
Al-Bayan: Jurnal Studi Ilmu Al-Qur'an dan Tafsir 
ISSN: 2540-8461 (online) 

ISSN: 2528-1054 (print) 

 

DOI : 10.15575/al-bayan.v10i2.46251 https://journal.uinsgd.ac.id/index.php/Al-Bayan 

 

Tafsir Kelembagaan Adaptif: Metode, Corak, dan Relevansi Al-Muntakhab dalam 

Konteks Kontemporer 

Mafadhillah Paoziah Suhaedi1 & Syahrullah*2 

1 Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah Jakarta, Indonesia; mafadhillahp@gmail.com 

2 Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah Jakarta, Indonesia; syahrullah@uinjkt.ac.id 

  * Correspondence: syahrullah@uinjkt.ac.id 

Received: 3-06-2025; Accepted: 29-01-2026 ; Published: 31-01-2026 

Abstract: This study originates from the limited scholarly attention given to Tafsir al-Muntakhab fī 

Tafsīr al-Qur’an al-Karīm, an institutional tafsir compiled collectively by al-Majlis al-A‘lā li al-Syu’ūn al-

Islamiyyah in Egypt. The lack of research raises both methodological and epistemological questions 

regarding how an institutional tafsir is designed to preserve traditional authority while 

simultaneously addressing the needs of modern society. The main focus of this study is to examine 

the methods, structure of presentation, sources, and exegetical tendencies of al-Muntakhab in order to 

position it within the framework of contemporary Qur’anic exegesis. Employing a qualitative-

descriptive approach through textual analysis and epistemological inquiry, the findings indicate that 

al-Muntakhab adopts a mushafiyyah structure, accompanied by an introduction for each surah and 

explanatory footnotes. In terms of sources, the tafsir is largely based on bi al-ra’y, complemented in a 

limited way by bi al-riwayah, while its exegetical orientation reveals a distinctive combination of ‘ilmī 

(scientific) and adabī ijtimā‘ī (socio-ethical) approaches. The results of this research show that Tafsir al-

Muntakhab is characterised by its concise, communicative, and moderate style, which distinguishes it 

from other institutional tafsir works in Egypt, such as al-Tafsir al-Wasīṭ consisting of fifteen volumes 

with extensive elaboration. This finding underscores the role of Tafsir al-Muntakhab as an adaptive, 

inclusive, and contextually relevant institutional tafsir that contributes significantly to the 

development of contemporary Qur’anic exegesis. This study recommends conducting similar research 

on institutional interpretations in Indonesia, involving cross-institutional collaborations to benefit the 

wider community. 

Keywords: Tafsir al-Muntakhab; methodological assessment; institutional tafsir. 

 
Abstrak: Penelitian ini berangkat dari minimnya perhatian akademik terhadap Tafsīr al-Muntakhab fī 

Tafsīr al-Qur’ān al-Karīm, sebuah sebuah tafsir kelembagaan yang disusun oleh Al-Majlis Al-A‘lā li al-

Syu’ūn al-Islāmiyyah Mesir. Kekosongan penelitian ini memunculkan pertanyan metodologis 

sekaligus epistemologis tentang bagaimana sebuah tafsir kelembagaan dirancang untuk 

mempertahankan otoritas tradisi sekaligus menanggapi kebutuhan masyarakat modern. Fokus kajian 

ini adalah menelaah metode, sistematika penyajian, sumber, serta corak penafsiran al-Muntakhab agar 

dapat ditempatkan dalam konteks tafsir kontemporer. Penelitian ini menggunakan metode kualitatif-

deskriptif melalui analisis tafsir dan telaah epistemologis. Temuan menunjukkan bahwa al-

Muntakhab menggunakan pola mushafiyyah, disertai muqaddimah dalam setiap surah dan catatan 

kaki. Dari segi sumber, tafsir ini cenderung dominan pada bi al-ra’yi yang dipadukan secara terbatas 

dengan bi al riwayah dengan corak yang dominan adalah kombinasi antara corak ‘ilmi dan adabi 

ijtima’i. hasil penelitian ini menunjukkan bahwa Tafsir al-muntakhab memiliki karakter ringkas, 

komunikatif, dan moderat jika dibandingkan dengan tafsir lain yang berasal dari kelembagaan Mesir 

seperti tafsir al-Wasīt} yang terdiri dari lima belas jilid dengan uraian panjang. Identitas ini 

menegaskan bahwa peran Tafsir al-Muntakhab sebagai tafsir kelembagaan yang adaptif, inklusif, dan 

relevan bagi pengembangan tafsir kontemporer. Kajian ini merekomendasikan kajian serupa pada 

tafsir kelembagaan di Indonesia dengan kolaborasi lintas lembaga untuk kemaslahatan umat. 

Kata Kunci: Tafsīr al-Muntakhab; Penilaian Metodologis; Tafsir Kelembagaan. 

 

mailto:mafadhillahp@gmail.com
mailto:syahrullah@uinjkt.ac.id


Al-Bayan: Jurnal Studi Ilmu Al- Qur'an dan Tafsir 10, 2 (2026): 170-186 188 dari 200 

Mafadhillah Paoziah Suhaedi & Syahrullah /Tafsir Kelembagaan Adaptif: Metode, Corak, dan Relevansi Al-Muntakhab dalam Konteks 

Kontemporer 

1. Pendahuluan  

Kajian tafsir al-Qur’an merupakan salah satu cabang keilmuan yang senantiasa berkembang 

seiring dinamika intelektual dan sosial umat Islam. Dalam lintasan sejarahnya, para mufasir 

mengembangkan beragam metode dan pendekatan penafsiran, mulai dari tafsīr bi al riwāyah (berbasis 

riwayat) hingga bi al-ra’y (berbasis rasional) untuk mengungkapkan pesan Ilahi dalam konteks yang 

terus berubah (Muallifah et al., 2022). Di tengah kompleksitas kehidupan modern, kebutuhan akan 

tafsir yang tidak hanya sahih secara metodologis, tetapi juga mudah dipahami oleh masyarakat luas 

menjadi semakin mendesak(Bari, 2025; Nurhidayati et al., 2025). Hal ini terutama terjadi ketika umat 

Islam menghadapi keterbatasan waktu, latar belakang keilmuan yang beragam, serta akses terbatas 

terhadap literatur klasik yang cenderung teknis dan kompleks(Liputo, 2024; Mudzakkir et al., 2024). 

Salah satu produk tafsir yang hadir sebagai respons terhadap tantangan ini adalah Tafsīr al-

Muntakhab fi Tafsīr al-Qur’ān al-Karīm, sebuah karya yang disusun oleh Al-Majlis Al-A‘lā li Al-Syu’ūn Al-

Islāmiyyah Mesir (Jansen, 1980).Tafsir ini dirancang dengan pendekatan kelembagaan dan kolaboratif, 

bukan oleh seorang mufasir secara individual, serta menggunakan metode penafsiran yang 

menggabungkan unsur riwayat dan rasionalitas dalam kerangka tematik. Kekhasan tafsir ini terletak 

pada penyajiannya yang singkat namun tetap sarat makna, penggunaan bahasa yang mudah 

dipahami, dan kecermatan dalam menjaga netralitas terhadap isu-isu teologis mazhabiyah. Di samping 

itu, tafsir ini secara sengaja menghindari penggunaan terminologi keilmuan yang terlalu teknis, guna 

memudahkan akses pemahaman bagi pembaca (Nirwana, 2010). Kendati telah banyak digunakan di 

berbagai negara Muslim, kajian ilmiah yang secara khusus mengeksplorasi konstruksi penafsiran 

dalam tafsir ini masih jarang ditemukan dalam khazanah studi kontemporer(Rouf, 2024). 

 Dalam konteks yang lebih luas, munculnya Tafsīr al-Muntakhab  tidak dapat dilepaskan dari 

dinamika intelektual yang berkembang di dunia Islam, khususnya perdebatan antara pendekatan 

tradisional dan modern dalam memahami teks suci(al-Sunnah, 1995; Arifin, 2025). Beberapa pemikir 

Islam cenderung menekankan pentingnya metode rasional dalam tafsir, sementara kelompok lain lebih 

mengedepankan pendekatan tekstual yang berpegang teguh pada makna literal al-Qur’an dan hadis 

(Arifin, 2025). Tafsīr al-Muntakhab hadir sebagai sebuah kompromi antara kedua pendekatan tersebut, 

di mana metode yang digunakan menggabungkan pendekatan tafsīr bi al-ma’t}ur (berbasis riwayat) 

dengan tafsīr bi al ra’y (berbasis rasional).  

Lebih jauh, tafsir ini tidak hanya dipengaruhi oleh dinamika internal umat Islam, tetapi juga oleh 

tekanan dari luar, terutama dari perkembangan politik di dunia Islam yang menuntut adanya tafsir 

yang lebih sederhana dan mudah diakses oleh masyarakat luas. Misalnya pada tahun 1955, perdebatan 

sengit terjadi terkait keinginan untuk menerjemahkan al-Qur’an secara langsung ke dalam berbagai 

bahasa asing, termasuk Turki dan Inggris. Hal ini memunculkan kekhawatiran di kalangan ulama al-

Azhar bahwa terjemahan semata tidak cukup untuk menyampaikan esensi dari teks suci, sehingga 

diperlukan tafsir yang lebih representatif namun tetap ringkas dan mudah dipahami (Jansen, 1980). 

Dalam upaya menjawab tantangan tersebut, Tafsīr al-Muntakhab,  menjadi sebuah proyek tafsir yang 

memiliki karakteristik khas, yakni memberikan penjelasan yang tidak terlalu panjang, tetapi tetap kaya 

akan makna dan sesuai dengan kaidah tafsir yang telah disepakati oleh para ulama. 

Oleh karena itu, artikel ini dimaksudkan untuk mengisi celah kajian yang masih jarang disentuh 

dengan menelusuri konstruksi penafsiran dalam Tafsīr al-Muntakhab secara mendalam. Pembahasan 

difokuskan pada analisis metode, pendekatan, serta pola penyajian yang digunakan oleh penyusun 

tafsir. Penelitian ini menegaskan bahwa Tafsīr al-Muntakhab  tidak hanya merupakan produk tafsir 

populer, tetapi juga representasi tafsir kontemporer yang menawarkan sintesis antara validitas ilmiah 

dan keterjangkauan makna. Melalui pendekatan kualitatif-deskriptif serta telaah terhadap struktur 

teks, gaya penyajian, dan kecenderungan epistemologis yang terkandung di dalamnya, artikel ini 

berupaya menampilkan bagaimana tafsir tersebut berhasil menjadi penghubung antara warisan tafsir 

klasik dengan kebutuhan pemahaman al-Qur’an dalam konteks umat Islam masa kini. Oleh karena itu, 

tulisan ini diharapkan dapat memberikan sumbangan yang signifikan bagi pengembangan wacana 

tafsir dan studi al-Qur’an kontemporer. 



Al-Bayan: Jurnal Studi Ilmu Al- Qur'an dan Tafsir 10, 2 (2026): 170-186 189 dari 200 

Mafadhillah Paoziah Suhaedi & Syahrullah /Tafsir Kelembagaan Adaptif: Metode, Corak, dan Relevansi Al-Muntakhab dalam Konteks 

Kontemporer 

 

2. Mengenal Kitab Al-Muntakhab fī Tafsīr Al-Qur’ān Al-Karīm 

Salah satu kitab tafsir yang mendapat perhatian dalam kajian tafsir kontemporer adalah Tafsīr al-

Muntakhab yang merupakan karya monumental dari al-Majlis al-A‘lā li al-Syu’ūn al-Islāmiyyah Mesir. 

Tafsir ini dirancang dengan struktur yang lebih sistematis, bertujuan untuk menyederhanakan akses 

umat Islam terhadap pemahaman al-Qur’an tanpa mengorbankan esensi ilmiah yang terkandung 

dalam teks suci (Jansen, 1980). 

Hal yang menarik dari tafsir ini adalah absennya atribusi kepada individu tertentu dalam 

penyusunannya. Tidak seperti banyak karya tafsir klasik yang secara eksplisit mencantumkan nama 

mufasirnya, Tafsīr al-Muntakhab diterbitkan atas nama Lajnah Al-Qur’an wa Al-Sunnah, sebuah komite 

yang bertanggung jawab dalam merumuskan tafsir ini di bawah otoritas Al-Majlis Al-A‘la li Al-Syu’ūn 

Al-Islāmiyyah Mesir (al-Iyazi, 1386). Keputusan untuk tidak mengaitkan karya ini dengan satu tokoh 

tertentu mengindikasikan bahwa penyusunan tafsir ini adalah hasil kolaborasi intelektual yang 

melibatkan berbagai ulama dan akademisi Muslim. Pendekatan ini menunjukkan bahwa Tafsīr al-

Muntakhab tidak hanya sekadar produk ilmiah, tetapi juga manifestasi dari upaya kolektif dalam 

menghadirkan pemahaman al-Qur’an yang lebih universal dan dapat diterima oleh umat Islam dari 

berbagai latar belakang pemikiran. Berdasarkan penelusuran akademik, terdapat indikasi bahwa 

beberapa intelektual Muslim terkemuka di Mesir, seperti Farid Wajdi turut terlibat dalam penyusunan 

tafsir ini, meskipun kontribusinya tidak disebutkan secara eksplisit (al-Iyazi, 1386). 

Peniadaan nama individu dalam penyusunan tafsir ini juga mencerminkan upaya untuk 

menegaskan bahwa Tafsīr al-Muntakhab, merupakan hasil kerja institusional yang bertujuan mengajak 

objektivitas dalam penafsiran al-Qur’an (Nirwana, 2010). Dengan pendekatan ini, Tafsir al-Muntakhab 

berusaha menghindari dominasi pemikiran satu tokoh tertentu yang berpotensi membatasi spektrum 

interpretasi, sekaligus memberikan ruang bagi berbagai perspektif dalam memahami teks suci. Hal ini 

menjadi relevan dalam konteks modern, di mana umat Islam semakin membutuhkan tafsir yang lebih 

netral dan tidak terikat pada kecenderungan mazhab atau aliran pemikiran tertentu. Pendekatan 

kelembagaan dalam penyusunan tafsir ini juga berfungsi sebagai upaya untuk menjembatani berbagai 

perbedaan dalam tradisi Islam, sehingga lebih dapat diterima secara luas oleh umat Islam dari berbagai 

latar belakang teologis dan intelektual(Abiyusuf et al., 2025; Nurcahyati & Haqiqi, 2025; Victress, 2023). 

 Sebagai sebuah tafsir yang dirancang untuk memberikan pemahaman yang lebih jelas dan 

sistematis, Tafsīr al-Muntakhab sangat memerhatikan aspek kebahasaan yang sederhana dan 

komunikatif. Salah satu ciri utama dari tafsir ini adalah penyajiannya yang tidak hanya 

mempertimbangkan ketepatan ilmiah, tetapi juga memastikan bahwa isi tafsir tetap dapat diakses dan 

dipahami oleh pembaca dari berbagai tingkat pemahaman(Arifin, 2025; Fatih, 2021; Munir, 2025). 

Berbeda dengan banyak kitab tafsir klasik yang sarat dengan terminologi teknis yang kompleks, Tafsīr 

al-Muntakhab  mengedepankan penggunaaan bahasa yang ringkas dan langsung pada inti makna ayat. 

Hal ini menjadi keunggulan tersendiri, karena dengan format yang lebih sederhana, tafsir ini dapat 

menjangkau pembaca dari berbagai kalangan (Mahmud, 1421). 

Lebih lanjut, Tafsīr al-Muntakhab tidak hanya ditujukan untuk kalangan pembaca berbahasa Arab, 

tetapi juga dirancang agar dapat diterjemahkan ke dalam berbagai bahasa utama dunia, seperti bahasa 

Inggris, Jerman, dan bahasa lainnya (al-Iyazi, 1386). Visi global yang diusung dalam tafsir ini 

menunjukkan bahwa ia tidak hanya bertujuan untuk memperkaya literatur keislaman dalam konteks 

Arab, tetapi juga memperluas cakupan dakwah Islam ke tingkat internasional. Dengan menyediakan 

tafsir yang lebih ringkas dan mudah dipahami, kitab ini memiliki kontribusi strategis dalam 

penyebaran ajaran Islam secara lebih luas, terutama di kalangan umat Muslim yang tidak memiliki 

akses terhadap tafsir-tafsir klasik yang lebih kompleks. 

Format penerbitan tafsir ini juga memberikan indikasi mengenai pendekatan metodologis yang 

digunakan oleh penyusunnya. Tafsīr al-Muntakhab  diterbitkan dalam satu jilid besar, sebuah keputusan 

yang tidak hanya bersifat teknis, tetapi juga menunjukan orientasi tafsir ini sebagai referensi utama 



Al-Bayan: Jurnal Studi Ilmu Al- Qur'an dan Tafsir 10, 2 (2026): 170-186 190 dari 200 

Mafadhillah Paoziah Suhaedi & Syahrullah /Tafsir Kelembagaan Adaptif: Metode, Corak, dan Relevansi Al-Muntakhab dalam Konteks 

Kontemporer 

bagi umat Islam dalam memahami al-Qur’an (Jansen, 1980). Dengan memilih format yang ringkas 

namun tetap sistematis, tafsir ini bertujuan untuk memberikan aksesibilitas yang lebih luas tanpa 

mengorbankan aspek kedalaman analisis terhadap ayat-ayat al-Qur’an. Keputusan ini juga 

memperlihatkan bagaimana para penyusunnya mempertimbangkan keseimbangan antara kebutuhan 

praktis pembaca dengan upaya untuk tetap menjaga integritas keilmuan dalam tafsir. 

Dalam bagian pendahuluan tafsir ini, para penyusun menekankan bahwa al-Qur’an memiliki 

peran sentral dalam membentuk peradaban Islam serta menjadi sumber utama bagi dinamika 

intelektual dan kebudayaan Muslim (al-Sunnah, 1995). Oleh karena itu, proses penafsiran al-Qur’an 

tidak hanya sekadar merupakan aktivitas akademik, tetapi juga bagian dari transformasi keilmuan 

Islam yang harus selalu berkembang sesuai dengan perubahan zaman. Dengan pendekatan ini, Tafsīr 

al-Muntakhab tidak hanya berfungsi sebagai tafsir dalam arti tradisional, tetapi juga sebagai medium 

yang menghubungkan makna al-Qur’an dengan realitas sosial, politik, dan budaya yang terus berubah. 

Sejarah mencatat bahwa pendekatan mufasir dalam menafsirkan al-Qur’an sangat beragam, 

tergantung pada latar belakang teologis dan metodologis yang mereka gunakan(al-Zahabi, 1433). 

Beberapa mufasir cenderung menitikberatkan tafsirnnya pada aspek teologi dan filsafat di mana 

penafsiran mereka berfokus pada konsep-konsep doktrinal dan perdebatan filosofis dalam Islam. Hal 

ini menunjukkan bahwa al-Qur’an tidak hanya berfungsi sebagai sumber hukum, tetapi juga menjadi 

landasan pemikiran yang menopang berbagai aliran teologi Islam. Di sisi lain, ada pula mufasir yang 

lebih menekankan aspek kebahasaan dan estetika sastra dalam penafsirannya, sehingga produk 

tafsirnya lebih bersifat filologis dan berorientasi pada keindahan bahasa al-Qur’an. pendekatan ini 

membuktikan bahwa bahasa al-Qur’an memiliki nilai seni yang tinggi dan tidak hanya berfungsi 

sebagai alat komunikasi teologi semata. 

Selain pendekatan berbasis teologi dan kebahasaan, terdapat pula mufasir yang menitikberatkan 

penafsirannya pada nilai-nilai etika, tasawuf, dan spiritualitas. Tafsir yang menggunakan pendekatan 

ini cenderung berfokus pada aspek pembinaan moral dan penyucian jiwa, yang bertujuan untuk 

membantu umat Islam dalam memahami nilai-nilai spiritual yang terkandung dalam al-Qur’an. 

Keberagaman pendekatan ini menunjukkan bahwa interpretasi al-Qur’an senantiasa berkembang 

seiring dengan dinamika pemikiran manusia dan interaksi budaya yang semakin luas. 

Secara keseluruhan, Tafsīr al-Muntakhab hadir sebagai bentuk inovasi dalam tradisi tafsir yang 

berusaha membebaskan umat Islam dari kompeksitas perdebatan akademik yang terkadang justru 

menghambat pemahaman yang lebih luas terhadap ajaran al-Qur’an. Dengan menghadirkan 

pendekatan yang lebih inklusif dan kontekstual, tafsir ini berupaya memberikan pemahaman yang 

lebih relevan dengan tantangan zaman modern. Jika umat Islam dapat melihat al-Qur’an sebagai 

sumber ilmu yang dinamis dan tidak hanya sebagai teks yang harus dipahami secara rigid, maka 

pemahaman terhadap wahyu Ilahi akan semakin berkembang tanpa kehilangan esensi ajaran Islam 

(Fadhillah & Maulidya, 2024). 

Atas dasar itulah, Majelis Tinggi Urusan Islam membentuk tim yang terdiri  dari para pakar di 

berbagai bidang untuk menyusun tafsir ini dengan pendekatan yang lebih relevan dengan kebutuhan 

modern (Jansen, 1980). Gaya bahasa yang digunakan dalam Tafsīr al-Muntakhab dirancang agar mudah 

dipahami, sederhana, tetapi tetap memiliki kedalaman makna. Selain itu, para penyusunnya dengan 

sengaja menghindari istilah-istilah teknis yang kompleks serta perdebatan teologis yang berpotensi 

membingungkan pembaca awam (al-Iyazi, 1386). Strategi ini memungkinkan tafsir ini diterjemahkan 

ke dalam berbagai bahasa asing tanpa mengalami distorsi makna, sehingga dapat menjangkau 

komunitas Muslim di seluruh dunia.  

   Tantangan besar dalam era modern adalah kesibukan hidup sering kali membuat umat Islam 

kesulitan untuk mendalami tafsir-tafsir klasik yang kompleks. Keterbatasan waktu dan perhatian 

mengharuskan para ulama untuk menyusun tafsir yang lebih mudah diakses oleh masyarakat umum 

tanpa kehilangan substansi ilmiahnya (Nur Haqim & Sanah, 2025).  Dalam menjawab tantangan ini, 

Tafsīr al-Muntakhab disusun dengan format yang lebih padat dan informatif, sesuai dengan tujuan awal 

penyusunannya, yakni menghadirkan tafsir yang tidak hanya menarik dan mudah dipahami, tetapi 

juga tetap berpegang teguh pada prinsip-prinsip ilmiah yang kuat. Dengan struktur yang sistematis 



Al-Bayan: Jurnal Studi Ilmu Al- Qur'an dan Tafsir 10, 2 (2026): 170-186 191 dari 200 

Mafadhillah Paoziah Suhaedi & Syahrullah /Tafsir Kelembagaan Adaptif: Metode, Corak, dan Relevansi Al-Muntakhab dalam Konteks 

Kontemporer 

dan langsung pada inti permasalahan, tafsir ini berupaya menyajikan pemahaman al-Qur’an tanpa 

menimbulkan kejenuhan bagi pembacanya. 

Salah satu aspek menarik dari tafsir ini adalah kecenderungannya untuk tidak terlalu banyak 

mengacu pada sumber-sumber tafsir klasik dalam bagian utama pembahasannya. Meskipun tetap 

merujuk pada literatur tafsir terdahulu, referensi tersebut umumnya hanya disajikan dalam catatan 

kaki sebagai bentuk klarifikasi tambahan (al-Iyazi, 1386). Strategi ini menunjukkan bahwa Tafsīr al-

Muntakhab  lebih mengutamakan penyajian makna yang aplikatif dan tidak membebani pembaca 

dengan daftar referensi yang panjang. Pendekatan ini tidak hanya menjadikan tafsir ini lebih mudah 

dicerna oleh masyarakat umum, tetapi juga memperlihatkan karakteristiknya sebagai tafsir yang lebih 

responsif terhadap kebutuhan umat Islam modern.  

Dengan demikian, Tafsīr al-Muntakhab bukan hanya sekadar produk tafsir yang memudahkan 

akses terhadap pemahaman al-Qur’an, tetapi juga sebuah bentuk inovasi dalam tradisi tafsir yang 

bertujuan untuk membebaskan umat Islam dari wacana keilmuan yang terlalu kompleks dan 

terkadang membatasi akses terhadap pemahaman al-Qur’an. Dalam dunia yang terus berubah, al-

Qur’an seharusnya dipandang sebagai sumber ilmu yang dinamis dan fleksibel, bukan sekadar teks 

yang harus dipahami secara rigid dan dogmatis (Baidan, 2000). Oleh karena itu, tafsir ini hadir sebagai 

jembatan yang menghubungkan umat Islam dengan wahyu Ilahi melalui pendekatan yang lebih 

relevan dengan tantangan zaman modern. Dengan mengedepankan keterbukaan intelektual dan 

penyampaian yang lebih inklusif, Tafsīr al-Muntakhab berupaya menjaga keseimbangan antara 

kedalaman ilmiah dan aksesibilitas, sehingga dapat menjadi referensi penting dalam memahami 

makna al-Qur’an di era globalisasi. 

3. Metodologi Penafsiran dalam Tafsīr al-Muntakhab  

Metode dan Sumber Penafsiran 

Salah satu karakter utama Tafsir al-Muntakhab ialah penyajiannya yang ringkas dan langsung pada 

inti makna. Penafsiran lebih sering berbentuk klarifikasi singkat atas kata kunci atau keterangan 

tambahan dalam catatan kaki, tanpa memasuki perdebatan linguistik maupun teologis yang panjang. 

Pola ini mendekati metode tafsir ijmali, karena fokus utamanya adalah memberikan pemahaman 

global yang mudah diakses (al-Zahabi, 1433). 

Contoh jelas tampak pada QS. al-Baqārah [2]: 222 tentang haid : 

 

 وَلََ تَـقْرَبُـوْهُنَّ حَتّٰ 
ُ ۗ   وَيَسْ ـلَُوْنَكَ عَنِ الْمَحِيْضِ ۗ قُلْ هُوَ اَذًىۙ فاَعْتَزلُِوا النِّسَاۤءَ فِِ الْمَحِيْضِۙ يَطْهُرْنَ ۚ فاَِذَا تَطَهَّرْنَ فأَْتُـوْهُنَّ مِنْ حَيْثُ اَمَركَُمُ اللّّٰ

َ يُُِبُّ التـَّوَّابِيَْْ وَيُُِبُّ الْ  ريِْنَ اِنَّ اللّّٰ  مُتَطَهِّ
Mereka bertanya kepadamu tentang hukum menggauli istri di waktu haid. Berilah jawaban 

bahwa sesungguhnya haid itu adalah kotoran. Maka janganlah kalian gauli mereka selama masa 

haid, sampai benar-benar suci. Jika telah suci, gaulilah mereka di tempat yang seharusnya. 

Barangsiapa yang melanggar ketentuan itu maka bertobatlah. Allah menyukai hamba-hamba 

yang banyak bertobat dan bersuci dari segala kotoran dan kekejian. 

 
Penjelasan diberikan secara padat bahwa haid adalah kondisi yang mengandung gangguan 

sehingga hubungan suami-istri dilarang hingga selesai masa suci. tafsir ini ditutup dengan dimensi etis 

berupa dorongan untuk bertobat dan kesadaran bahwa Allah swt mencintai hamba yang menjaga 

kesucian (al-Sunnah, 1995). Pilihan ini menegaskan orientasi tafsir pada nilai moral universal sekaligus 

menghindari kerumitan perdebatan fiqhiyah. 

Dalam isu-isu teologis yang berpotensi menimbulkan ketegangan antarmazhab, Tafsīr al-

Muntakhab tampak memilih jalur moderat dengan menghindari eksplorasi perbedaan pandangan 

secara terbuka (al-Iyazi, 1386). Alih-alih memasuki wilayah perdebatan kalam yang panjang dan 

seringkali kontroversial, para penyusunnya lebih menekankan aspek universal dari pesan al-Qur’an 

yang dapat diterima lintas kecenderungan pemikiran. Sebagai contoh, ketika menafsirkan ayat: 



Al-Bayan: Jurnal Studi Ilmu Al- Qur'an dan Tafsir 10, 2 (2026): 170-186 192 dari 200 

Mafadhillah Paoziah Suhaedi & Syahrullah /Tafsir Kelembagaan Adaptif: Metode, Corak, dan Relevansi Al-Muntakhab dalam Konteks 

Kontemporer 

 

 
ۙ
ضِرَةٌ ذٍ نََّّ  وُجُوْهٌ يّـَوْمَىِٕ

Tafsir ini menyajikan makna “wajah-wajah yang saat itu berseri penuh kenikmatan sedang memandang 

kepada Tuhannya” tanpa menetapkan sifat, arah, ataupun jarak dalam relasi dengan Tuhan (al-Sunnah, 

1995). Penolakan terhadap atribusi spasial atau sifat tertentu mencerminkan kehati-hatian dalam 

menghadirkan penafsiran yang tidak terjebak pada salah satu posisi teologis klasik, seperti 

antropomorfisme atau tanzih ekstrem. Pendekatan semacam ini menunjukkan bahwa Tafsīr al-

Muntakhab secara sadar dirancang untuk menjaga keterbukaan makna dan menghindari eksklusivitas 

penafsiran, sehingga dapat merangkul keberagaman teologis dalam tubuh umat Islam (Mustaqim, 

2010). Dalam konteks ini, penyusunnya bukan sekadar mengambil posisi netral, tetapi secara startegis 

membangun narasi tafsir yang inklusif dan fungsional bagi kebutuhan umat kontemporer tanpa 

mengorbankan kehati-hatian metodologis. 

Pendekatan ini menjadi sangat relevan dalam konteks modern, di mana umat Islam membutuhkan tafsir yang 

lebih bersifat inklusif dan tidak terjebak dalam polemik historis yang berkepanjangan (Mustaqim, 2010). Strategi 

ini dapat dianggap sebagai Langkah pragmatis untk menghadirkan tafsir yang lebih dapat diterima oleh berbagai 

kalangan tanpa memicu perpecahan ideologis dalam Islam. 

Sikap netral dalam perbedaan teologis ini juga mencerminkan karakteristik tafsir yang lebih fungsional dan 

edukatif. Dalam tradisi ilmu kalam, perbedaan dalam penafsiran ayat sering kali didasarkan pada pendekatan 

filosofis dan doktrinal yang diadopsi oleh berbagai kelompok, seperti Asy’ariyah, Maturidiyyah, dan Muktazilah. 

Dengan tidak terjebak dalam perdebatan ini, Tafsīr al-Muntakhab, lebih mengutamakan pemaparan makna ayat 

yang sederhana dan aplikatif, sehingga dapat diterima oleh berbagai kalangan umat Islam tanpa menimbulkan 

ketegangan ideologis (Mahmud, 1421). Dengan demikian, tafsir ini lebih berorientasi pada aspek pendidikan dan 

penyebaran nilai-nilai al-Qur’an secara luas, tanpa terbebani oleh perdebatan yang berpotensi mengaburkan esensi 

pesan wahyu. 

Selain pendekatan yang netral dalam isu-isu teologis, Tafsīr al-Muntakhab juga menunjukkan 

kecenderungan terhadap tafsir ilmi (al-Iyazi, 1386). Para penyusunnya tampak memberikan perhatian khusus 

terhadap hubungan antara ayat-ayat al-Qur’an dengan fenomena alam dan hukum-hukum penciptaan. Hal ini 

sejalan dengan prinsip bahwa al-Qur’an tidak hanya mengandung petunjuk spiritual, tetapi juga menyiratkan 

berbagai konsep ilmiah yang baru dapat dipahami seiring dengan perkembangan ilmu pengetahuan. Dengan 

demikian, tafsir ini adanya aspek kemukjizatan ilmiah yang memperlihatkan keselarasan antara wahyu dan ilmu 

pengetahuan. 

Adapun dari segi sumber penafsiran, Tafsir al-Muntakhab cenderung dominan pada tafsir 

bi al-ra’yi dengan tetap memberi ruang pada bi al riwayah. Hal ini tampak jelas pada penafsiran 

QS. Yunus [10]:6 yang berbicara tentang tanda-tanda kekuasaan Allah swt dalam pergantian 

malam dan siang serta penciptaan langit dan bumi. 

 

ُ فِِ السَّمٰوٰتِ وَالََْرْضِ لََٰيٰتٍ لِّقَوْمٍ يّـَتـَّقُوْنَ   اِنَّ فِِ اخْتِلََفِ الَّيْلِ وَالنـَّهَارِ وَمَا خَلَقَ اللّّٰ
 

Sesungguhnya dalam pergantian malam dan siang, perbedaan panjang pendeknya, juga dalam 

penciptaan langit dan bumi dan seluruh makhluk yang ada di dalamnya, terdapat bukti-bukti 

yang jelas dan alasan alasan yang nyata atas ketuhanan Sang Pencipta dan kekuasaan-Nya 

terhadap orang-orang yang menghindari kemurkaan-Nya dan takut kepada azab-Nya. 
 

Penyusun menjelaskan kata ikhtilāf dengan dua kemungkinan makna, yakni “perbedaan” dan 

“pergantian”. Tafsir ini kemudian menghubungkan kedua makna tersebut dengan fenomena 

astronomis, seperti rotasi bumi yang menimbulkan pergantian siang dan malam serta revolusi bumi 

yang melahirkan variasi musim (al-Sunnah, 1995). Penjelasan ini jelas menunjukkan dominasi 

pendekatan rasional, karena tidak bersandar pada riwayat hadis atau atsar secara langsung, melainkan 

pada analisis kebahasaan dan argumentasi ilmiah.  

Namun, di sisi lain, kecenderungan bi al-matsur juga tampak, misalnya pada QS. al-Baqarah [2]: 

37. Istilah kalimāt dijelaskan dengan merujuk pada doa tobat Nabi Adam dalam QS. al-A’rāf (al-Sunnah, 



Al-Bayan: Jurnal Studi Ilmu Al- Qur'an dan Tafsir 10, 2 (2026): 170-186 193 dari 200 

Mafadhillah Paoziah Suhaedi & Syahrullah /Tafsir Kelembagaan Adaptif: Metode, Corak, dan Relevansi Al-Muntakhab dalam Konteks 

Kontemporer 

1995). Contoh ini menegaskan prinsip dasar bahwa antar ayat saling menjelaskan. Analisis kritis 

terhadap pola ini menunjukkan bahwa Tafsir al-Muntakhab berupaya menjaga keseimbangan antara 

rasionalitas modern dengan otoritas riwayat. Penekanannya pada ringkasan makna membuat tafsir ini 

mudah diakses oleh pembaca kontemporer, sementara penggunaan sumber naqli berfungsi sebagai 

penguat otoritas sehingga dapat menghindari polarisasi dan menghadirkan interpretasi yang 

komunikatif untuk umat Islam modern. 

Sistematika Penyajian 

Tafsir al-Muntakhab diawali dengan sebuah muqaddimah sepanjang delapan halaman yang 

berfungsi sebagai pengantar sebelum memasuki penafsiran surah al-Fātih}ah. Struktur penyajiannya 

mengikuti pola mushafiyyah yaitu menafsirkan ayat sesuai dengan urutan mus}h}af ‘us|mānī dari al-

Fātih}ah hingga an-Nās. Pola ini memperlihatkan upaya penyusun untuk menjaga kesinambungan 

dengan tradisi tafsir klasik sekaligus menegaskan otoritas mushaf sebagai kerangka utama penafsiran.  

Pada bagian awal setiap surah penyusun memberikan informasi dasar berupa nama surah, status 

makkiyah atau madaniyyah, jumlah ayat, posisi dalam mushaf, dan asbāb al-nuzūl. Informasi ini 

menjadi pintu masuk yang membantu pembaca memahami konteks historis dan struktural sebelum 

memasuki tafsir lebih jauh.  

Selain informasi faktual, Tafsir al-Muntakhab juga menyajikan prolog tematik yang berisi ringkasan 

kandungan surah, isu pokok yang dibahas, serta tujuan moral dan spiritualnya. Dalam beberapa kasus 

dijelaskan pula nama lain suatu surah berikut latar belakang historis dan makna yang 

melatarbelakanginya. Unsur prolog ini menjadi pembeda dibanding banyak tafsir klasik karena secara 

pendagogis memandu pembaca memahami kerangka besar surah sebelum menelaah ayat per ayat. 

Meski ringkasan ini membantu pembaca awam maupun akademisi, kecenderungan penyajian yang 

sangat singkat tetap menyisakan risiko reduksi terhadap keragaman makna al-Qur’an. 

Penafsiran ayat dalam Tafsir al-Muntakhab dilakukan secara ringkas dan komunikatif. Uraiannya 

diperkuat dengan catatan kaki yang berfungsi sebagai klarifikasi istilah, penjelasan kebahasaan, atau 

tambahan informasi saintifik dan fiqhiyah. Kehadiran catatan kaki ini menunjukkan integrasi antara 

tafsir tradisional dan pengetahuan modern. Dari sini tampak identitas moderat Tafsir al-Muntakhab 

yang memberi ruang bagi pengetahuan kontemporer tanpa menjadikannya kerangka utama tafsir. 

Contoh konkret dapat dilihat pada penafsiran surah al-Fātih}ah. Penyusun menegaskan bahwa 

surah ini Makkiyah dan diturunkan sebelum hijrah. Ia dinamakan al-Fātih}ah karena menjadi pembuka 

mushaf dan dipandang sebagai ringkasan yang mencakup seluruh ajaran pokok al-Qur’an. tema 

ketauhidan, janji bagi orang beriman, prinsip ibadah, sampai jalan kebahagiaan dunia dan akhirat 

disajikan inti sari surah ini. Karena sifatnya yang merangkum keseluruhan isi al-Qur’an, surah ini 

diberi gelar Umm al-Kitāb (al-Sunnah, 1995). Analisis atas pola penyajian ini menunjukkan bahwa Tafsir 

al-muntakhab mengedepankan ringkasan aplikatif yang mudah dipahami, meskipun kecenderungan 

untuk mereduksi kompleksitas makna tetap tidak dapat dihindari. Justru pada titik inilah tampak 

peran kelembagaan tafsir ini yang berupaya menjaga netralitas, menghindari polarisasi, dan 

menyajikan makna yang dapat diakses baik oleh akademisi maupun masyarakat modern. 

Secara keseluruhan sistematika penyajian Tafsir al-Muntakhab merepresentasikan sintesis antara 

tradisi dan modernitas. Dengan demikian, penyajiannya tidak hanya bersifat deskriptif tetapi juga 

edukatif karena memandu pembaca memperoleh pemahaman yang ringkas, jelas, dan tetap ilmiah. 

Dari sini dapat ditegaskan bahwa Tafsir al-Muntakhab merupakan model tafsir kelembagaan yang 

berhasil menjaga otoritas tradisi sekaligus menjawab kebutuhan umat Islam kontemporer. 

Corak Tafsir 

Tafsir al-Muntakhab menempati posisi istimewa dalam khazanah tafsir kontemporer karena 

menghadirkan corak penafsiran yang khas. Sebagai produk tafsir kelembagaan, karya ini tidak hanya 

menekankan aspek normatif al-Qur’an, tetapi juga berupaya menghubungkannya dengan realitas 

sosial dan perkembangan ilmu pengetahuan modern. Secara umum, corak penafsirannya dapat 

dipetakan ke dalam dua arus dominan, yaitu corak ‘ilmī dan corak adabī ijtimā’ī (al-Iyazi, 1386). Identitas 



Al-Bayan: Jurnal Studi Ilmu Al- Qur'an dan Tafsir 10, 2 (2026): 170-186 194 dari 200 

Mafadhillah Paoziah Suhaedi & Syahrullah /Tafsir Kelembagaan Adaptif: Metode, Corak, dan Relevansi Al-Muntakhab dalam Konteks 

Kontemporer 

kombinatif ini memperlihatkan bahwa tafsir ini tidak hanya berorientasi pada teks, melainkan juga 

pada konteks sehingga lebih adaptif terhadap kebutuhan umat di era modern. 

Corak ilmī terlihat jelas dari upaya penyusun mengaitkan ayat-ayat al-Qur’an dengan fenomena 

alam dan hukum-hukum penciptaan. Sebagai contoh, pada penafsiran QS. al-Baqārah [2]: 183 tentang 

kewajiban berpuasa:  
يَامُ كَمَا كُتِبَ عَلَى الَّذِيْنَ مِنْ قَـبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَـتـَّ  يَّـُهَا الَّذِيْنَ اٰمَنُـوْا كُتِبَ عَلَيْكُمُ الصِّ  قُوْنَۙ يٰاٰ

Wahai orang-orang yang beriman, diwajibkan atas kamu berpuasa sebagaimana diwajibkan atas 

orang-orang sebelum kamu agar kamu bertakwa 

 

Dalam tafsirannya, penyusun tidak sekadar menekankan aspek ibadah ritual, tetapi juga 

menyajikan puasa sebagai sarana penyucian jiwa, pengendalian diri, serta diferensiasi manusia dengan 

makhluk lainnya. Penjelasan ini diperkaya dengan catatan kaki yang merujuk pada temuan medis 

modern tetang manfaat puasa bagi kesehatan, seperti menurunkan tekanan darah dan meningkatkan 

fungsi metabolism (al-Sunnah, 1995; Saepudin et al., 2017). Namun, penting dicatat bahwa penyusun 

secara sadar menempatkan uraian ilmiah tersebut di luar tubuh utama teks tafsir. Hal ini menunjukkan 

sikap metadologis yang hati-hati bahwa sains modern dianggap pelengkap, bukan landasan otoritatif 

dalam memahami al-Qur’an.  

Sikap ini sekaligus memperlihatkan bahwa pendekatan ilmiah dalam Tafsīr al-Muntakhab  bukan 

merupakan metode dominan, melainkan bersifat komplementer Tujuannya adalah untuk membantu 

pembaca modern memahami pesan al-Qur’an melalui bahasa dan logika yang lebih akrab dengan 

realitas masa kini tanpa harus terjebak dalam upaya menjadikan ilmu pengetahuan sebagai tolak ukur 

kebenaran wahyu. Dengan demikian, tafsir ini berhasil menjaga keseimbangan antara otoritas wahyu 

dan relevansi ilmiah, sembari menghindari jebakan reduksionisme ilmiah yang kerap mengaburkan 

pesan normatif al-Qur’an. 

Pendekatan ilmiah dalam tafsir ini tetap dilakukan dengan sikap yang hati-hati dan tidak 

berlebihan. Para penyusunnya tidak berupaya untuk memberikan justifikasi ilmiah secara mendetail 

terhadap ayat-ayat tertentu, melainkan hanya menyajikan isyarat ilmiah dalam bentuk penjelasan 

singkat yang ditempatkan dalam catatan kaki. Hal ini menunjukkan bahwa meskipun tafsir ini 

mengakui signifikansi pendekatan ilmiah, para penyusunnya tetap berusaha menjaga keseimbangan 

agar tafsir ilmiah tidak menjadi satu-satunya perspektif dalam memahami al-Qur’an. sikap moderat 

ini penting karena sejarah telah mencatat banyak kasus di mana teori ilmiah yang dijadikan dasar 

dalam penafsiran ayat akhirnya mengalami revisi atau bahkan ditinggalkan seiring dengan kemajuan 

ilmu pengetahuan (Ghulsyani, 1998). 

Tafsīr al-Muntakhab tampaknya ingin menghindari jebakan tafsir ilmiah yang cenderung 

menjadikan sains sebagai tolak ukur utama dalam memahami al-Qur’an. pendekatan yang terlalu 

menitikberatkan pada pembuktian ilmiah dapat beresiko menafsirkan wahyu secara terbatas dalam 

kerangka teori yang belum tentu bersifat final (Mustaqim, 2010). Kesadaran ini menjadi aspek penting 

dalam metodologi tafsir ini, di mana para penyusunnya berusaha menampilkan al-Qur’an sebagai 

kitab yang tetap relevan bagi setiap generasi tanpa harus bergantung pada perkembangan sains yang 

terus berubah. Dengan tetap menjaga keseimbangan antara wahyu dan akal, tafsir ini berusaha 

mempertahankan posisi al-Qur’an sebagai pedoman utama yang memiliki nilai abadi, terlepas dari 

dinamika ilmu pengetahuan. 

Lebih jauh, kecenderungan Tafsīr al-Muntakhab untuk menempatkan penjelasan-penjelasan ilmiah 

dalam catatan kaki alih-alih menyisipkannya dalam inti teks menunjukkan adanya batas yang sengaja 

dibangun antara teks tafsir yang bersifat otoritatif dan keterangan tambahan yang bersifat 

interpretative (al-Iyazi, 1386). Penempatan informasi ilmiah di luar tubuh utama teks menegaskan 

bahwa para penyusunnya tidak bermaksud mencampuradukkan tafsir normatif dengan spekulasi 

saintifik. Ini mencerminkan sikap metodologis yang hati-hati dalam menjaga kemurnian teks tafsir dari 

dominasi pendekatan saintifik yang belum tentu memiliki kepastian. Para penyusun tampaknya ingin 

menegaskan bahwa sains modern tidak dijadikan sebagai fondasi utama dalam memahami ayat-ayat 



Al-Bayan: Jurnal Studi Ilmu Al- Qur'an dan Tafsir 10, 2 (2026): 170-186 195 dari 200 

Mafadhillah Paoziah Suhaedi & Syahrullah /Tafsir Kelembagaan Adaptif: Metode, Corak, dan Relevansi Al-Muntakhab dalam Konteks 

Kontemporer 

al-Qur’an, melainkan hanya sebagai sarana bantu yang memperjelas makna secara kontekstual. 

Dengan kata lain, penambahan keterangan ilmiah lebih dimaksudkan untuk memperkaya cara 

pandang pembaca terhadap ayat, bukan untuk membuktikan atau memaksakan kesesuaian mutlak 

antara al-Qur’an dan hukum hukum ilmiah kontemporer. 

Sikap ini sekaligus memperlihatkan bahwa pendekatan ilmiah dalam Tafsīr al-Muntakhab  bukan 

merupakan metode dominan, melainkan bersifat komplementer Tujuannya adalah untuk membantu 

pembaca modern memahami pesan al-Qur’an melalui bahasa dan logika yang lebih akrab dengan 

realitas masa kini tanpa harus terjebak dalam upaya menjadikan ilmu pengetahuan sebagai tolak ukur 

kebenaran wahyu (Arifin, 2025). Dengan pendekatan tersebut, tafsir ini menjaga keseimbangan antara 

spiritualitas, rasionalitas, dan aksesibilitas, serta tetap konsisten dalam menghadirkan pemaknaan 

yang inklusif dan reflektif terhadap teks suci. 

Selain corak ‘ilmī yang cukup menonjol, Tafsir al-Muntakhab juga memperlihatkan kecenderungan 

yang kuat terhadap corak adabī ijtimā‘ī, yakni pola penafsiran yang menitikberatkan pada dimensi 

sosial-kemasyarakatan. Corak ini tidak lahir secara tiba-tiba, melainkan merupakan kelanjutan dari 

tradisi tafsir modern Mesir yang dipelopori oleh Muhammad Abduh. Sebagai Mufasir, Abduh dikenal 

memperkenalkan corak tafsir yang berorientasi pada sastra, budaya, serta realitas sosial, yang kemudia 

menjadi model bagi karya-karya tafsir setelahnya (Pratama et al., 2025).  

Jejak corak tersebut dapat ditelusuri dalam Tafsir al-Muntakhab, meskipun dengan penekanan yang 

lebih dominan pada aspek ijtima’i ketimbang dimensi sastra. Hal ini tampak dari cara tim penyusun 

tafsir mengarahkan penjelasan ayat-ayat al-Qur’an tidak hanya pada makna normatif, tetapi juga pada 

pemikiran yang bersifat aplikatif untuk merespons problem masyarakat Muslim. Lebih jauh, tafsir ini 

memberikan perhatian besar pada isu-isu kemasyarakatan dan bahwa persoalan yang bersentuhan 

langsung dengan kebijakan negara, sehingga menghadirkan tafsir yang tidak sekadar tekstual, 

melainkan juga fungsional dalam konteks sosial-politik Mesir modern. 

Salah satu contohnya terdapat pada QS. al-Baqarah [2]:229 tentang talak: 

 

 بِِِحْسَانٍ ۗ وَلََ يَُِلُّ لَكُمْ اَنْ تََْخُذُوْا مَِّاا 
 بِعَْرُوْفٍ اَوْ تَسْريِْحٌٌۢ

ٌۢ
اَفاَا اَلََّ يقُِيْمَا حُدُوْدَ اللِّّٰ ۗالَطَّلََقُ مَرَّتٰنِ ۖ فاَِمْسَاكٌ  ـاً اِلََّا اَنْ يََّّ تُمُوْهُنَّ شَيْ فاَِنْ    اٰتَـيـْ

كَ هُمُ الظّٰلِمُوْنَ  ٖۗ  خِفْتُمْ اَلََّ يقُِيْمَا حُدُوْدَ اللِّّٰ ۙ فَلََ جُنَاحَ عَلَيْهِمَا فِيْمَا افـْتَدَتْ بِه ىِٕ
ٰۤ
    تلِْكَ حُدُوْدُ اللِّّٰ فَلََ تَـعْتَدُوْهَا ۚوَمَنْ يّـَتـَعَدَّ حُدُوْدَ اللِّّٰ فاَوُل

 

Talak (yang dapat dirujuk) itu dua kali. Suami dapat merujuk kembali istrinya setelah talak 

pertama dan kedua selama masa idah atau mengembalikannya sebagai istri dengan akad baru. 

Dalam kondisi demikian, suami wajib meniatkan usaha mengembalikan istri itu sebagai tindakan 

yang adil demi perbaikan. Meskipun jika suami bermaksud untuk mengakhiri perkawinan, tetap 

diharuskan menempuh jalan terbaik dengan tetap menghormati Wanita bekas istrinya itu tanpa 

memperlakukannya dengan kasar. Tidak diperbolehkan bagi kalian, wahai para suami, untuk 

meminta kembali harta yang telah kalian serahkan kepada istri itu, kecuali apabila kalian merasa 

khawatir tidak mampu melaksanakan hak dan kewajiban hidup bersuami sitri sebagaimana 

dijelaskan dan diwajibkan Allah swt. Apabila kalian, wahai orang-orang muslim, merasa khawatir 

istri kalian tidak akan sanggup melaksanakan kewajiban mereka sebagai istri secraa sempurna, 

maka mereka juga telah diberi ketetapan hukum untuk menyerahkan sejumlah harta kepada 

suami sebagai imbalan perceraian istri-istri itu dari suami mereka. Inilah adanya ketentuan 

hukum Allah itu, maka barangsiapa melanggar atau menyalahi ketentuan itu, ia benar-benar telah 

berbuat zalim terhadap diri sendiri dan pada masyarakatnya. 
 

 Dalam ayat ini, penafsir menjelaskan bahwa hak talak yang dimiliki suami tidak bersifat mutlak, 

melainkan tunduk pada ketentuan tertentu, seperti larangan menceraikan istri ketika sedang haid atau 

setelah berhubungan pada masa suci. menariknya, tafsir ini tidak berhenti pada aspek hukum normatif, 

melainkan menghubungkannya dengan kondisi sosial di Mesir. Tim penyusun mengkrtisi anggapan 

bahwa tingginya angka perceraian otomatis merusak tatanan masyarakat dan menelantarkan anak (al-

Sunnah, 1995). Dengan menyertakan data empiris, tim penafsir menunjukkan bahwa perceraian 



Al-Bayan: Jurnal Studi Ilmu Al- Qur'an dan Tafsir 10, 2 (2026): 170-186 196 dari 200 

Mafadhillah Paoziah Suhaedi & Syahrullah /Tafsir Kelembagaan Adaptif: Metode, Corak, dan Relevansi Al-Muntakhab dalam Konteks 

Kontemporer 

berakhir dengan rujuk dan faktor utama anak terlantar justru terletak pada minimnya perhatian 

edukatif orang tua, bukan perceraian itu sendiri. 

Dengan menampilkan dua corak dominan ini, Tafsir al-Muntakhab memperlihatkan identitas 

metodologis yang unik, yaitu menggabungkan rasionalitas ilmiah dengan kepekaan sosial dalam 

kerangka penafsiran yang moderat dan inklusif. Corak ‘ilmī menjadikan tafsir ini relevan bagi pembaca 

modern yang terbiasa dengan bahasa sains, sedangkan corak adabī ijtimā’ī menjadikannya kontekstual 

dalam merespons problem masyarakat. Kombinasi ini memperkuat posisi Tafsir al-Muntakhab sebagai 

salah satu tafsir kontemporer yang tidak hanya menekankan keakuratan teks, tetapi juga 

fungsionalitasnya dalam kehidupan umat.  

Jika ditinjau dari segi metodologi dan penyajian, Tafsir al-Muntakhab dan Tafsir al-Wasīt} sama sama 

lahir dari tradisi kelembagaan Mesir dengan tujuan menghadirkan tafsir yang komunikatif dan relevan 

bagi Masyarakat modern. Namun, keduanya memiliki orientasi dan strategi yang berbeda. Al-Wasīt} 

yang disusun oleh Muh}ammad Sayyid T{ant}āwī lebih menekankan corak adabi ‘ijtimā’ī dengan uraian 

panjang, detail, dan naratif. Hal ini tercermin dari jumlah jilidnya yang mencapai lima belas volume 

menjadikannya rujukan penting dalam konteks akademis formal, khususnya di lingkungan al-Azhar. 

Karakter ini menjadikan Tafsir al-Wasīt} kaya dalam aspek deskriptif dan analitis, tetapi relatif berat 

untuk diakses oleh kalangan awam yang memerlukan tafsir singkat dan praktis. 

Sebaliknya, Tafsir al-Muntakhab disusun secara kolektif oleh tim al-Majlis al-A’lā li al-Syu’ūn al-

Islamiyyah dengan pendekatan yang lebih ringkas, komunikatif, dan terstruktur. Berbeda dengan al-

Wasīt}, yang lebih menekankan uraian sosial, al-Muntakhab menghadirkan kombinasi corak adabi 

ijtimā’ī dan ‘ilmī. Corak ilmi dalam tafsir ini tampak dari upaya menghubungkan teks al-Qur’an dengan 

fenomena alam dan sains modern, meskipun penjelasan saintifik tersebut ditempatkan di catatan kaki 

sebagai informasi tambahan. Strategi ini menunjukkan sikap metodologis bahwa sains modern 

dipandang sebagai penjelas kontekstual, bukan sebagai tolak ukur utama. Dengan demikian, Tafsir al-

Muntakhab mampu menjangkau dua lapisan pembaca sekaligus, yakna kalangan terpelajar yang 

membutuhkan rujukan akademis dan masyarakat umum yang menginginkan penjelasan singkat dan 

mudah dipahami. 

Perbedaan jumlah jilid juga mencerminkan perbedaan orientasi epistemologis antara keduanya. 

Jika al-Wasīt} dengan lima belas jilidnya merepresentasikan upaya mendalam al-Azhar untuk 

membumikan tafsir dengan narasi panjang, maka al-Muntakhab memilih jalan efisiensi dengan 

menyajikan tafsir dalam satu jilid besar. Ringkasnya, Tafsir al-Muntakhab tidak berarti dangkal, 

melainkan strategi pedagogis agar pesan al-Qur’an dapat diakses lebih cepat, praktis, dan aplikatif 

tanpa mengorbankan substansi ilmiah. Posisi ini memperlihatkan bahwa Tafsir al-Muntakhab 

merupakan bentuk inovasi tafsir kelembagaan yang lebih adaptif terhadap kebutuhan umat modern 

yang menuntut kejelasan, keringkasan, dan keterhubungan langsung antara teks wahyu dengan 

problem sosial maupun perkembangan pengetahuan. 

4. Otoritas Lembaga dan Konteks Sosial-Politik Tafsir al-Muntakhab 

 Posisi Tafsir al-Muntakhab tidak dapat dilepaskan dari sejarah panjang otoritas keagamaan Mesir 

yang sejak awal memainkan peran penting dalam pembentukan disiplin tafsir. Mesir menjadi pusat 

perkembangan keislaman sejak masa awal Islam, ketika tradisi riwayah yang diturunkan dari Ibn 

‘Abbas bertemu dengan perkembangan linguistik Arab yang semakin matang (Nirwana, 2010). 

Pertemuan dua fondasi epistemologis ini melahirkan tradisi tafsir yang menekankan kedalaman 

bahasa sekaligus ketelitian periwayatan. Dalam konteks ini, al-Azhar tumbuh sebagai institusi yang 

tidak hanya menjaga tradisi tersebut, tetapi juga mengontrol legitimasi wacana keagamaan. Dari sudut 

pandang penulis, posisi historis ini penting karena menunjukkan bahwa tafsir bukan hanya produk 

individual, tetapi hasil dari konfigurasi otoritas yang telah mengakar selama berabad-abad.  

 Memasuki periode modern, transformasi intelektual terjadi melalui Gerakan pembaruan yang 

digagas oleh Muhammad ‘Abduh (w. 1905) dan Rashīd Ridā (w.1935). Gerakan ini menolak pendekatan 

fatalistik dan apologetik dalam memahami al-Qur’an, serta menekankan relevansi al-Qur’an bagi 



Al-Bayan: Jurnal Studi Ilmu Al- Qur'an dan Tafsir 10, 2 (2026): 170-186 197 dari 200 

Mafadhillah Paoziah Suhaedi & Syahrullah /Tafsir Kelembagaan Adaptif: Metode, Corak, dan Relevansi Al-Muntakhab dalam Konteks 

Kontemporer 

penyelesaian problem sosial melalui penggunaan nalar, analisis moral, dan etika publik. Reformasi ini 

tidak sekadar memodernisasi metode tafsir, tetapi juga mengkonstruksi ulang otoritas keagamaan 

Mesir melalui paradigma “reformasi dan pembaruan”. Secara kritis dapat dikatakan bahwa al-

Muntakhab merupakan anak ideologis dari tradisi pembaruan ini, di mana kejelasan pesan, 

rasionalitas, dan orientasi sosial menjadi fondasi metodologis yang tidak dapat dipisahkan dari 

konteks Gerakan modernisme Mesir. 

 Hal demikian juga dapat dilihat dari analisis Jansen dalam bukunya terhadap tafsir modern Mesir 

memperlihatkan bahwa proyek pembaruan tersebut membentuk tiga aliran besar yakni tafsir ilmi yang 

memadukan tafsir al-Qur’an dengan ilmu pengetahuan modern, tafsir lughawi yang menekankan 

presisi bahasa, dan tafsir adabi ijtima’i yang berfokus pada dimensi sosial al-Qur’an (Jansen, 1980). 

Ketiga aliran ini bukan kategori netral, tetapi representasi dari perdebatan epistemologis tentang 

bagaimana umat Islam seharusnya membaca al-Qur’an di tengah modernitas. Pemetaan Jansen 

membantu menjelaskan posisi al-Muntakhab yang menggabungkan unsur-unsur tersebut. Dengan 

demikian, al-Muntakhab tidak muncul dari ruang kosong, tetapi merupakan hasil dialektika panjang 

antara tradisi dan modernitas Mesir. 

Dalam konteks politik negara modern, tafsir menjadi salah satu instrument penting dalam 

membentuk wacana keagamaan publik. Sejak abad ke-20, pemerintah mesir menegaskan posisi al-

Azhar sebagai Lembaga keagamaan resmi negara sekaligus pilar legitimasi moral dan politik. Melalui 

institusi seperti al-Majlis al-A’la li al-Syu’un al-Islamiyyah, negara tidak hanya mengatur wacana 

keagamaan, tetapi juga memproduksi tafsir resmi yang mencerminkan visi moderasi dan stabilitas 

nasional. Posisi ini menimbulkan ketegangan epistemologis yaitu apakah tafsir Lembaga negara dapat 

sepenuhnya objektif, ataukah ia secara inheren membawa agenda ideologis yang terkait dengan politik 

moderasi dan kontrol wacana? 

Tafsir al-Muntakhab lahir dalam konfigurasi politik-intelektual tersebut. Sebagai tafsir kolektif 

yang disusun oleh komite ulama di bawah otoritas negara, al-Muntakhab merepresentasikan upaya 

lembaga untuk menghadirkan penafsiran yang aman, moderat, edukatif, dan bebas dari kontroversi 

mazhabi. Penyajiannya yang ringkas, komunikatif, dan berbasis pada ayat-ayat tematik 

memperlihatkan orientasi penyusunnya untuk menjangkau masyarakat luas. Di sisi lain, pilihan 

metodologis ini juga menunjukkan adanya batas-batas interpretatif bahwa kebebasan ijtihad 

individual tidak diberikan ruang penuh karena tafsir ini harus tetap berada dalam koridor keagamaan 

yang dianggap “resmi” dan tidak mengancam ideologi negara(Hidayatulloh, 2018). 

Model penafsiran kolektif dalam Tafsir al-Muntakhab turut menentukan karakter 

epistemologisnya. Mekanisme verifikasi antarmufasir sering dipahami sebagai cara menjaga 

objektivitas. Meskipun demikian, objektivitas yang dihasilkan lebih bersifat prosedural daripada 

substantif. Hal ini disebabkan karena seluruh penafsiran tetap harus mengikuti kerangka metodologis 

yang telah ditetapkan lembaga, terutama al-Azhar, sehingga ruang bagi keragaman makna menjadi 

terbatas. Dengan demikian, stabilitas tafsir tidak muncul dari keterbukaan hermeneutis, tetapi dari 

legitimasi institusional yang mengatur proses interpretasi. 

Keterlibatan banyak mufasir dalam penyusunan Tafsir al-Muntakhab juga membentuk pola 

penafsiran yang cenderung seragam. Kerja kolektif memang memberi keuntungan berupa pengawasan 

terhadap bias individual, tetapi secara epistemologis ia mengurangi variasi perspektif dan mendorong 

pilihan tafsir yang aman secara sosial maupun politik. Situasi ini terlihat dari konsistensi pendekatan 

yang tidak memberi tempat bagi ide-ide yang terlalu kritis atau berpotensi menimbulkan kontroversi 

publik. Dengan begitu, otoritas kolektif di dalam tafsir kelembagaan justru berfungsi sebagai 

mekanisme yang menjaga agar batas penafsiran tetap berada dalam koridor yang dapat diterima 

institusi. 

Hal ini tampak dalam konsistensi penafsiran terhadap isu-isu sensitif, terutama gender yang tetap 

mengikuti garis tradisional tetapi dikemas denga narasi moderasi.  Dalam penciptaan manusia, Tafsir 

al-Muntakhab menegaskan bahwa laki-laki dan Perempuan memiliki asal-usul kemanusian yang sama 

karena keduanya diciptakan dari satu jiwa (al-Sunnah, 1995). Penekanan ini menunjukkan bahwa 

perbedaan jenis kelamin tidak berkaitan dengan perbedaan nilai atau kemuliaan, melainkan bagian 



Al-Bayan: Jurnal Studi Ilmu Al- Qur'an dan Tafsir 10, 2 (2026): 170-186 198 dari 200 

Mafadhillah Paoziah Suhaedi & Syahrullah /Tafsir Kelembagaan Adaptif: Metode, Corak, dan Relevansi Al-Muntakhab dalam Konteks 

Kontemporer 

dari pola dualitas penciptaan yang saling melengkapi. Variasi makna nasf dalam al-Qur’an yang 

kadang merujuk pada jiwa, nafsu, roh, atau asal-usul makhluk menunjukkan keluasan konseptual 

yang perlu dibaca secara hati-hati agar tetap menghasilkan nilai kemanusiaan dalam penerapannya. 

Selanjutnya penafsiran al-Muntakhab mengenai mengikuti kerangka hukum fikih klasik yaitu 

bagian laki-laki dua kali bagian perempuan ketika keduanya hadir sebagai anak. Tafsir ini menegaskan 

bahwa ketetapan tersebut merupakan keputusan Allah yang paling adil, dan bahwa manusia tidak 

memiliki kapasitas epistemik untuk mengetahui maslahat yang dikehendaki Allah (al-Sunnah, 1995). 

Di sini terlihat bahwa al-Muntakhab tidak membuka ruang reinterpretasi sosial-kontekstual, berbeda 

dari pemikir kontemporer seperti Muhammad Syahrur atau Nashr Hamid Abu Zayd. Sebagai tafsir 

kelembagaan, ia mempertahankan struktur fikih mawarits sebagai hukum final, bukan etika yang 

dapat dirumuskan ulang.  

Al-Muntakhab menjelaskan bahwa perbedaan bagian waris didasarkan pada aspek kebutuhan 

dan tanggung jawab. Laki-laki dianggap memiliki beban nafkah yang lebih besar, sehingga alokasi dua 

bagian dianggap logis dan adil. Tafsir ini juga menekankan bahwa perempuan tidak boleh dihalangi 

menerima warisan, berbeda dari praktik jahiliyah (al-Sunnah, 1995). Pendekatan ini memperlihatkan 

ideologi keluarga tradisional dalam Tafsir al-Muntakhab. Keadilah dipahami sebagai “keadilan 

peran”, bukan “keadilan numerik”. Dalam konteks sosial Mesir modern yang mengalami transformasi 

ekonomi, pendekatan ini bisa dianggap kurang responsif. Namun, sebagai tafsir kelembagaan, al-

Muntakhab memang dirancang untuk mempertahankan stabilitas hukum. 

Berbeda dalam isu kepemimpinan, al-Muntakhab juga menampilkan perspektif yang mengakui 

kapasitas perempuan. Dengan menonjolkan keberhasilan kepemimpinan Ratu Saba’, al-Muntakhab 

memberikan penguatan teologis bahwa perempuan layak memperoleh penghargaan atas pemikiran 

dan perannya dalam ruang publik (al-Sunnah, 1995). Penjelasan ini sekaligus menjadi respon implisit 

terhadap wacana yang menolak kepemimpinan perempuan, karena al-Qur’an tidak menyajikan kisah 

tersebut sebagai kritik melainkan sebagai model kapasitas kepemimpinan yang efektif. 

Konsistensi metodologis al-Muntakhab menunjukkan bahwa tafsir kelembagaan ini lebih 

mengutamakan stabilitas makna daripada membuka kemungkinan eksplorasi hermeneutik(Rippin, 

2001). Walaupun memanfaatkan perangkat rasional yang dekat dengan corak ‘ilmi dan adabi ijtimai, 

rasionalitas tersebut tetap dikendalikan oleh kerangka ideologis al-Azhar yang menekankan keamanan 

teologis dan kohesi sosial. Tafsir al-Muntakhab tidak sepenuhnya memasuki modernism sekuler karena 

tetap tunduk pada otoritas al-Azhar dan politik moderasi negara(Pink, 2010). Rasionalitas yang 

digunakan bersifat selektif, rasionalitas yang aman dan tidak subersif. Meskipun mengadopsi 

pendekatan maqās}idī dalam beberapa tema sosial, pendekatan tersebut tidak diarahkan membuka 

ruang ijtihad baru atau merombak struktur hukum(Wielandt, 2002). Penafsiran al-Muntakhab yang 

dihasilkan oleh lembaga ini lebih menempatkan stabilitas epistemik dan politis di atas kemungkinan 

keragaman makna.Dalam kerangka ini, kontribusi teoretis ini menunjukkan bahwa al-Muntakhab 

tidak hanya memproduksi makna teks, tetapi juga memproduksi ulang batas wacana agama yang 

dianggap sah.  

Kecenderungan maqasidi dalam al-Muntakhab tampak tidak melalui pernyataan eksplisit, tetapi 

melalui pola penalaran yang menempatkan kemaslahatan sosial dan stabilitas masyarakat sebagai 

tujuan utama penafsiran. Namun, orientasi maqasidi tersebut bersifat institusional, bukan ijtihadi 

kreatif sebagaimana dikembangkan oleh para mufasir maqasidi kontemporer(Auda, 2008). Dengan 

kata lain, maqasidi digunakan bukan untuk memperluas ruang tafsir, tetapi untuk menjaga batas-batas 

normatif. Dari sudut pandang ini, al-Muntakhab mempertahankan kerangka hukum klasik terutama 

dalam isu gender misalnya pada hukum waris dengan menggunakan argumentasi kemaslahaan 

sebagai legitimasi, bukan sebagai sarana konstruksi. Dengan demikian, kecenderungan maqāṣidī dalam 

al-Muntakhab tidak diarahkan untuk memperbarui wacana, melainkan untuk mengharmoniskan tafsir 

dengan visi moderasi negara Mesir. Dalam isu gender dan keluarga, maqāṣid digunakan untuk 

menegaskan stabilitas sosial; dalam waris, maqāṣid mempertahankan struktur fikih; dan dalam 

kepemimpinan, maqāṣid berfungsi menampilkan citra Islam yang inklusif tanpa menggugat hierarki 

patriarkal(Mahmood, 2005). 



Al-Bayan: Jurnal Studi Ilmu Al- Qur'an dan Tafsir 10, 2 (2026): 170-186 199 dari 200 

Mafadhillah Paoziah Suhaedi & Syahrullah /Tafsir Kelembagaan Adaptif: Metode, Corak, dan Relevansi Al-Muntakhab dalam Konteks 

Kontemporer 

Mesir sebagai pusat modernisme Islam juga berpengaruh dalam konstruksi epistemologis tafsir al-

Muntakhab. Gerakan pembaruan sejak abad ke-19 membentuk arah intelektual Mesir menuju 

rasionalitas, ilmiah, dan reformasi sosial(Hefner & Zaman, 2007; Zulaiha, 2016). Tafsir al-Muntakhab 

yang memadukan corak ilmi dan adabi ijtima’i mencerminkan sintesis antara warisan tradisi dan 

tuntutan modernitas. Dari sudut epistemologi tafsir, al-Muntakhab menempati posisi unik sebagai 

tafsir yang mencoba menjaga kesinambungan tradisi sekaligus merespons realitas kontemporer, 

meskipun ruang kritik sosialnya tetap terbatas karena posisinya sebagai tafsir resmi. 

Dengan demikian, otoritas keagamaan al-Muntakhab terbentuk melalui perpaduan antara 

legitimasi tradisi al-Azhar, modernisme Mesir, dan agenda negara untuk memproduksi wacana 

keagamaan yang moderat dan stabil. Tafsir al-Muntakhab bukan hanya sekadar teks tafsir, melainkan 

produk epistemologis-politik yang mencerminkan hubungan kompleks antara lembaga, negara, dan 

otoritas pengetahuan dalam Islam kontemporer. Dari sudut pandang metodologis, al-Muntakhab 

dapat diposisikan sebagai modela tafsir kelembagaan yang menunjukkan bagaimana otoritas negara 

bekerja melalui produksi pengetahuan keagamaan. 

5. Simpulan 

Hasil kajian menunjukkan bahwa Tafsīr al-Muntakhab fī Tafsīr al-Qur’ān al-Karīm merupakan salah 

satu karya tafsir kelembagaan yang signifikan dalam khazanah tafsir kontemporer. Dari aspek 

metodologis, tafsir ini disusun dengan pola mushafiyyah yang disertai muqaddimah, pengantar 

tematik pada setiap surah, serta catatan kaki yang berfungsi sebagai keterangan tambahan. Pola 

penyajian semacam ini memperlihatkan kesinambungan dengan tradisi tafsir klasik, tetapi sekaligus 

menunjukkan orientasi pedadogis modern yang menekankan ringkasnya uraian, kejelasan bahasa, dan 

kemudahan akses bagi pembaca. 

Dalam hal sumber penafsiran, al-Muntakhab lebih dominan menggunakan pendekatan bi al-ra’y, 

meskipun tetap memberi ruang pada penggunaan bi al-riwayah. Sementara itu, corak yang tampak 

menonjol adalah kombinasi antara ‘ilmī dan adabi ijtimā’ī. corak ilmi terlihat dari adanya 

keterhubungan ayat dengan fenomena ilmiah, sedangkan corak adabi ijtimā’ī tercermin dalam 

keterlibatannya dengan isu-isu sosial seperti penafsiran ayat talak yang dipadukan dengan analisis 

empiris terhadap kondisi perceraian di Mesir. 

Dengan demikian, Tafsir al-Muntakhab menempati posisi tersendiri dalam peta tafsir kontemporer. 

Ia bukan hanya produk tafsir kelembagaan, tetapi juga inovasi metodologis yang mampu 

menggabungkan otoritas tradisi dengan kebutuhan praktis umat Islam modern. Kontribusi utamanya 

terletak pada kemampuannya menghadirkan penafsiran yang moderat, inklusif, dan relevan, sekaligus 

membuktikan bahwa tafsir kelembagaan dapat mencerminkan peran penting sebagai penghubung 

antara teks wahyu, realitas sosial, dan perkembangan ilmu pengetahuan. Kajian ini merekomendasikan 

kajian serupa pada tafsir kelembagaan di Indonesia dengan kolaborasi lintas lembaga untuk 

kemaslahatan umat. 

Referensi 

Abiyusuf, I., Fadzillah, R., alfi Ahmad, O., & Masyhur, L. S. (2025). Dinamika Kajian Tafsir dari masa ke masa 

(Tradisional, Tekstual, dan Kontekstual). ALMUSTOFA: Journal of Islamic Studies and Research, 2(01), 187–

210. 

al-Iyazi, S. M. ’Ali. (1386). Al-Mufassirun: Hayatuhum wa Manhajuhum. Wizarat al-Saqafah wa al-Irsyad al-Islami. 

al-Sunnah, L. al-Q. wa. (1995). al-Muntakhab fi Tafsir al-Qur’an al-Karim. Wizarat al-Auqaf Majlis al-A‘la li al-

Syu’un al-Islamiyyah. 

al-Zahabi, M. H. (1433). Tafsir wa al-Mufassirun. Maktabah Wahbah. 

Arifin, M. S. (2025). Epistemologi Tafsir Ilmi dalam Tafsir Al-Muntakhab. Musala: Jurnal Pesantren Dan 

Kebudayaan Islam Nusantara, 4(1), 1–19. 

Auda, J. (2008). Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach. International Institute of 

Islamic Thought (IIIT). 

Baidan, N. (2000). Metodologi Penafsiran al-Qur’an. Pustaka Pelajar. 



Al-Bayan: Jurnal Studi Ilmu Al- Qur'an dan Tafsir 10, 2 (2026): 170-186 200 dari 200 

Mafadhillah Paoziah Suhaedi & Syahrullah /Tafsir Kelembagaan Adaptif: Metode, Corak, dan Relevansi Al-Muntakhab dalam Konteks 

Kontemporer 

Bari, U. A. (2025). ONTOLOGI EPISTIMOLOGI DAN AKSIOLOGI SERTA AKTUALISASINYA DALAM 

TAFSIR AL-QURAN. Jurnal Inspirasi Pembelajaran, 6(4). 

Fadhillah, A., & Maulidya, A. (2024). Al-Qur’an sebagai Manifestasi Wahyu Ilahi: Esensi, Makna, dan 

Implementasinya. Jurnal Studi Ilmu Alquran Dan Tafsir, 1(2), 1. 

Fatih, M. (2021). Strengthen the Role of Munāsabah in Interpreting the Al-Qur’an: Study of m. Quraish Shihab 

Perspective on Tafsir al-Mishbah. MUSHAF: Jurnal Tafsir Berwawasan Keindonesiaan, 1(2), 22–49. 

Ghulsyani, M. (1998). Filsafat Sains Menurut al-Qur’an. Mizan. 

Hefner, R. W., & Zaman, M. Q. (Eds.). (2007). Schooling Islam: The Culture and Politics of Modern Muslim Education. 

Princeton University Press. 

Hidayatulloh, M. K. (2018). Konsep dan Metode Tafsir Tematik (Studi Komparasi Antara Al-Kumi Dan 

Mushthofa Muslim). Al-Bayan: Jurnal Studi Al-Qur‟an Dan Tafsir, 3(2). 

https://doi.org/https://doi.org/10.15575/al-bayan.v3i2.4116 

Jansen, J. J. G. (1980). The interpretation of the Koran in modern Egypt. Brill Archive. 

Liputo, M. R. (2024). Metodologi Dalam Studi Islam: Tantangan Dan Peluang. Jurnal At-Tarbiyyah: Jurnal Ilmu 

Pendidikan Islam, 10(2), 161–178. 

Mahmood, S. (2005). Politics of Piety: The Islamic Revival and the Feminist Subject. Princeton University Press. 

Mahmud, M. ’Abd al-H. (1421). Manahij al-Mufassirin. Dar al-Kitab al-Masri. 

Muallifah, M., Samosir, K., & Said, H. A. (2022). Metodologi Tafsir Modern-Kontemporer di Indonesia. Al Furqan: 

Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir, 5(2), 302–314. 

Mudzakkir, A., Naro, W., & Yahdi, M. (2024). Sejarah pendidikan Islam: Karakter pendidikan Islam klasik & 

modern. Indonesian Journal of Islamic Educational Review, 1(3), 176–186. 

Munir, M. (2025). Scientific Exegesis and Epistemic Boundaries: A Qualitative Study of Tafsir Al-Muntakhab on 

Qur’anic Cosmology. Al Furqan: Jurnal Ilmu Al Quran Dan Tafsir, 8(2), 389–404. 

Mustaqim, A. (2010). Epistemologi Tafsir Kontemporer. LKiS. 

Nirwana, D. (2010). Peta Tafsir di Mesir. Jurnal Falasifah. 

Nur Haqim, D. S., & Sanah, S. (2025). Sejarah Perkembangan Tafsir Pada Periode Modern. Hamalatul Qur’an: 

Jurnal Ilmu-Ilmu Alqur’an, 6(1), 175–183. 

Nurcahyati, N., & Haqiqi, H. (2025). Transformation Of Traditional Tafsir To Modern Perspective Of Fazlur 

Rahman’s Hermeneutics. Al Muhafidz: Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir, 5(1), 143–160. 

Nurhidayati, S., Rosada, M., Lubis, M., & Sidik, A. (2025). Analisis Epistemologis Terhadap Kriteria Mufassir: 

Telaah Atas Sumber, Metode Dan Validitas Ilmu Dalam Perspektif Ushul Al-Tafsir. AT-TAISIR: Journal of 

Indonesian Tafsir Studies, 6(1), 129–145. 

Pink, J. (2010). Tradition and Ideology in Contemporary Sunnite Qur’anic Exegesis. Die Welt Des Islams, 50(1), 3–

40. 

Pratama, M. Y., Jahid, M., Jannah, R., Khussaniyah, M., & Ichwan, M. N. (2025). Tafsir Al-Qur’an dalam 

Perkembangan Tafsir Progresif. Al-Dhikra, 7(1). 

Rippin, A. (2001). The Qur’an and Its Interpretative Tradition. Routledge. 

Rouf, A. (2024). Kontribusi Tafsir Kontemporer Dalam Menjawab Tantangan Zaman. Al-Amin: Jurnal Ilmu 

Pendidikan Dan Sosial Humaniora, 2(1), 23–46. 

Saepudin, D. M., Solahudin, M., Faizah, I., & Khairani, S. R. (2017). Iman dan Amal Saleh dalam Alquran (Studi 

Kajian Semantik). Al-Bayan: Jurnal Studi Al-Qur’an Dan Tafsir, 2(1). 

Victress, I. D. V. (2023). Moderatisme Dalam Tafsir (Studi Terhadap Respons Nashr Hamid Abu Zayd Atas Dampak 

Dikotomi Akal Dan Wahyu Dalam Tafsir). Institut PTIQ Jakarta. 

Wielandt, R. (2002). Exegesis of the Qur’an: Early Modern and Contemporary. In Encyclopaedia of the Qur’an. Brill. 

Zulaiha, E. (2016). Tafsir Feminis: Sejarah, Paradigma dan Standar Validitas Tafsir Feminis. Al-Bayan: Jurnal Studi 

Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir, 1(1), 17–26. 

 

 

© 2026 by the authors. Submitted for possible open access publication under the terms 

and conditions of the Creative Commons Attribution (CC BY-SA) license 

(https://creativecommons.org/licenses/by-sa/3.0/). 

 


