Al-Bayan: Jurnal Studi Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir
ISSN: 2540-8461 (online)
ISSN: 2528-1054 (print)

Tafsir Kelembagaan Adaptif: Metode, Corak, dan Relevansi Al-Muntakhab dalam
Konteks Kontemporer

Mafadhillah Paoziah Suhaedi’ & Syahrullah™

1  Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah Jakarta, Indonesia; mafadhillahp@gmail.com
2 Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah Jakarta, Indonesia; syahrullah@uinjkt.ac.id

* Correspondence: syahrullah@uinjkt.ac.id

Received: 3-06-2025; Accepted: 29-01-2026 ; Published: 31-01-2026

Abstract: This study originates from the limited scholarly attention given to Tafsir al-Muntakhab fi
Tafsir al-Qur’an al-Karim, an institutional tafsir compiled collectively by al-Majlis al-A‘la i al-Syu’tin al-
Islamiyyah in Egypt. The lack of research raises both methodological and epistemological questions
regarding how an institutional tafsir is designed to preserve traditional authority while
simultaneously addressing the needs of modern society. The main focus of this study is to examine
the methods, structure of presentation, sources, and exegetical tendencies of al-Muntakhab in order to
position it within the framework of contemporary Qur’anic exegesis. Employing a qualitative-
descriptive approach through textual analysis and epistemological inquiry, the findings indicate that
al-Muntakhab adopts a mushafiyyah structure, accompanied by an introduction for each surah and
explanatory footnotes. In terms of sources, the tafsir is largely based on bi al-ra’y, complemented in a
limited way by bi al-riwayah, while its exegetical orientation reveals a distinctive combination of ‘ilmi
(scientific) and adabi ijtima’i (socio-ethical) approaches. The results of this research show that Tafsir al-
Muntakhab is characterised by its concise, communicative, and moderate style, which distinguishes it
from other institutional tafsir works in Egypt, such as al-Tafsir al-Wasit consisting of fifteen volumes
with extensive elaboration. This finding underscores the role of Tafsir al-Muntakhab as an adaptive,
inclusive, and contextually relevant institutional tafsir that contributes significantly to the
development of contemporary Qur’anic exegesis. This study recommends conducting similar research
on institutional interpretations in Indonesia, involving cross-institutional collaborations to benefit the
wider community.

Keywords: Tafsir al-Muntakhab; methodological assessment; institutional tafsir.

Abstrak: Penelitian ini berangkat dari minimnya perhatian akademik terhadap Tafsir al-Muntakhab fi
Tafsir al-Qur’an al-Karim, sebuah sebuah tafsir kelembagaan yang disusun oleh Al-Majlis Al-A‘la li al-
Syu’iin al-Islamiyyah Mesir. Kekosongan penelitian ini memunculkan pertanyan metodologis
sekaligus epistemologis tentang bagaimana sebuah tafsir kelembagaan dirancang untuk
mempertahankan otoritas tradisi sekaligus menanggapi kebutuhan masyarakat modern. Fokus kajian
ini adalah menelaah metode, sistematika penyajian, sumber, serta corak penafsiran al-Muntakhab agar
dapat ditempatkan dalam konteks tafsir kontemporer. Penelitian ini menggunakan metode kualitatif-
deskriptif melalui analisis tafsir dan telaah epistemologis. Temuan menunjukkan bahwa al-
Muntakhab menggunakan pola mushafiyyah, disertai mugaddimah dalam setiap surah dan catatan
kaki. Dari segi sumber, tafsir ini cenderung dominan pada bi al-ra’yi yang dipadukan secara terbatas
dengan bi al riwayah dengan corak yang dominan adalah kombinasi antara corak ‘ilmi dan adabi
ijtima’i. hasil penelitian ini menunjukkan bahwa Tafsir al-muntakhab memiliki karakter ringkas,
komunikatif, dan moderat jika dibandingkan dengan tafsir lain yang berasal dari kelembagaan Mesir
seperti tafsir al-Wasit} yang terdiri dari lima belas jilid dengan uraian panjang. Identitas ini
menegaskan bahwa peran Tafsir al-Muntakhab sebagai tafsir kelembagaan yang adaptif, inklusif, dan
relevan bagi pengembangan tafsir kontemporer. Kajian ini merekomendasikan kajian serupa pada
tafsir kelembagaan di Indonesia dengan kolaborasi lintas lembaga untuk kemaslahatan umat.

Kata Kunci: Tafsir al-Muntakhab; Penilaian Metodologis; Tafsir Kelembagaan.

DOI : 10.15575/al-bayan.v10i2.46251 https://journal.uinsgd.ac.id/index.php/Al-Bayan


mailto:mafadhillahp@gmail.com
mailto:syahrullah@uinjkt.ac.id

Al-Bayan: Jurnal Studi Ilmu Al- Qur’an dan Tafsir 10, 2 (2026): 170-186 188 dari 200

1. Pendahuluan

Kajian tafsir al-Qur’an merupakan salah satu cabang keilmuan yang senantiasa berkembang
seiring dinamika intelektual dan sosial umat Islam. Dalam lintasan sejarahnya, para mufasir
mengembangkan beragam metode dan pendekatan penafsiran, mulai dari tafsir bi al riwayah (berbasis
riwayat) hingga bi al-ra’y (berbasis rasional) untuk mengungkapkan pesan Ilahi dalam konteks yang
terus berubah (Muallifah et al., 2022). Di tengah kompleksitas kehidupan modern, kebutuhan akan
tafsir yang tidak hanya sahih secara metodologis, tetapi juga mudah dipahami oleh masyarakat luas
menjadi semakin mendesak(Bari, 2025; Nurhidayati et al., 2025). Hal ini terutama terjadi ketika umat
Islam menghadapi keterbatasan waktu, latar belakang keilmuan yang beragam, serta akses terbatas
terhadap literatur klasik yang cenderung teknis dan kompleks(Liputo, 2024; Mudzakkir et al., 2024).

Salah satu produk tafsir yang hadir sebagai respons terhadap tantangan ini adalah Tafsir al-
Muntakhab fi Tafsir al-Qur’an al-Karim, sebuah karya yang disusun oleh Al-Majlis Al-4 /@ li Al-Syu ‘un Al-
Islamiyyah Mesir (Jansen, 1980).Tafsir ini dirancang dengan pendekatan kelembagaan dan kolaboratif,
bukan oleh seorang mufasir secara individual, serta menggunakan metode penafsiran yang
menggabungkan unsur riwayat dan rasionalitas dalam kerangka tematik. Kekhasan tafsir ini terletak
pada penyajiannya yang singkat namun tetap sarat makna, penggunaan bahasa yang mudah
dipahami, dan kecermatan dalam menjaga netralitas terhadap isu-isu teologis mazhabiyah. Di samping
itu, tafsir ini secara sengaja menghindari penggunaan terminologi keilmuan yang terlalu teknis, guna
memudahkan akses pemahaman bagi pembaca (Nirwana, 2010). Kendati telah banyak digunakan di
berbagai negara Muslim, kajian ilmiah yang secara khusus mengeksplorasi konstruksi penafsiran
dalam tafsir ini masih jarang ditemukan dalam khazanah studi kontemporer(Rouf, 2024).

Dalam konteks yang lebih luas, munculnya Tafsir al-Muntakhab tidak dapat dilepaskan dari
dinamika intelektual yang berkembang di dunia Islam, khususnya perdebatan antara pendekatan
tradisional dan modern dalam memahami teks suci(al-Sunnah, 1995; Arifin, 2025). Beberapa pemikir
Islam cenderung menekankan pentingnya metode rasional dalam tafsir, sementara kelompok lain lebih
mengedepankan pendekatan tekstual yang berpegang teguh pada makna literal al-Qur’an dan hadis
(Arifin, 2025). Tafsir al-Muntakhab hadir sebagai sebuah kompromi antara kedua pendekatan tersebut,
di mana metode yang digunakan menggabungkan pendekatan tafsir bi al-ma t}ur (berbasis riwayat)
dengan tafsir bi al ra’y (berbasis rasional).

Lebih jauh, tafsir ini tidak hanya dipengaruhi oleh dinamika internal umat Islam, tetapi juga oleh
tekanan dari luar, terutama dari perkembangan politik di dunia Islam yang menuntut adanya tafsir
yang lebih sederhana dan mudah diakses oleh masyarakat luas. Misalnya pada tahun 1955, perdebatan
sengit terjadi terkait keinginan untuk menerjemahkan al-Qur’an secara langsung ke dalam berbagai
bahasa asing, termasuk Turki dan Inggris. Hal ini memunculkan kekhawatiran di kalangan ulama al-
Azhar bahwa terjemahan semata tidak cukup untuk menyampaikan esensi dari teks suci, sehingga
diperlukan tafsir yang lebih representatif namun tetap ringkas dan mudah dipahami (Jansen, 1980).
Dalam upaya menjawab tantangan tersebut, Tafsir al-Muntakhab, menjadi sebuah proyek tafsir yang
memiliki karakteristik khas, yakni memberikan penjelasan yang tidak terlalu panjang, tetapi tetap kaya
akan makna dan sesuai dengan kaidah tafsir yang telah disepakati oleh para ulama.

Oleh karena itu, artikel ini dimaksudkan untuk mengisi celah kajian yang masih jarang disentuh
dengan menelusuri konstruksi penafsiran dalam Tafsir al-Muntakhab secara mendalam. Pembahasan
difokuskan pada analisis metode, pendekatan, serta pola penyajian yang digunakan oleh penyusun
tafsir. Penelitian ini menegaskan bahwa Tafsir al-Muntakhab tidak hanya merupakan produk tafsir
populer, tetapi juga representasi tafsir kontemporer yang menawarkan sintesis antara validitas ilmiah
dan keterjangkauan makna. Melalui pendekatan kualitatif-deskriptif serta telaah terhadap struktur
teks, gaya penyajian, dan kecenderungan epistemologis yang terkandung di dalamnya, artikel ini
berupaya menampilkan bagaimana tafsir tersebut berhasil menjadi penghubung antara warisan tafsir
klasik dengan kebutuhan pemahaman al-Qur’an dalam konteks umat Islam masa kini. Oleh karena itu,
tulisan ini diharapkan dapat memberikan sumbangan yang signifikan bagi pengembangan wacana
tafsir dan studi al-Qur’an kontemporer.

Mafadhillah Paoziah Suhaedi & Syahrullah [Tafsir Kelembagaan Adaptif: Metode, Corak, dan Relevansi Al-Muntakhab dalam Konteks
Kontemporer



Al-Bayan: Jurnal Studi Ilmu Al- Qur’an dan Tafsir 10, 2 (2026): 170-186 189 dari 200

2. Mengenal Kitab Al-Muntakhab fi Tafsir Al-Qur’an Al-Karim

Salah satu kitab tafsir yang mendapat perhatian dalam kajian tafsir kontemporer adalah Tafsir al-
Muntakhab yang merupakan karya monumental dari al-Majlis al-4 /@ li al-Syu’in al-Islamiyyah Mesir.
Tafsir ini dirancang dengan struktur yang lebih sistematis, bertujuan untuk menyederhanakan akses
umat Islam terhadap pemahaman al-Qur’an tanpa mengorbankan esensi ilmiah yang terkandung
dalam teks suci (Jansen, 1980).

Hal yang menarik dari tafsir ini adalah absennya atribusi kepada individu tertentu dalam
penyusunannya. Tidak seperti banyak karya tafsir klasik yang secara eksplisit mencantumkan nama
mufasirnya, Tafsir al-Muntakhab diterbitkan atas nama Lajnah Al-Qur’an wa Al-Sunnah, sebuah komite
yang bertanggung jawab dalam merumuskan tafsir ini di bawah otoritas Al-Majlis Al-4 ‘la li AI-Syu’in
Al-Islamiyyah Mesir (al-Iyazi, 1386). Keputusan untuk tidak mengaitkan karya ini dengan satu tokoh
tertentu mengindikasikan bahwa penyusunan tafsir ini adalah hasil kolaborasi intelektual yang
melibatkan berbagai ulama dan akademisi Muslim. Pendekatan ini menunjukkan bahwa Tafsir al-
Muntakhab tidak hanya sekadar produk ilmiah, tetapi juga manifestasi dari upaya kolektif dalam
menghadirkan pemahaman al-Qur’an yang lebih universal dan dapat diterima oleh umat Islam dari
berbagai latar belakang pemikiran. Berdasarkan penelusuran akademik, terdapat indikasi bahwa
beberapa intelektual Muslim terkemuka di Mesir, seperti Farid Wajdi turut terlibat dalam penyusunan
tafsir ini, meskipun kontribusinya tidak disebutkan secara eksplisit (al-Iyazi, 1386).

Peniadaan nama individu dalam penyusunan tafsir ini juga mencerminkan upaya untuk
menegaskan bahwa Tafsir al-Muntakhab, merupakan hasil kerja institusional yang bertujuan mengajak
objektivitas dalam penafsiran al-Qur’an (Nirwana, 2010). Dengan pendekatan ini, Tafsir al-Muntakhab
berusaha menghindari dominasi pemikiran satu tokoh tertentu yang berpotensi membatasi spektrum
interpretasi, sekaligus memberikan ruang bagi berbagai perspektif dalam memahami teks suci. Hal ini
menjadi relevan dalam konteks modern, di mana umat Islam semakin membutuhkan tafsir yang lebih
netral dan tidak terikat pada kecenderungan mazhab atau aliran pemikiran tertentu. Pendekatan
kelembagaan dalam penyusunan tafsir ini juga berfungsi sebagai upaya untuk menjembatani berbagai
perbedaan dalam tradisi Islam, sehingga lebih dapat diterima secara luas oleh umat Islam dari berbagai
latar belakang teologis dan intelektual(Abiyusuf et al., 2025; Nurcahyati & Haqiqi, 2025; Victress, 2023).

Sebagai sebuah tafsir yang dirancang untuk memberikan pemahaman yang lebih jelas dan
sistematis, Tafsir al-Muntakhab sangat memerhatikan aspek kebahasaan yang sederhana dan
komunikatif. Salah satu ciri utama dari tafsir ini adalah penyajiannya yang tidak hanya
mempertimbangkan ketepatan ilmiah, tetapi juga memastikan bahwa isi tafsir tetap dapat diakses dan
dipahami oleh pembaca dari berbagai tingkat pemahaman(Arifin, 2025; Fatih, 2021; Munir, 2025).
Berbeda dengan banyak kitab tafsir klasik yang sarat dengan terminologi teknis yang kompleks, Tafsir
al-Muntakhab mengedepankan penggunaaan bahasa yang ringkas dan langsung pada inti makna ayat.
Hal ini menjadi keunggulan tersendiri, karena dengan format yang lebih sederhana, tafsir ini dapat
menjangkau pembaca dari berbagai kalangan (Mahmud, 1421).

Lebih lanjut, Tafsir al-Muntakhab tidak hanya ditujukan untuk kalangan pembaca berbahasa Arab,
tetapi juga dirancang agar dapat diterjemahkan ke dalam berbagai bahasa utama dunia, seperti bahasa
Inggris, Jerman, dan bahasa lainnya (al-Iyazi, 1386). Visi global yang diusung dalam tafsir ini
menunjukkan bahwa ia tidak hanya bertujuan untuk memperkaya literatur keislaman dalam konteks
Arab, tetapi juga memperluas cakupan dakwah Islam ke tingkat internasional. Dengan menyediakan
tafsir yang lebih ringkas dan mudah dipahami, kitab ini memiliki kontribusi strategis dalam
penyebaran ajaran Islam secara lebih luas, terutama di kalangan umat Muslim yang tidak memiliki
akses terhadap tafsir-tafsir klasik yang lebih kompleks.

Format penerbitan tafsir ini juga memberikan indikasi mengenai pendekatan metodologis yang
digunakan oleh penyusunnya. Tafsir al-Muntakhab diterbitkan dalam satu jilid besar, sebuah keputusan
yang tidak hanya bersifat teknis, tetapi juga menunjukan orientasi tafsir ini sebagai referensi utama

Mafadhillah Paoziah Suhaedi & Syahrullah [Tafsir Kelembagaan Adaptif: Metode, Corak, dan Relevansi Al-Muntakhab dalam Konteks
Kontemporer



Al-Bayan: Jurnal Studi Ilmu Al- Qur’an dan Tafsir 10, 2 (2026): 170-186 190 dari 200

bagi umat Islam dalam memahami al-Qur’an (Jansen, 1980). Dengan memilih format yang ringkas
namun tetap sistematis, tafsir ini bertujuan untuk memberikan aksesibilitas yang lebih luas tanpa
mengorbankan aspek kedalaman analisis terhadap ayat-ayat al-Qur'an. Keputusan ini juga
memperlihatkan bagaimana para penyusunnya mempertimbangkan keseimbangan antara kebutuhan
praktis pembaca dengan upaya untuk tetap menjaga integritas keilmuan dalam tafsir.

Dalam bagian pendahuluan tafsir ini, para penyusun menekankan bahwa al-Qur’an memiliki
peran sentral dalam membentuk peradaban Islam serta menjadi sumber utama bagi dinamika
intelektual dan kebudayaan Muslim (al-Sunnah, 1995). Oleh karena itu, proses penafsiran al-Qur’an
tidak hanya sekadar merupakan aktivitas akademik, tetapi juga bagian dari transformasi keilmuan
Islam yang harus selalu berkembang sesuai dengan perubahan zaman. Dengan pendekatan ini, Tafsir
al-Muntakhab tidak hanya berfungsi sebagai tafsir dalam arti tradisional, tetapi juga sebagai medium
yang menghubungkan makna al-Qur’an dengan realitas sosial, politik, dan budaya yang terus berubah.

Sejarah mencatat bahwa pendekatan mufasir dalam menafsirkan al-Qur'an sangat beragam,
tergantung pada latar belakang teologis dan metodologis yang mereka gunakan(al-Zahabi, 1433).
Beberapa mufasir cenderung menitikberatkan tafsirnnya pada aspek teologi dan filsafat di mana
penafsiran mereka berfokus pada konsep-konsep doktrinal dan perdebatan filosofis dalam Islam. Hal
ini menunjukkan bahwa al-Qur’an tidak hanya berfungsi sebagai sumber hukum, tetapi juga menjadi
landasan pemikiran yang menopang berbagai aliran teologi Islam. Di sisi lain, ada pula mufasir yang
lebih menekankan aspek kebahasaan dan estetika sastra dalam penafsirannya, sehingga produk
tafsirnya lebih bersifat filologis dan berorientasi pada keindahan bahasa al-Qur’an. pendekatan ini
membuktikan bahwa bahasa al-Qur'an memiliki nilai seni yang tinggi dan tidak hanya berfungsi
sebagai alat komunikasi teologi semata.

Selain pendekatan berbasis teologi dan kebahasaan, terdapat pula mufasir yang menitikberatkan
penafsirannya pada nilai-nilai etika, tasawuf, dan spiritualitas. Tafsir yang menggunakan pendekatan
ini cenderung berfokus pada aspek pembinaan moral dan penyucian jiwa, yang bertujuan untuk
membantu umat Islam dalam memahami nilai-nilai spiritual yang terkandung dalam al-Qur’an.
Keberagaman pendekatan ini menunjukkan bahwa interpretasi al-Qur’an senantiasa berkembang
seiring dengan dinamika pemikiran manusia dan interaksi budaya yang semakin luas.

Secara keseluruhan, Tafsir al-Muntakhab hadir sebagai bentuk inovasi dalam tradisi tafsir yang
berusaha membebaskan umat Islam dari kompeksitas perdebatan akademik yang terkadang justru
menghambat pemahaman yang lebih luas terhadap ajaran al-Qur'an. Dengan menghadirkan
pendekatan yang lebih inklusif dan kontekstual, tafsir ini berupaya memberikan pemahaman yang
lebih relevan dengan tantangan zaman modern. Jika umat Islam dapat melihat al-Qur’an sebagai
sumber ilmu yang dinamis dan tidak hanya sebagai teks yang harus dipahami secara rigid, maka
pemahaman terhadap wahyu Ilahi akan semakin berkembang tanpa kehilangan esensi ajaran Islam
(Fadhillah & Maulidya, 2024).

Atas dasar itulah, Majelis Tinggi Urusan Islam membentuk tim yang terdiri dari para pakar di
berbagai bidang untuk menyusun tafsir ini dengan pendekatan yang lebih relevan dengan kebutuhan
modern (Jansen, 1980). Gaya bahasa yang digunakan dalam Tafsir al-Muntakhab dirancang agar mudah
dipahami, sederhana, tetapi tetap memiliki kedalaman makna. Selain itu, para penyusunnya dengan
sengaja menghindari istilah-istilah teknis yang kompleks serta perdebatan teologis yang berpotensi
membingungkan pembaca awam (al-Iyazi, 1386). Strategi ini memungkinkan tafsir ini diterjemahkan
ke dalam berbagai bahasa asing tanpa mengalami distorsi makna, sehingga dapat menjangkau
komunitas Muslim di seluruh dunia.

Tantangan besar dalam era modern adalah kesibukan hidup sering kali membuat umat Islam
kesulitan untuk mendalami tafsir-tafsir klasik yang kompleks. Keterbatasan waktu dan perhatian
mengharuskan para ulama untuk menyusun tafsir yang lebih mudah diakses oleh masyarakat umum
tanpa kehilangan substansi ilmiahnya (Nur Haqim & Sanah, 2025). Dalam menjawab tantangan ini,
Tafsir al-Muntakhab disusun dengan format yang lebih padat dan informatif, sesuai dengan tujuan awal
penyusunannya, yakni menghadirkan tafsir yang tidak hanya menarik dan mudah dipahami, tetapi
juga tetap berpegang teguh pada prinsip-prinsip ilmiah yang kuat. Dengan struktur yang sistematis

Mafadhillah Paoziah Suhaedi & Syahrullah [Tafsir Kelembagaan Adaptif: Metode, Corak, dan Relevansi Al-Muntakhab dalam Konteks
Kontemporer



Al-Bayan: Jurnal Studi Ilmu Al- Qur’an dan Tafsir 10, 2 (2026): 170-186 191 dari 200

dan langsung pada inti permasalahan, tafsir ini berupaya menyajikan pemahaman al-Qur’an tanpa
menimbulkan kejenuhan bagi pembacanya.

Salah satu aspek menarik dari tafsir ini adalah kecenderungannya untuk tidak terlalu banyak
mengacu pada sumber-sumber tafsir klasik dalam bagian utama pembahasannya. Meskipun tetap
merujuk pada literatur tafsir terdahulu, referensi tersebut umumnya hanya disajikan dalam catatan
kaki sebagai bentuk klarifikasi tambahan (al-Iyazi, 1386). Strategi ini menunjukkan bahwa Tafsir al-
Muntakhab lebih mengutamakan penyajian makna yang aplikatif dan tidak membebani pembaca
dengan daftar referensi yang panjang. Pendekatan ini tidak hanya menjadikan tafsir ini lebih mudah
dicerna oleh masyarakat umum, tetapi juga memperlihatkan karakteristiknya sebagai tafsir yang lebih
responsif terhadap kebutuhan umat Islam modern.

Dengan demikian, Tafsir al-Muntakhab bukan hanya sekadar produk tafsir yang memudahkan
akses terhadap pemahaman al-Qur’an, tetapi juga sebuah bentuk inovasi dalam tradisi tafsir yang
bertujuan untuk membebaskan umat Islam dari wacana keilmuan yang terlalu kompleks dan
terkadang membatasi akses terhadap pemahaman al-Qur’an. Dalam dunia yang terus berubah, al-
Qur’an seharusnya dipandang sebagai sumber ilmu yang dinamis dan fleksibel, bukan sekadar teks
yang harus dipahami secara rigid dan dogmatis (Baidan, 2000). Oleh karena itu, tafsir ini hadir sebagai
jembatan yang menghubungkan umat Islam dengan wahyu Ilahi melalui pendekatan yang lebih
relevan dengan tantangan zaman modern. Dengan mengedepankan keterbukaan intelektual dan
penyampaian yang lebih inklusif, Tafsir al-Muntakhab berupaya menjaga keseimbangan antara
kedalaman ilmiah dan aksesibilitas, sehingga dapat menjadi referensi penting dalam memahami
makna al-Qur’an di era globalisasi.

3. Metodologi Penafsiran dalam Tafsir al-Muntakhab

Metode dan Sumber Penafsiran

Salah satu karakter utama Tafsir al-Muntakhab ialah penyajiannya yang ringkas dan langsung pada
inti makna. Penafsiran lebih sering berbentuk klarifikasi singkat atas kata kunci atau keterangan
tambahan dalam catatan kaki, tanpa memasuki perdebatan linguistik maupun teologis yang panjang.
Pola ini mendekati metode tafsir ijmali, karena fokus utamanya adalah memberikan pemahaman
global yang mudah diakses (al-Zahabi, 1433).

Contoh jelas tampak pada QS. al-Bagarah [2]: 222 tentang haid :

S (S Lo e A O3 136 il 55 ARG 5 Dol 3 L 1580 (65T 5h b il 2 3G

Mereka bertanya kepadamu tentang hukum menggauli istri di waktu haid. Berilah jawaban
bahwa sesungguhnya haid itu adalah kotoran. Maka janganlah kalian gauli mereka selama masa
haid, sampai benar-benar suci. Jika telah suci, gaulilah mereka di tempat yang seharusnya.
Barangsiapa yang melanggar ketentuan itu maka bertobatlah. Allah menyukai hamba-hamba
yang banyak bertobat dan bersuci dari segala kotoran dan kekejian.

Penjelasan diberikan secara padat bahwa haid adalah kondisi yang mengandung gangguan
sehingga hubungan suami-istri dilarang hingga selesai masa suci. tafsir ini ditutup dengan dimensi etis
berupa dorongan untuk bertobat dan kesadaran bahwa Allah swt mencintai hamba yang menjaga
kesucian (al-Sunnah, 1995). Pilihan ini menegaskan orientasi tafsir pada nilai moral universal sekaligus
menghindari kerumitan perdebatan fighiyah.

Dalam isu-isu teologis yang berpotensi menimbulkan ketegangan antarmazhab, Tafsir al-
Muntakhab tampak memilih jalur moderat dengan menghindari eksplorasi perbedaan pandangan
secara terbuka (al-Iyazi, 1386). Alih-alih memasuki wilayah perdebatan kalam yang panjang dan
seringkali kontroversial, para penyusunnya lebih menekankan aspek universal dari pesan al-Qur’an
yang dapat diterima lintas kecenderungan pemikiran. Sebagai contoh, ketika menafsirkan ayat:

Mafadhillah Paoziah Suhaedi & Syahrullah [Tafsir Kelembagaan Adaptif: Metode, Corak, dan Relevansi Al-Muntakhab dalam Konteks
Kontemporer



Al-Bayan: Jurnal Studi Ilmu Al- Qur’an dan Tafsir 10, 2 (2026): 170-186 192 dari 200

Tafsir ini menyajikan makna “wajah-wajah yang saat itu berseri penuh kenikmatan sedang memandang
kepada Tuhannya” tanpa menetapkan sifat, arah, ataupun jarak dalam relasi dengan Tuhan (al-Sunnah,
1995). Penolakan terhadap atribusi spasial atau sifat tertentu mencerminkan kehati-hatian dalam
menghadirkan penafsiran yang tidak terjebak pada salah satu posisi teologis klasik, seperti
antropomorfisme atau tanzih ekstrem. Pendekatan semacam ini menunjukkan bahwa Tafsir al-
Muntakhab secara sadar dirancang untuk menjaga keterbukaan makna dan menghindari eksklusivitas
penafsiran, sehingga dapat merangkul keberagaman teologis dalam tubuh umat Islam (Mustaqim,
2010). Dalam konteks ini, penyusunnya bukan sekadar mengambil posisi netral, tetapi secara startegis
membangun narasi tafsir yang inklusif dan fungsional bagi kebutuhan umat kontemporer tanpa
mengorbankan kehati-hatian metodologis.

Pendekatan ini menjadi sangat relevan dalam konteks modern, di mana umat Islam membutuhkan tafsir yang
lebih bersifat inklusif dan tidak terjebak dalam polemik historis yang berkepanjangan (Mustagim, 2010). Strategi
ini dapat dianggap sebagai Langkah pragmatis untk menghadirkan tafsir yang lebih dapat diterima oleh berbagai
kalangan tanpa memicu perpecahan ideologis dalam Islam.

Sikap netral dalam perbedaan teologis ini juga mencerminkan karakteristik tafsir yang lebih fungsional dan
edukatif. Dalam tradisi ilmu kalam, perbedaan dalam penafsiran ayat sering kali didasarkan pada pendekatan
filosofis dan doktrinal yang diadopsi oleh berbagai kelompok, seperti Asy’ariyah, Maturidiyyah, dan Muktazilah.
Dengan tidak terjebak dalam perdebatan ini, Tafsir al-Muntakhab, lebih mengutamakan pemaparan makna ayat
yang sederhana dan aplikatif, sehingga dapat diterima oleh berbagai kalangan umat Islam tanpa menimbulkan
ketegangan ideologis (Mahmud, 1421). Dengan demikian, tafsir ini lebih berorientasi pada aspek pendidikan dan
penyebaran nilai-nilai al-Qur’an secara luas, tanpa terbebani oleh perdebatan yang berpotensi mengaburkan esensi
pesan wahyu.

Selain pendekatan yang netral dalam isu-isu teologis, Tafsir al-Muntakhab juga menunjukkan
kecenderungan terhadap tafsir ilmi (al-lyazi, 1386). Para penyusunnya tampak memberikan perhatian khusus
terhadap hubungan antara ayat-ayat al-Qur’an dengan fenomena alam dan hukum-hukum penciptaan. Hal ini
sejalan dengan prinsip bahwa al-Qur’an tidak hanya mengandung petunjuk spiritual, tetapi juga menyiratkan
berbagai konsep ilmiah yang baru dapat dipahami seiring dengan perkembangan ilmu pengetahuan. Dengan
demikian, tafsir ini adanya aspek kemukjizatan ilmiah yang memperlihatkan keselarasan antara wahyu dan ilmu
pengetahuan.

Adapun dari segi sumber penafsiran, Tafsir al-Muntakhab cenderung dominan pada tafsir
bi al-ra ’yi dengan tetap memberi ruang pada bi al riwayah. Hal ini tampak jelas pada penafsiran
QS. Yunus [10]:6 yang berbicara tentang tanda-tanda kekuasaan Allah swt dalam pergantian
malam dan siang serta penciptaan langit dan bumi.

O35 o3 IY 23g copen B A Bl g ey i ols 8 &y

Sesungguhnya dalam pergantian malam dan siang, perbedaan panjang pendeknya, juga dalam
penciptaan langit dan bumi dan seluruh makhluk yang ada di dalamnya, terdapat bukti-bukti
yang jelas dan alasan alasan yang nyata atas ketuhanan Sang Pencipta dan kekuasaan-Nya
terhadap orang-orang yang menghindari kemurkaan-Nya dan takut kepada azab-Nya.

Penyusun menjelaskan kata ikhtilaf dengan dua kemungkinan makna, yakni “perbedaan” dan
“pergantian”. Tafsir ini kemudian menghubungkan kedua makna tersebut dengan fenomena
astronomis, seperti rotasi bumi yang menimbulkan pergantian siang dan malam serta revolusi bumi
yang melahirkan variasi musim (al-Sunnah, 1995). Penjelasan ini jelas menunjukkan dominasi
pendekatan rasional, karena tidak bersandar pada riwayat hadis atau atsar secara langsung, melainkan
pada analisis kebahasaan dan argumentasi ilmiah.

Namun, di sisi lain, kecenderungan bi al-matsur juga tampak, misalnya pada QS. al-Baqarah [2]:
37. Istilah kalimat dijelaskan dengan merujuk pada doa tobat Nabi Adam dalam QS. al-A’raf (al-Sunnah,

Mafadhillah Paoziah Suhaedi & Syahrullah [Tafsir Kelembagaan Adaptif: Metode, Corak, dan Relevansi Al-Muntakhab dalam Konteks
Kontemporer



Al-Bayan: Jurnal Studi Ilmu Al- Qur’an dan Tafsir 10, 2 (2026): 170-186 193 dari 200

1995). Contoh ini menegaskan prinsip dasar bahwa antar ayat saling menjelaskan. Analisis kritis
terhadap pola ini menunjukkan bahwa Tafsir al-Muntakhab berupaya menjaga keseimbangan antara
rasionalitas modern dengan otoritas riwayat. Penekanannya pada ringkasan makna membuat tafsir ini
mudah diakses oleh pembaca kontemporer, sementara penggunaan sumber naqli berfungsi sebagai
penguat otoritas sehingga dapat menghindari polarisasi dan menghadirkan interpretasi yang
komunikatif untuk umat Islam modern.

Sistematika Penyajian

Tafsir al-Muntakhab diawali dengan sebuah muqaddimah sepanjang delapan halaman yang
berfungsi sebagai pengantar sebelum memasuki penafsiran surah al-Fatih}ah. Struktur penyajiannya
mengikuti pola mushafiyyah yaitu menafsirkan ayat sesuai dengan urutan mus}h}af ‘us|mant dari al-
Fatih}ah hingga an-Nas. Pola ini memperlihatkan upaya penyusun untuk menjaga kesinambungan
dengan tradisi tafsir klasik sekaligus menegaskan otoritas mushaf sebagai kerangka utama penafsiran.

Pada bagian awal setiap surah penyusun memberikan informasi dasar berupa nama surah, status
makkiyah atau madaniyyah, jumlah ayat, posisi dalam mushaf, dan asbab al-nuzil. Informasi ini
menjadi pintu masuk yang membantu pembaca memahami konteks historis dan struktural sebelum
memasuki tafsir lebih jauh.

Selain informasi faktual, Tafsir al-Muntakhab juga menyajikan prolog tematik yang berisi ringkasan
kandungan surah, isu pokok yang dibahas, serta tujuan moral dan spiritualnya. Dalam beberapa kasus
dijelaskan pula nama lain suatu surah berikut latar belakang historis dan makna yang
melatarbelakanginya. Unsur prolog ini menjadi pembeda dibanding banyak tafsir klasik karena secara
pendagogis memandu pembaca memahami kerangka besar surah sebelum menelaah ayat per ayat.
Meski ringkasan ini membantu pembaca awam maupun akademisi, kecenderungan penyajian yang
sangat singkat tetap menyisakan risiko reduksi terhadap keragaman makna al-Qur’an.

Penafsiran ayat dalam Tafsir al-Muntakhab dilakukan secara ringkas dan komunikatif. Uraiannya
diperkuat dengan catatan kaki yang berfungsi sebagai klarifikasi istilah, penjelasan kebahasaan, atau
tambahan informasi saintifik dan fighiyah. Kehadiran catatan kaki ini menunjukkan integrasi antara
tafsir tradisional dan pengetahuan modern. Dari sini tampak identitas moderat Tafsir al-Muntakhab
yang memberi ruang bagi pengetahuan kontemporer tanpa menjadikannya kerangka utama tafsir.

Contoh konkret dapat dilihat pada penafsiran surah al-Fatih}ah. Penyusun menegaskan bahwa
surah ini Makkiyah dan diturunkan sebelum hijrah. Ia dinamakan al-Fatih}ah karena menjadi pembuka
mushaf dan dipandang sebagai ringkasan yang mencakup seluruh ajaran pokok al-Qur’an. tema
ketauhidan, janji bagi orang beriman, prinsip ibadah, sampai jalan kebahagiaan dunia dan akhirat
disajikan inti sari surah ini. Karena sifatnya yang merangkum keseluruhan isi al-Qur’an, surah ini
diberi gelar Umm al-Kitab (al-Sunnah, 1995). Analisis atas pola penyajian ini menunjukkan bahwa Tafsir
al-muntakhab mengedepankan ringkasan aplikatif yang mudah dipahami, meskipun kecenderungan
untuk mereduksi kompleksitas makna tetap tidak dapat dihindari. Justru pada titik inilah tampak
peran kelembagaan tafsir ini yang berupaya menjaga netralitas, menghindari polarisasi, dan
menyajikan makna yang dapat diakses baik oleh akademisi maupun masyarakat modern.

Secara keseluruhan sistematika penyajian Tafsir al-Muntakhab merepresentasikan sintesis antara
tradisi dan modernitas. Dengan demikian, penyajiannya tidak hanya bersifat deskriptif tetapi juga
edukatif karena memandu pembaca memperoleh pemahaman yang ringkas, jelas, dan tetap ilmiah.
Dari sini dapat ditegaskan bahwa Tafsir al-Muntakhab merupakan model tafsir kelembagaan yang
berhasil menjaga otoritas tradisi sekaligus menjawab kebutuhan umat Islam kontemporer.

Corak Tafsir

Tafsir al-Muntakhab menempati posisi istimewa dalam khazanah tafsir kontemporer karena
menghadirkan corak penafsiran yang khas. Sebagai produk tafsir kelembagaan, karya ini tidak hanya
menekankan aspek normatif al-Qur’an, tetapi juga berupaya menghubungkannya dengan realitas
sosial dan perkembangan ilmu pengetahuan modern. Secara umum, corak penafsirannya dapat
dipetakan ke dalam dua arus dominan, yaitu corak ‘i/mi7 dan corak adabr ijtima 7 (al-lyazi, 1386). Identitas

Mafadhillah Paoziah Suhaedi & Syahrullah [Tafsir Kelembagaan Adaptif: Metode, Corak, dan Relevansi Al-Muntakhab dalam Konteks
Kontemporer



Al-Bayan: Jurnal Studi Ilmu Al- Qur’an dan Tafsir 10, 2 (2026): 170-186 194 dari 200

kombinatif ini memperlihatkan bahwa tafsir ini tidak hanya berorientasi pada teks, melainkan juga
pada konteks sehingga lebih adaptif terhadap kebutuhan umat di era modern.

Corak ilm7 terlihat jelas dari upaya penyusun mengaitkan ayat-ayat al-Qur’an dengan fenomena
alam dan hukum-hukum penciptaan. Sebagai contoh, pada penafsiran QS. al-Bagarah [2]: 183 tentang
kewajiban berpuasa:

03455 18I 15 1 il o S e 108 15 i

Wahai orang-orang yang beriman, diwajibkan atas kamu berpuasa sebagaimana diwajibkan atas

orang-orang sebelum kamu agar kamu bertakwa

Dalam tafsirannya, penyusun tidak sekadar menekankan aspek ibadah ritual, tetapi juga
menyajikan puasa sebagai sarana penyucian jiwa, pengendalian diri, serta diferensiasi manusia dengan
makhluk lainnya. Penjelasan ini diperkaya dengan catatan kaki yang merujuk pada temuan medis
modern tetang manfaat puasa bagi kesehatan, seperti menurunkan tekanan darah dan meningkatkan
fungsi metabolism (al-Sunnah, 1995; Saepudin et al., 2017). Namun, penting dicatat bahwa penyusun
secara sadar menempatkan uraian ilmiah tersebut di luar tubuh utama teks tafsir. Hal ini menunjukkan
sikap metadologis yang hati-hati bahwa sains modern dianggap pelengkap, bukan landasan otoritatif
dalam memahami al-Qur’an.

Sikap ini sekaligus memperlihatkan bahwa pendekatan ilmiah dalam Tafsir al-Muntakhab bukan
merupakan metode dominan, melainkan bersifat komplementer Tujuannya adalah untuk membantu
pembaca modern memahami pesan al-Qur’an melalui bahasa dan logika yang lebih akrab dengan
realitas masa kini tanpa harus terjebak dalam upaya menjadikan ilmu pengetahuan sebagai tolak ukur
kebenaran wahyu. Dengan demikian, tafsir ini berhasil menjaga keseimbangan antara otoritas wahyu
dan relevansi ilmiah, sembari menghindari jebakan reduksionisme ilmiah yang kerap mengaburkan
pesan normatif al-Qur’an.

Pendekatan ilmiah dalam tafsir ini tetap dilakukan dengan sikap yang hati-hati dan tidak
berlebihan. Para penyusunnya tidak berupaya untuk memberikan justifikasi ilmiah secara mendetail
terhadap ayat-ayat tertentu, melainkan hanya menyajikan isyarat ilmiah dalam bentuk penjelasan
singkat yang ditempatkan dalam catatan kaki. Hal ini menunjukkan bahwa meskipun tafsir ini
mengakui signifikansi pendekatan ilmiah, para penyusunnya tetap berusaha menjaga keseimbangan
agar tafsir ilmiah tidak menjadi satu-satunya perspektif dalam memahami al-Qur’an. sikap moderat
ini penting karena sejarah telah mencatat banyak kasus di mana teori ilmiah yang dijadikan dasar
dalam penafsiran ayat akhirnya mengalami revisi atau bahkan ditinggalkan seiring dengan kemajuan
ilmu pengetahuan (Ghulsyani, 1998).

Tafsir al-Muntakhab tampaknya ingin menghindari jebakan tafsir ilmiah yang cenderung
menjadikan sains sebagai tolak ukur utama dalam memahami al-Qur’an. pendekatan yang terlalu
menitikberatkan pada pembuktian ilmiah dapat beresiko menafsirkan wahyu secara terbatas dalam
kerangka teori yang belum tentu bersifat final (Mustaqim, 2010). Kesadaran ini menjadi aspek penting
dalam metodologi tafsir ini, di mana para penyusunnya berusaha menampilkan al-Qur’an sebagai
kitab yang tetap relevan bagi setiap generasi tanpa harus bergantung pada perkembangan sains yang
terus berubah. Dengan tetap menjaga keseimbangan antara wahyu dan akal, tafsir ini berusaha
mempertahankan posisi al-Qur’an sebagai pedoman utama yang memiliki nilai abadi, terlepas dari
dinamika ilmu pengetahuan.

Lebih jauh, kecenderungan Tafsir al-Muntakhab untuk menempatkan penjelasan-penjelasan ilmiah
dalam catatan kaki alih-alih menyisipkannya dalam inti teks menunjukkan adanya batas yang sengaja
dibangun antara teks tafsir yang bersifat otoritatif dan keterangan tambahan yang bersifat
interpretative (al-lyazi, 1386). Penempatan informasi ilmiah di luar tubuh utama teks menegaskan
bahwa para penyusunnya tidak bermaksud mencampuradukkan tafsir normatif dengan spekulasi
saintifik. Ini mencerminkan sikap metodologis yang hati-hati dalam menjaga kemurnian teks tafsir dari
dominasi pendekatan saintifik yang belum tentu memiliki kepastian. Para penyusun tampaknya ingin
menegaskan bahwa sains modern tidak dijadikan sebagai fondasi utama dalam memahami ayat-ayat

Mafadhillah Paoziah Suhaedi & Syahrullah [Tafsir Kelembagaan Adaptif: Metode, Corak, dan Relevansi Al-Muntakhab dalam Konteks
Kontemporer



Al-Bayan: Jurnal Studi Ilmu Al- Qur’an dan Tafsir 10, 2 (2026): 170-186 195 dari 200

al-Qur’an, melainkan hanya sebagai sarana bantu yang memperjelas makna secara kontekstual.
Dengan kata lain, penambahan keterangan ilmiah lebih dimaksudkan untuk memperkaya cara
pandang pembaca terhadap ayat, bukan untuk membuktikan atau memaksakan kesesuaian mutlak
antara al-Qur’an dan hukum hukum ilmiah kontemporer.

Sikap ini sekaligus memperlihatkan bahwa pendekatan ilmiah dalam Tafsir al-Muntakhab bukan
merupakan metode dominan, melainkan bersifat komplementer Tujuannya adalah untuk membantu
pembaca modern memahami pesan al-Qur’an melalui bahasa dan logika yang lebih akrab dengan
realitas masa kini tanpa harus terjebak dalam upaya menjadikan ilmu pengetahuan sebagai tolak ukur
kebenaran wahyu (Arifin, 2025). Dengan pendekatan tersebut, tafsir ini menjaga keseimbangan antara
spiritualitas, rasionalitas, dan aksesibilitas, serta tetap konsisten dalam menghadirkan pemaknaan
yang inklusif dan reflektif terhadap teks suci.

Selain corak ‘i/miyang cukup menonjol, Tafsir al-Muntakhab juga memperlihatkan kecenderungan
yang kuat terhadap corak adabi ijtima 7, yakni pola penafsiran yang menitikberatkan pada dimensi
sosial-kemasyarakatan. Corak ini tidak lahir secara tiba-tiba, melainkan merupakan kelanjutan dari
tradisi tafsir modern Mesir yang dipelopori oleh Muhammad Abduh. Sebagai Mufasir, Abduh dikenal
memperkenalkan corak tafsir yang berorientasi pada sastra, budaya, serta realitas sosial, yang kemudia
menjadi model bagi karya-karya tafsir setelahnya (Pratama et al., 2025).

Jejak corak tersebut dapat ditelusuri dalam Tafsir al-Muntakhab, meskipun dengan penekanan yang
lebih dominan pada aspek ijtima’i ketimbang dimensi sastra. Hal ini tampak dari cara tim penyusun
tafsir mengarahkan penjelasan ayat-ayat al-Qur’an tidak hanya pada makna normatif, tetapi juga pada
pemikiran yang bersifat aplikatif untuk merespons problem masyarakat Muslim. Lebih jauh, tafsir ini
memberikan perhatian besar pada isu-isu kemasyarakatan dan bahwa persoalan yang bersentuhan
langsung dengan kebijakan negara, sehingga menghadirkan tafsir yang tidak sekadar tekstual,
melainkan juga fungsional dalam konteks sosial-politik Mesir modern.

Salah satu contohnya terdapat pada QS. al-Baqarah [2]:229 tentang talak:

b6 330 Lo I B 51 ) 6 A T i U1 20 A4 YL onsy 5 5 B quwﬁ A

Zos J’, a4 2 Toag b L s, G5 ... PRt TR P T o A % Len Lo oTo L cs i M <ods ows oF7 8%,
Ogallalt = él;.bu A 33U dady 1yag Lagdaad SIb Al 3345 éllga‘df GENCE Vet %19 zl Mo, Al 33d> Loy s ey

Talak (yang dapat dirujuk) itu dua kali. Suami dapat merujuk kembeali istrinya setelah talak
pertama dan kedua selama masa idah atau mengembalikannya sebagai istri dengan akad baru.
Dalam kondisi demikian, suami wajib meniatkan usaha mengembalikan istri itu sebagai tindakan
yang adil demi perbaikan. Meskipun jika suami bermaksud untuk mengakhiri perkawinan, tetap
diharuskan menempubh jalan terbaik dengan tetap menghormati Wanita bekas istrinya itu tanpa
memperlakukannya dengan kasar. Tidak diperbolehkan bagi kalian, wahai para suami, untuk
meminta kembali harta yang telah kalian serahkan kepada istri itu, kecuali apabila kalian merasa
khawatir tidak mampu melaksanakan hak dan kewajiban hidup bersuami sitri sebagaimana
dijelaskan dan diwajibkan Allah swt. Apabila kalian, wahai orang-orang muslim, merasa khawatir
istri kalian tidak akan sanggup melaksanakan kewajiban mereka sebagai istri secraa sempurna,
maka mereka juga telah diberi ketetapan hukum untuk menyerahkan sejumlah harta kepada
suami sebagai imbalan perceraian istri-istri itu dari suami mereka. Inilah adanya ketentuan
hukum Allah itu, maka barangsiapa melanggar atau menyalahi ketentuan itu, ia benar-benar telah
berbuat zalim terhadap diri sendiri dan pada masyarakatnya.

Dalam ayat ini, penafsir menjelaskan bahwa hak talak yang dimiliki suami tidak bersifat mutlak,
melainkan tunduk pada ketentuan tertentu, seperti larangan menceraikan istri ketika sedang haid atau
setelah berhubungan pada masa suci. menariknya, tafsir ini tidak berhenti pada aspek hukum normatif,
melainkan menghubungkannya dengan kondisi sosial di Mesir. Tim penyusun mengkrtisi anggapan
bahwa tingginya angka perceraian otomatis merusak tatanan masyarakat dan menelantarkan anak (al-
Sunnah, 1995). Dengan menyertakan data empiris, tim penafsir menunjukkan bahwa perceraian

Mafadhillah Paoziah Suhaedi & Syahrullah [Tafsir Kelembagaan Adaptif: Metode, Corak, dan Relevansi Al-Muntakhab dalam Konteks
Kontemporer



Al-Bayan: Jurnal Studi Ilmu Al- Qur’an dan Tafsir 10, 2 (2026): 170-186 196 dari 200

berakhir dengan rujuk dan faktor utama anak terlantar justru terletak pada minimnya perhatian
edukatif orang tua, bukan perceraian itu sendiri.

Dengan menampilkan dua corak dominan ini, Tafsir al-Muntakhab memperlihatkan identitas
metodologis yang unik, yaitu menggabungkan rasionalitas ilmiah dengan kepekaan sosial dalam
kerangka penafsiran yang moderat dan inklusif. Corak ‘ilmi menjadikan tafsir ini relevan bagi pembaca
modern yang terbiasa dengan bahasa sains, sedangkan corak adab? ijtima T menjadikannya kontekstual
dalam merespons problem masyarakat. Kombinasi ini memperkuat posisi Tafsir al-Muntakhab sebagai
salah satu tafsir kontemporer yang tidak hanya menekankan keakuratan teks, tetapi juga
fungsionalitasnya dalam kehidupan umat.

Jika ditinjau dari segi metodologi dan penyajian, Tafsir al-Muntakhab dan Tafsir al-Wasit} sama sama
lahir dari tradisi kelembagaan Mesir dengan tujuan menghadirkan tafsir yang komunikatif dan relevan
bagi Masyarakat modern. Namun, keduanya memiliki orientasi dan strategi yang berbeda. Al-Wasit}
yang disusun oleh Muh}ammad Sayyid T{ant}awi lebih menekankan corak adabi ‘ijtima’t dengan uraian
panjang, detail, dan naratif. Hal ini tercermin dari jumlah jilidnya yang mencapai lima belas volume
menjadikannya rujukan penting dalam konteks akademis formal, khususnya di lingkungan al-Azhar.
Karakter ini menjadikan Tafsir al-Wasit} kaya dalam aspek deskriptif dan analitis, tetapi relatif berat
untuk diakses oleh kalangan awam yang memerlukan tafsir singkat dan praktis.

Sebaliknya, Tafsir al-Muntakhab disusun secara kolektif oleh tim al-Majlis al-4"/a li al-Syu an al-
Islamiyyah dengan pendekatan yang lebih ringkas, komunikatif, dan terstruktur. Berbeda dengan al-
Wasit}, yang lebih menekankan uraian sosial, al-Muntakhab menghadirkan kombinasi corak adabi
ijtima '7dan ‘i/mi. Corak ilmi dalam tafsir ini tampak dari upaya menghubungkan teks al-Qur’an dengan
fenomena alam dan sains modern, meskipun penjelasan saintifik tersebut ditempatkan di catatan kaki
sebagai informasi tambahan. Strategi ini menunjukkan sikap metodologis bahwa sains modern
dipandang sebagai penjelas kontekstual, bukan sebagai tolak ukur utama. Dengan demikian, Tafsir al-
Muntakhab mampu menjangkau dua lapisan pembaca sekaligus, yakna kalangan terpelajar yang
membutuhkan rujukan akademis dan masyarakat umum yang menginginkan penjelasan singkat dan
mudah dipahami.

Perbedaan jumlah jilid juga mencerminkan perbedaan orientasi epistemologis antara keduanya.
Jika al-Wasit} dengan lima belas jilidnya merepresentasikan upaya mendalam al-Azhar untuk
membumikan tafsir dengan narasi panjang, maka al-Muntakhab memilih jalan efisiensi dengan
menyajikan tafsir dalam satu jilid besar. Ringkasnya, Tafsir al-Muntakhab tidak berarti dangkal,
melainkan strategi pedagogis agar pesan al-Qur’an dapat diakses lebih cepat, praktis, dan aplikatif
tanpa mengorbankan substansi ilmiah. Posisi ini memperlihatkan bahwa Tafsir al-Muntakhab
merupakan bentuk inovasi tafsir kelembagaan yang lebih adaptif terhadap kebutuhan umat modern
yang menuntut kejelasan, keringkasan, dan keterhubungan langsung antara teks wahyu dengan
problem sosial maupun perkembangan pengetahuan.

4. Otoritas Lembaga dan Konteks Sosial-Politik Tafsir al-Muntakhab

Posisi Tafsir al-Muntakhab tidak dapat dilepaskan dari sejarah panjang otoritas keagamaan Mesir
yang sejak awal memainkan peran penting dalam pembentukan disiplin tafsir. Mesir menjadi pusat
perkembangan keislaman sejak masa awal Islam, ketika tradisi riwayah yang diturunkan dari Ibn
‘Abbas bertemu dengan perkembangan linguistik Arab yang semakin matang (Nirwana, 2010).
Pertemuan dua fondasi epistemologis ini melahirkan tradisi tafsir yang menekankan kedalaman
bahasa sekaligus ketelitian periwayatan. Dalam konteks ini, al-Azhar tumbuh sebagai institusi yang
tidak hanya menjaga tradisi tersebut, tetapi juga mengontrol legitimasi wacana keagamaan. Dari sudut
pandang penulis, posisi historis ini penting karena menunjukkan bahwa tafsir bukan hanya produk
individual, tetapi hasil dari konfigurasi otoritas yang telah mengakar selama berabad-abad.

Memasuki periode modern, transformasi intelektual terjadi melalui Gerakan pembaruan yang
digagas oleh Muhammad ‘Abduh (w. 1905) dan Rashid Rida (w.1935). Gerakan ini menolak pendekatan
fatalistik dan apologetik dalam memahami al-Qur’an, serta menekankan relevansi al-Qur’an bagi

Mafadhillah Paoziah Suhaedi & Syahrullah [Tafsir Kelembagaan Adaptif: Metode, Corak, dan Relevansi Al-Muntakhab dalam Konteks
Kontemporer



Al-Bayan: Jurnal Studi Ilmu Al- Qur’an dan Tafsir 10, 2 (2026): 170-186 197 dari 200

penyelesaian problem sosial melalui penggunaan nalar, analisis moral, dan etika publik. Reformasi ini
tidak sekadar memodernisasi metode tafsir, tetapi juga mengkonstruksi ulang otoritas keagamaan
Mesir melalui paradigma “reformasi dan pembaruan”. Secara kritis dapat dikatakan bahwa al-
Muntakhab merupakan anak ideologis dari tradisi pembaruan ini, di mana kejelasan pesan,
rasionalitas, dan orientasi sosial menjadi fondasi metodologis yang tidak dapat dipisahkan dari
konteks Gerakan modernisme Mesir.

Hal demikian juga dapat dilihat dari analisis Jansen dalam bukunya terhadap tafsir modern Mesir
memperlihatkan bahwa proyek pembaruan tersebut membentuk tiga aliran besar yakni tafsir ilmi yang
memadukan tafsir al-Qur’an dengan ilmu pengetahuan modern, tafsir lughawi yang menekankan
presisi bahasa, dan tafsir adabi ijtima’i yang berfokus pada dimensi sosial al-Qur’an (Jansen, 1980).
Ketiga aliran ini bukan kategori netral, tetapi representasi dari perdebatan epistemologis tentang
bagaimana umat Islam seharusnya membaca al-Qur'an di tengah modernitas. Pemetaan Jansen
membantu menjelaskan posisi al-Muntakhab yang menggabungkan unsur-unsur tersebut. Dengan
demikian, al-Muntakhab tidak muncul dari ruang kosong, tetapi merupakan hasil dialektika panjang
antara tradisi dan modernitas Mesir.

Dalam konteks politik negara modern, tafsir menjadi salah satu instrument penting dalam
membentuk wacana keagamaan publik. Sejak abad ke-20, pemerintah mesir menegaskan posisi al-
Azhar sebagai Lembaga keagamaan resmi negara sekaligus pilar legitimasi moral dan politik. Melalui
institusi seperti al-Majlis al-A’la 1i al-Syu’un al-Islamiyyah, negara tidak hanya mengatur wacana
keagamaan, tetapi juga memproduksi tafsir resmi yang mencerminkan visi moderasi dan stabilitas
nasional. Posisi ini menimbulkan ketegangan epistemologis yaitu apakah tafsir Lembaga negara dapat
sepenuhnya objektif, ataukah ia secara inheren membawa agenda ideologis yang terkait dengan politik
moderasi dan kontrol wacana?

Tafsir al-Muntakhab lahir dalam konfigurasi politik-intelektual tersebut. Sebagai tafsir kolektif
yang disusun oleh komite ulama di bawah otoritas negara, al-Muntakhab merepresentasikan upaya
lembaga untuk menghadirkan penafsiran yang aman, moderat, edukatif, dan bebas dari kontroversi
mazhabi. Penyajiannya yang ringkas, komunikatif, dan berbasis pada ayat-ayat tematik
memperlihatkan orientasi penyusunnya untuk menjangkau masyarakat luas. Di sisi lain, pilihan
metodologis ini juga menunjukkan adanya batas-batas interpretatif bahwa kebebasan ijtihad
individual tidak diberikan ruang penuh karena tafsir ini harus tetap berada dalam koridor keagamaan
yang dianggap “resmi” dan tidak mengancam ideologi negara(Hidayatulloh, 2018).

Model penafsiran kolektif dalam Tafsir al-Muntakhab turut menentukan karakter
epistemologisnya. Mekanisme verifikasi antarmufasir sering dipahami sebagai cara menjaga
objektivitas. Meskipun demikian, objektivitas yang dihasilkan lebih bersifat prosedural daripada
substantif. Hal ini disebabkan karena seluruh penafsiran tetap harus mengikuti kerangka metodologis
yang telah ditetapkan lembaga, terutama al-Azhar, sehingga ruang bagi keragaman makna menjadi
terbatas. Dengan demikian, stabilitas tafsir tidak muncul dari keterbukaan hermeneutis, tetapi dari
legitimasi institusional yang mengatur proses interpretasi.

Keterlibatan banyak mufasir dalam penyusunan Tafsir al-Muntakhab juga membentuk pola
penafsiran yang cenderung seragam. Kerja kolektif memang memberi keuntungan berupa pengawasan
terhadap bias individual, tetapi secara epistemologis ia mengurangi variasi perspektif dan mendorong
pilihan tafsir yang aman secara sosial maupun politik. Situasi ini terlihat dari konsistensi pendekatan
yang tidak memberi tempat bagi ide-ide yang terlalu kritis atau berpotensi menimbulkan kontroversi
publik. Dengan begitu, otoritas kolektif di dalam tafsir kelembagaan justru berfungsi sebagai
mekanisme yang menjaga agar batas penafsiran tetap berada dalam koridor yang dapat diterima
institusi.

Hal ini tampak dalam konsistensi penafsiran terhadap isu-isu sensitif, terutama gender yang tetap
mengikuti garis tradisional tetapi dikemas denga narasi moderasi. Dalam penciptaan manusia, Tafsir
al-Muntakhab menegaskan bahwa laki-laki dan Perempuan memiliki asal-usul kemanusian yang sama
karena keduanya diciptakan dari satu jiwa (al-Sunnah, 1995). Penekanan ini menunjukkan bahwa
perbedaan jenis kelamin tidak berkaitan dengan perbedaan nilai atau kemuliaan, melainkan bagian

Mafadhillah Paoziah Suhaedi & Syahrullah [Tafsir Kelembagaan Adaptif: Metode, Corak, dan Relevansi Al-Muntakhab dalam Konteks
Kontemporer



Al-Bayan: Jurnal Studi Ilmu Al- Qur’an dan Tafsir 10, 2 (2026): 170-186 198 dari 200

dari pola dualitas penciptaan yang saling melengkapi. Variasi makna nasf dalam al-Qur’an yang
kadang merujuk pada jiwa, nafsu, roh, atau asal-usul makhluk menunjukkan keluasan konseptual
yang perlu dibaca secara hati-hati agar tetap menghasilkan nilai kemanusiaan dalam penerapannya.

Selanjutnya penafsiran al-Muntakhab mengenai mengikuti kerangka hukum fikih klasik yaitu
bagian laki-laki dua kali bagian perempuan ketika keduanya hadir sebagai anak. Tafsir ini menegaskan
bahwa ketetapan tersebut merupakan keputusan Allah yang paling adil, dan bahwa manusia tidak
memiliki kapasitas epistemik untuk mengetahui maslahat yang dikehendaki Allah (al-Sunnah, 1995).
Di sini terlihat bahwa al-Muntakhab tidak membuka ruang reinterpretasi sosial-kontekstual, berbeda
dari pemikir kontemporer seperti Muhammad Syahrur atau Nashr Hamid Abu Zayd. Sebagai tafsir
kelembagaan, ia mempertahankan struktur fikih mawarits sebagai hukum final, bukan etika yang
dapat dirumuskan ulang.

Al-Muntakhab menjelaskan bahwa perbedaan bagian waris didasarkan pada aspek kebutuhan
dan tanggung jawab. Laki-laki dianggap memiliki beban nafkah yang lebih besar, sehingga alokasi dua
bagian dianggap logis dan adil. Tafsir ini juga menekankan bahwa perempuan tidak boleh dihalangi
menerima warisan, berbeda dari praktik jahiliyah (al-Sunnah, 1995). Pendekatan ini memperlihatkan
ideologi keluarga tradisional dalam Tafsir al-Muntakhab. Keadilah dipahami sebagai “keadilan
peran”, bukan “keadilan numerik”. Dalam konteks sosial Mesir modern yang mengalami transformasi
ekonomi, pendekatan ini bisa dianggap kurang responsif. Namun, sebagai tafsir kelembagaan, al-
Muntakhab memang dirancang untuk mempertahankan stabilitas hukum.

Berbeda dalam isu kepemimpinan, al-Muntakhab juga menampilkan perspektif yang mengakui
kapasitas perempuan. Dengan menonjolkan keberhasilan kepemimpinan Ratu Saba’, al-Muntakhab
memberikan penguatan teologis bahwa perempuan layak memperoleh penghargaan atas pemikiran
dan perannya dalam ruang publik (al-Sunnah, 1995). Penjelasan ini sekaligus menjadi respon implisit
terhadap wacana yang menolak kepemimpinan perempuan, karena al-Qur’an tidak menyajikan kisah
tersebut sebagai kritik melainkan sebagai model kapasitas kepemimpinan yang efektif.

Konsistensi metodologis al-Muntakhab menunjukkan bahwa tafsir kelembagaan ini lebih
mengutamakan stabilitas makna daripada membuka kemungkinan eksplorasi hermeneutik(Rippin,
2001). Walaupun memanfaatkan perangkat rasional yang dekat dengan corak ‘ilmi dan adabi ijtimai,
rasionalitas tersebut tetap dikendalikan oleh kerangka ideologis al-Azhar yang menekankan keamanan
teologis dan kohesi sosial. Tafsir al-Muntakhab tidak sepenuhnya memasuki modernism sekuler karena
tetap tunduk pada otoritas al-Azhar dan politik moderasi negara(Pink, 2010). Rasionalitas yang
digunakan bersifat selektif, rasionalitas yang aman dan tidak subersif. Meskipun mengadopsi
pendekatan maqgas}idi dalam beberapa tema sosial, pendekatan tersebut tidak diarahkan membuka
ruang ijtihad baru atau merombak struktur hukum(Wielandt, 2002). Penafsiran al-Muntakhab yang
dihasilkan oleh lembaga ini lebih menempatkan stabilitas epistemik dan politis di atas kemungkinan
keragaman makna.Dalam kerangka ini, kontribusi teoretis ini menunjukkan bahwa al-Muntakhab
tidak hanya memproduksi makna teks, tetapi juga memproduksi ulang batas wacana agama yang
dianggap sah.

Kecenderungan maqasidi dalam al-Muntakhab tampak tidak melalui pernyataan eksplisit, tetapi
melalui pola penalaran yang menempatkan kemaslahatan sosial dan stabilitas masyarakat sebagai
tujuan utama penafsiran. Namun, orientasi maqasidi tersebut bersifat institusional, bukan ijtihadi
kreatif sebagaimana dikembangkan oleh para mufasir maqasidi kontemporer(Auda, 2008). Dengan
kata lain, maqasidi digunakan bukan untuk memperluas ruang tafsir, tetapi untuk menjaga batas-batas
normatif. Dari sudut pandang ini, al-Muntakhab mempertahankan kerangka hukum klasik terutama
dalam isu gender misalnya pada hukum waris dengan menggunakan argumentasi kemaslahaan
sebagai legitimasi, bukan sebagai sarana konstruksi. Dengan demikian, kecenderungan magasidi dalam
al-Muntakhab tidak diarahkan untuk memperbarui wacana, melainkan untuk mengharmoniskan tafsir
dengan visi moderasi negara Mesir. Dalam isu gender dan keluarga, maqasid digunakan untuk
menegaskan stabilitas sosial; dalam waris, maqasid mempertahankan struktur fikih; dan dalam
kepemimpinan, maqdsid berfungsi menampilkan citra Islam yang inklusif tanpa menggugat hierarki
patriarkal(Mahmood, 2005).

Mafadhillah Paoziah Suhaedi & Syahrullah [Tafsir Kelembagaan Adaptif: Metode, Corak, dan Relevansi Al-Muntakhab dalam Konteks
Kontemporer



Al-Bayan: Jurnal Studi Ilmu Al- Qur’an dan Tafsir 10, 2 (2026): 170-186 199 dari 200

Mesir sebagai pusat modernisme Islam juga berpengaruh dalam konstruksi epistemologis tafsir al-
Muntakhab. Gerakan pembaruan sejak abad ke-19 membentuk arah intelektual Mesir menuju
rasionalitas, ilmiah, dan reformasi sosial(Hefner & Zaman, 2007; Zulaiha, 2016). Tafsir al-Muntakhab
yang memadukan corak ilmi dan adabi ijtima’i mencerminkan sintesis antara warisan tradisi dan
tuntutan modernitas. Dari sudut epistemologi tafsir, al-Muntakhab menempati posisi unik sebagai
tafsir yang mencoba menjaga kesinambungan tradisi sekaligus merespons realitas kontemporer,
meskipun ruang kritik sosialnya tetap terbatas karena posisinya sebagai tafsir resmi.

Dengan demikian, otoritas keagamaan al-Muntakhab terbentuk melalui perpaduan antara
legitimasi tradisi al-Azhar, modernisme Mesir, dan agenda negara untuk memproduksi wacana
keagamaan yang moderat dan stabil. Tafsir al-Muntakhab bukan hanya sekadar teks tafsir, melainkan
produk epistemologis-politik yang mencerminkan hubungan kompleks antara lembaga, negara, dan
otoritas pengetahuan dalam Islam kontemporer. Dari sudut pandang metodologis, al-Muntakhab
dapat diposisikan sebagai modela tafsir kelembagaan yang menunjukkan bagaimana otoritas negara
bekerja melalui produksi pengetahuan keagamaan.

5. Simpulan

Hasil kajian menunjukkan bahwa Tafsir al-Muntakhab f7 Tafsir al-Qur’an al-Karim merupakan salah
satu karya tafsir kelembagaan yang signifikan dalam khazanah tafsir kontemporer. Dari aspek
metodologis, tafsir ini disusun dengan pola mushafiyyah yang disertai muqaddimah, pengantar
tematik pada setiap surah, serta catatan kaki yang berfungsi sebagai keterangan tambahan. Pola
penyajian semacam ini memperlihatkan kesinambungan dengan tradisi tafsir klasik, tetapi sekaligus
menunjukkan orientasi pedadogis modern yang menekankan ringkasnya uraian, kejelasan bahasa, dan
kemudahan akses bagi pembaca.

Dalam hal sumber penafsiran, al-Muntakhab lebih dominan menggunakan pendekatan bi al-ra’y,
meskipun tetap memberi ruang pada penggunaan bi al-riwayah. Sementara itu, corak yang tampak
menonjol adalah kombinasi antara ‘/mi dan adabi ijtima’7. corak ilmi terlihat dari adanya
keterhubungan ayat dengan fenomena ilmiah, sedangkan corak adabi ijtima7 tercermin dalam
keterlibatannya dengan isu-isu sosial seperti penafsiran ayat talak yang dipadukan dengan analisis
empiris terhadap kondisi perceraian di Mesir.

Dengan demikian, Tafsir al-Muntakhab menempati posisi tersendiri dalam peta tafsir kontemporer.
Ia bukan hanya produk tafsir kelembagaan, tetapi juga inovasi metodologis yang mampu
menggabungkan otoritas tradisi dengan kebutuhan praktis umat Islam modern. Kontribusi utamanya
terletak pada kemampuannya menghadirkan penafsiran yang moderat, inklusif, dan relevan, sekaligus
membuktikan bahwa tafsir kelembagaan dapat mencerminkan peran penting sebagai penghubung
antara teks wahyu, realitas sosial, dan perkembangan ilmu pengetahuan. Kajian ini merekomendasikan
kajian serupa pada tafsir kelembagaan di Indonesia dengan kolaborasi lintas lembaga untuk
kemaslahatan umat.

Referensi

Abiyusuf, I, Fadzillah, R., alfi Ahmad, O., & Masyhur, L. S. (2025). Dinamika Kajian Tafsir dari masa ke masa
(Tradisional, Tekstual, dan Kontekstual). ALMUSTOFA: Journal of Islamic Studies and Research, 2(01), 187—
210.

al-lIyazi, S. M. Ali. (1386). Al-Mufassirun: Hayatuhum wa Manhajuhum. Wizarat al-Saqafah wa al-Irsyad al-Islami.

al-Sunnah, L. al-Q. wa. (1995). al-Muntakhab fi Tafsir al-Qur’an al-Karim. Wizarat al-Auqaf Majlis al-A’la li al-
Syu’un al-Islamiyyah.

al-Zahabi, M. H. (1433). Tafsir wa al-Mufassirun. Maktabah Wahbah.

Arifin, M. S. (2025). Epistemologi Tafsir [Imi dalam Tafsir Al-Muntakhab. Musala: Jurnal Pesantren Dan
Kebudayaan Islam Nusantara, 4(1), 1-19.

Auda, J. (2008). Magasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach. International Institute of
Islamic Thought (IIIT).

Baidan, N. (2000). Metodologi Penafsiran al-Qur’an. Pustaka Pelajar.

Mafadhillah Paoziah Suhaedi & Syahrullah [Tafsir Kelembagaan Adaptif: Metode, Corak, dan Relevansi Al-Muntakhab dalam Konteks
Kontemporer



Al-Bayan: Jurnal Studi Ilmu Al- Qur’an dan Tafsir 10, 2 (2026): 170-186 200 dari 200

Bari, U. A. (2025). ONTOLOGI EPISTIMOLOGI DAN AKSIOLOGI SERTA AKTUALISASINYA DALAM
TAFSIR AL-QURAN. Jurnal Inspirasi Pembelajaran, 6(4).

Fadhillah, A., & Maulidya, A. (2024). Al-Qur’an sebagai Manifestasi Wahyu Ilahi: Esensi, Makna, dan
Implementasinya. Jurnal Studi llmu Alquran Dan Tafsir, 1(2), 1.

Fatih, M. (2021). Strengthen the Role of Munasabah in Interpreting the Al-Qur’an: Study of m. Quraish Shihab
Perspective on Tafsir al-Mishbah. MUSHAF: Jurnal Tafsir Berwawasan Keindonesiaan, 1(2), 22—49.

Ghulsyani, M. (1998). Filsafat Sains Menurut al-Qur’an. Mizan.

Hefner, R. W., & Zaman, M. Q. (Eds.). (2007). Schooling Islam: The Culture and Politics of Modern Muslim Education.
Princeton University Press.

Hidayatulloh, M. K. (2018). Konsep dan Metode Tafsir Tematik (Studi Komparasi Antara Al-Kumi Dan
Mushthofa Muslim). Al-Bayan: Jurnal Studi Al-Qur “an Dan Tafsir, 3(2).
https://doi.org/https://doi.org/10.15575/al-bayan.v3i2.4116

Jansen, J.J. G. (1980). The interpretation of the Koran in modern EgQypt. Brill Archive.

Liputo, M. R. (2024). Metodologi Dalam Studi Islam: Tantangan Dan Peluang. Jurnal At-Tarbiyyah: Jurnal Ilmu
Pendidikan Islam, 10(2), 161-178.

Mahmood, S. (2005). Politics of Piety: The Islamic Revival and the Feminist Subject. Princeton University Press.

Mahmud, M. ’Abd al-H. (1421). Manahij al-Mufassirin. Dar al-Kitab al-Masri.

Muallifah, M., Samosir, K., & Said, H. A. (2022). Metodologi Tafsir Modern-Kontemporer di Indonesia. Al Furgan:
Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir, 5(2), 302-314.

Mudzakkir, A., Naro, W., & Yahdi, M. (2024). Sejarah pendidikan Islam: Karakter pendidikan Islam klasik &
modern. Indonesian Journal of Islamic Educational Review, 1(3), 176-186.

Munir, M. (2025). Scientific Exegesis and Epistemic Boundaries: A Qualitative Study of Tafsir Al-Muntakhab on
Qur’anic Cosmology. Al Furgan: Jurnal Ilmu Al Quran Dan Tafsir, 8(2), 389-404.

Mustaqim, A. (2010). Epistemologi Tafsir Kontemporer. LKiS.

Nirwana, D. (2010). Peta Tafsir di Mesir. Jurnal Falasifah.

Nur Haqim, D. S., & Sanah, S. (2025). Sejarah Perkembangan Tafsir Pada Periode Modern. Hamalatul Qur’an:
Jurnal Ilmu-Ilmu Alqur’an, 6(1), 175-183.

Nurcahyati, N., & Haqiqi, H. (2025). Transformation Of Traditional Tafsir To Modern Perspective Of Fazlur
Rahman’s Hermeneutics. Al Muhafidz: Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir, 5(1), 143-160.

Nurhidayati, S., Rosada, M., Lubis, M., & Sidik, A. (2025). Analisis Epistemologis Terhadap Kriteria Mufassir:
Telaah Atas Sumber, Metode Dan Validitas Ilmu Dalam Perspektif Ushul Al-Tafsir. AT-TAISIR: Journal of
Indonesian Tafsir Studies, 6(1), 129-145.

Pink, J. (2010). Tradition and Ideology in Contemporary Sunnite Qur’anic Exegesis. Die Welt Des Islams, 50(1), 3—
40.

Pratama, M. Y., Jahid, M., Jannah, R., Khussaniyah, M., & Ichwan, M. N. (2025). Tafsir Al-Qur’an dalam
Perkembangan Tafsir Progresif. Al-Dhikra, 7(1).

Rippin, A. (2001). The Qur’an and Its Interpretative Tradition. Routledge.

Rouf, A. (2024). Kontribusi Tafsir Kontemporer Dalam Menjawab Tantangan Zaman. Al-Amin: Jurnal Ilmu
Pendidikan Dan Sosial Humaniora, 2(1), 23-46.

Saepudin, D. M., Solahudin, M., Faizah, 1., & Khairani, S. R. (2017). Iman dan Amal Saleh dalam Alquran (Studi
Kajian Semantik). Al-Bayan: Jurnal Studi Al-Qur’an Dan Tafsir, 2(1).

Victress, 1. D. V. (2023). Moderatisme Dalam Tafsir (Studi Terhadap Respons Nashr Hamid Abu Zayd Atas Dampak
Dikotomi Akal Dan Wahyu Dalam Tafsir). Institut PTIQ Jakarta.

Wielandt, R. (2002). Exegesis of the Qur’an: Early Modern and Contemporary. In Encyclopaedia of the Qur’an. Brill.

Zulaiha, E. (2016). Tafsir Feminis: Sejarah, Paradigma dan Standar Validitas Tafsir Feminis. Al-Bayan: Jurnal Studi
Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir, 1(1), 17-26.

© 2026 by the authors. Submitted for possible open access publication under the terms
|® @ @ | and conditions of the Creative Commons Attribution (CC BY-SA) license

(https://creativecommons.org/licenses/by-sa/3.0/).

Mafadhillah Paoziah Suhaedi & Syahrullah [Tafsir Kelembagaan Adaptif: Metode, Corak, dan Relevansi Al-Muntakhab dalam Konteks
Kontemporer



