
 

Diterima: Oktober 2025. Disetujui: November 2025. Dipublikasikan: Desember 2025 231 

 

 

 

 

Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu dakwah 
Volume 25, Nomor 2, 2025, 231--252 

DOI: 10.15575/anida.v25i2.45970 

Fakultas Dakwah dan Komunikasi, UIN Sunan Gunung Djati Bandung 
https://journal. uinsgd.ac.id/index.php/anida 

 

Komunikasi Interpersonal Keluarga Beda Agama 
dalam Penanaman Nilai Toleransi di Desa Sukoreno 

Ari Asisaka Chaliq Putra1*, Siti Raudhatul Jannah2 & Win Usuluddin3  
123UIN Kiai Haji Achmad Siddiq Jember 

*ariasisaka06@gmail.com 

 
ABSTRACT  

This study aims to examine how interpersonal communication in families consisting of members 
of different religions, especially the relationship between children and parents in Sukoreno 
Village, Umbulsari District. This study uses a qualitative approach with in-depth interview 
methods and observations of the families of Resource Person A and Resource Person B as the 
main informants. The results of the study indicate that interpersonal communication carried out 
through dyadic and triadic communication plays an important role in instilling an attitude of 
tolerance and maintaining family harmony despite religious differences. There are obstacles in the 
communication process related to differences in beliefs, which can be overcome through habit, 
patience, and mutual respect. Parents not only convey messages verbally but also provide positive 
examples in maintaining tolerance. This study confirms that effective interpersonal 
communication is the main key to creating a harmonious and harmonious family atmosphere in 
the context of religious diversity. These findings provide an important contribution to 
understanding the dynamics of interfaith family communication and strategies for building 
tolerance in family life. 
Keywords: Interpersonal communication; interfaith families; parent-child relationships. 

PENDAHULUAN  

Indonesia dikenal sebagai negara yang memiliki tingkat keberagaman budaya, 
suku, dan agama yang tinggi. Dalam konteks masyarakat yang majemuk ini, 
perjumpaan lintas agama tidak hanya terjadi di ruang publik, tetapi juga dalam 
lingkup privat, termasuk dalam institusi keluarga (Fahruddin et al., 2025). Salah 
satu bentuk realitas sosial tersebut adalah keluarga beda agama yang terbentuk 
melalui pernikahan lintas keyakinan (Jati et al., 2024). Keluarga semacam ini 
menghadapi dinamika relasi yang khas, terutama dalam membangun dan 
mempertahankan keharmonisan hubungan antaranggota keluarga. Perbedaan 
agama dalam keluarga bukan semata persoalan keyakinan, tetapi juga berkaitan 



Ari Asisaka Chaliq Putra, Siti Raudhatul Jannah & Win Usuluddin 

 

232 Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 231-252 

 

erat dengan pola komunikasi, negosiasi makna, serta pengelolaan relasi emosional 
antara orang tua dan anak (Suhasti et al., 2019). 

Dalam konteks tersebut, komunikasi interpersonal menjadi elemen kunci 
yang memungkinkan anggota keluarga menjembatani perbedaan, membangun 
saling pengertian, serta menanamkan nilai-nilai toleransi (Laelani & Mukarom, 
2025; Wahyuni et al., 2025). Komunikasi interpersonal yang efektif 
memungkinkan proses pertukaran pesan berlangsung secara terbuka, empatik, dan 
saling menghargai, sehingga perbedaan keyakinan tidak berkembang menjadi 
konflik yang destruktif (Isnaeni, 2025; Wardhany et al., 2023). Namun demikian, 
perbedaan agama juga berpotensi melahirkan tantangan komunikasi, khususnya 
ketika menyangkut isu kebebasan memilih agama, otoritas orang tua, dan 
pembentukan identitas keagamaan anak (Campbell, 2025). 

Sejumlah penelitian menunjukkan bahwa dalam keluarga beda agama, 
remaja kerap mengalami konflik internal terkait kebebasan memilih agama. Pola 
komunikasi antara remaja dan orang tua dalam situasi ini dapat bersifat asertif 
maupun agresif, tergantung pada kualitas hubungan interpersonal yang terbangun 
(Wardani & Supratman, 2021). Penelitian lain juga mengungkapkan bahwa 
komunikasi interpersonal antara anak dan orang tua yang berbeda agama dapat 
dipengaruhi oleh faktor-faktor seperti kesamaan minat, kedekatan emosional, dan 
keterbukaan dalam berdiskusi. Meskipun perbedaan agama ada, komunikasi yang 
efektif dapat tetap terjalin jika didukung oleh faktor-faktor tersebut (Harijanto & 
Sari, 2020). Dalam konteks pasangan suami istri beda agama, menyoroti 
pentingnya pola komunikasi yang adaptif dan empatik untuk menjaga 
keharmonisan rumah tangga. Pasangan yang mampu membangun komunikasi 
yang terbuka dan saling menghargai perbedaan cenderung memiliki hubungan 
yang lebih harmonis (Yue & Warner, 2025).   

Meskipun penelitian-penelitian tersebut menunjukkan pentingnya 
komunikasi interpersonal dalam keluarga beda agama, sebagian besar kajian masih 
berfokus pada konteks perkotaan atau relasi pasangan suami istri, sementara 
dinamika komunikasi dalam keluarga lintas agama yang hidup di komunitas 
pedesaan multireligius relatif kurang mendapat perhatian (Harijanto & Sari, 2020; 
Wardani & Supratman, 2021; Yue & Warner, 2025). Padahal, konteks sosial dan 
kultural lokal sangat memengaruhi cara keluarga membangun relasi, mengelola 
perbedaan, dan menanamkan nilai toleransi secara lintas generasi. 

Berdasarkan paparan di atas, peneliti melihat adanya urgensi untuk mengkaji 
lebih dalam mengenai komunikasi interpersonal dalam keluarga beda agama. 
Penelitian ini bertujuan untuk memahami bagaimana anggota keluarga 
membangun komunikasi yang efektif di tengah perbedaan keyakinan, serta strategi 
yang digunakan untuk mengatasi tantangan yang muncul. Dengan pemahaman 
yang lebih baik, diharapkan dapat ditemukan pendekatan komunikasi yang dapat 



Komunikasi Interpersonal Keluarga Beda Agama dalam Penanaman Nilai Toleransi di Desa Sukoreno 

 

Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 231-252 233 

 

 

 

 

diterapkan dalam keluarga beda agama untuk mencapai keharmonisan dan saling 
pengertian. 

Lebih lanjut, peran orang tua dalam keluarga memiliki posisi strategis dalam 
proses pembentukan nilai dan identitas anak. Nilai-nilai agama, sikap sosial, dan 
cara pandang terhadap perbedaan diperoleh anak melalui proses imitasi, 
identifikasi, dan sosialisasi yang berlangsung dalam komunikasi sehari-hari di 
lingkungan keluarga. Jalaluddin menegaskan bahwa keluarga merupakan ruang 
pendidikan agama yang paling mendasar dalam membentuk konsep keagamaan 
anak. Dalam keluarga beda agama, peran komunikasi interpersonal orang tua 
menjadi semakin krusial karena menyangkut proses negosiasi nilai, penghormatan 
terhadap perbedaan, dan penguatan relasi emosional (Priskila et al., 2020). 

Perbedaan agama dalam keluarga berpotensi menjadi sumber 
kesalahpahaman apabila tidak dikelola melalui komunikasi yang sehat. Harijanto 
dan Sari (2020) menjelaskan bahwa perbedaan aturan keagamaan, gaya hidup, dan 
praktik ibadah dapat memunculkan problematika sosial maupun religius dalam 
keluarga. Remaja yang lahir dari keluarga beda agama kerap dihadapkan pada 
tuntutan untuk memilih keyakinan tertentu, yang dapat menimbulkan 
kebingungan identitas apabila tidak disertai dengan komunikasi yang terbuka dan 
suportif. Minimnya komunikasi interpersonal dalam keluarga berpotensi 
melemahkan kedekatan emosional dan memperbesar jarak relasional antaranggota 
keluarga, sehingga keluarga hanya terikat secara struktural, bukan secara afektif 
(Pangalila et al., 2024).   

Untuk mengindari konflik dalam keluarga yang berbeda agama maka 
pentingnya untuk menanamkan sikap toleransi karena dengan  adanya pluralitas 
agama ini maka sangat penting dengan adanya sikap  saling menghargai dan 
bertoleransi dengan penganut agama lain agar tidak  menimbulkan ketegangan 
antar umat beragama dan tidak terjadinya sebuah konflik (Astuti et al., 2025; 
Siregar et al., 2022). Toleransi merupakan hasil atau akibat dari interaksi sosial yang 
erat dalam masyarakat. Dalam kehidupan sosial keagamaan, masyarakat tidak 
dapat memungkiri adanya hubungan, baik dengan kelompoknya sendiri maupun 
dengan kelompok lain yang terkadang berbeda agama dan kepercayaan. Oleh 
karena itu, umat beragama harus berupaya  menghadirkan perdamaian dan 
ketentraman dalam kerangka toleransi agar  tidak terjadi stabilitas sosial dan 
konflik ideologi antar umat beragama (Baharudin, 2021). Dalam konteks keluarga, 
toleransi tidak hanya diajarkan secara normatif, tetapi dibentuk melalui praktik 
komunikasi interpersonal yang konsisten dan penuh empati. (Abror, 2020).  

Penelitian ini berangkat dari konteks sosial Desa Sukoreno, Kecamatan 
Umbulsari, yang dikenal sebagai komunitas multireligius dengan tingkat toleransi 
yang tinggi. Keberadaan keluarga beda agama di desa ini telah berlangsung secara 
turun-temurun tanpa konflik internal yang signifikan. Perbedaan agama tidak 



Ari Asisaka Chaliq Putra, Siti Raudhatul Jannah & Win Usuluddin 

 

234 Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 231-252 

 

hanya terjadi antara orang tua dan anak, tetapi juga melibatkan relasi antargenerasi. 
Kondisi ini menjadikan Desa Sukoreno sebagai lokus yang relevan untuk mengkaji 
bagaimana komunikasi interpersonal dalam keluarga berperan dalam membangun 
dan menjaga toleransi lintas agama secara berkelanjutan (Amalia, 2022). 

Keberadaan keluarga beda agama di Desa Sukoreno telah berlangsung 
secara turun-temurun tanpa adanya konflik internal yang berarti. Perbedaan agama 
dalam keluarga ini tidak hanya terjadi antara orang tua dan anak, melainkan juga 
melibatkan hubungan antargenerasi, seperti antara nenek dan cucu (Amalia, 2022). 
Meski terdapat perbedaan keyakinan, keutuhan dan keharmonisan keluarga tetap 
terjaga dari waktu ke waktu, bahkan hingga beberapa generasi. Setiap anggota 
keluarga tetap saling mendukung dalam menjalankan ajaran agama masing-masing. 
Tingginya sikap toleransi di antara mereka menjadikan kondisi ini sebagai sesuatu 
yang sudah dianggap wajar dan menjadi bagian dari kehidupan sehari-hari.  

Desa Sukoreno, yang terletak di Kecamatan Umbulsari, kerap dijuluki 
sebagai "Indonesia kecil" karena keberadaan beragam tempat ibadah seperti 
musala, pura, dan gereja yang berdiri berdekatan dalam satu gang. Jarak 
antartempat ibadah tersebut hanya terpaut beberapa ratus meter, mencerminkan 
tingginya tingkat keberagaman di desa ini. Oleh karena itu, Desa Sukoreno juga 
dikenal dengan sebutan "Desa Pancasila". Fenomena ini menjadi salah satu alasan 
utama dilakukannya penelitian, khususnya untuk menggali bagaimana keluarga 
yang menganut lebih dari satu agama dapat mempertahankan sikap toleransi yang 
kuat (Hasanah et al., 2021; Junaidi, 2021). Dalam keluarga-keluarga tersebut, 
perbedaan keyakinan sudah menjadi bagian dari kehidupan bersama yang 
berlangsung secara harmonis dari generasi ke generasi. Penelitian ini bertujuan 
untuk memahami bagaimana orang tua menanamkan nilai-nilai toleransi kepada 
anak-anak mereka dalam konteks keluarga multireligius di Desa Sukoreno. 

Penelitian ini berpijak pada teori komunikasi interpersonal sebagai lensa 
analisis utama. Komunikasi interpersonal dipahami sebagai proses pertukaran 
pesan antara individu yang berlangsung secara langsung, personal, dan melibatkan 
dimensi kognitif, afektif, serta relasional (Devito, 2019). Dalam konteks keluarga, 
komunikasi interpersonal berfungsi sebagai sarana pembentukan makna, 
penguatan relasi emosional, serta transmisi nilai-nilai sosial dan keagamaan. 

Secara konseptual, komunikasi interpersonal dalam penelitian ini dianalisis 
melalui dua bentuk utama, yaitu komunikasi diadik dan komunikasi triadik. 
Komunikasi diadik merujuk pada interaksi antara dua individu, misalnya antara 
orang tua dan satu anak, yang memungkinkan terjadinya dialog personal dan 
mendalam. Sementara itu, komunikasi triadik melibatkan tiga individu atau lebih 
dalam satu interaksi, seperti komunikasi antara orang tua dan beberapa anak secara 
bersamaan, yang berfungsi membangun pemahaman kolektif dalam keluarga 
(Mulyana, 2019). 



Komunikasi Interpersonal Keluarga Beda Agama dalam Penanaman Nilai Toleransi di Desa Sukoreno 

 

Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 231-252 235 

 

 

 

 

Selain itu, penelitian ini juga memanfaatkan perspektif teori penetrasi sosial 
(Social Penetration Theory) yang dikemukakan oleh Altman dan Taylor, untuk 
memahami bagaimana keterbukaan, kepercayaan, dan kedalaman komunikasi 
berkembang dalam relasi keluarga beda agama (Altman & Taylor, 1973). Melalui 
komunikasi yang intens dan berkelanjutan, hubungan keluarga dapat bergerak dari 
interaksi yang bersifat permukaan menuju relasi yang lebih intim dan penuh 
penerimaan, termasuk dalam menyikapi perbedaan keyakinan. 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis studi kasus, 
yang bertujuan untuk memahami secara mendalam praktik komunikasi 
interpersonal dalam keluarga beda agama di Desa Sukoreno (Creswell & Creswell, 
2018). Pemilihan informan dilakukan secara purposive sampling dengan kriteria: 
(1) keluarga yang memiliki anggota dengan perbedaan agama, (2) tinggal di Desa 
Sukoreno secara menetap, dan (3) bersedia terlibat dalam proses wawancara 
mendalam. 

Jumlah informan dalam penelitian ini terdiri dari beberapa keluarga beda 
agama, dengan orang tua dan anak sebagai informan utama. Data dikumpulkan 
melalui wawancara mendalam, observasi partisipatif, dan dokumentasi. Analisis 
data dilakukan menggunakan model interaktif Miles dan Huberman yang meliputi 
tahapan reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan (Miles et al., 2014). 
Untuk menjamin validitas data, penelitian ini menerapkan teknik triangulasi 
sumber dan metode, dengan membandingkan hasil wawancara, observasi, dan 
dokumentasi lapangan. 

HASIL DAN PEMBAHASAN  

Komunikasi Interpersonal dalam Keluarga Beda Agama di Desa Sukoreno 
Penelitian ini bertujuan untuk memahami dinamika komunikasi interpersonal 
antara anak dan orangtua yang memiliki perbedaan agama di Desa Sukoreno. 
Komunikasi Interpersonal dalam keluarga merupakan patokan utama dalam 
Hubungan komunikasi antara anak dan orangtua dalam keluarga beda agama 
menunjukkan adanya pola komunikasi terbuka namun hati-hati. Anak dan 
orangtua cenderung menjaga harmoni dengan menghindari topik-topik sensitif 
terkait perbedaan keyakinan.  

Meskipun demikian, terdapat upaya dari kedua belah pihak untuk tetap 
saling menghargai dan memahami. Dalam konteks keluarga beda agama di Desa 
Sukoreno, komunikasi interpersonal bukan hanya tentang menyampaikan pesan, 
tetapi juga tentang membangun pemahaman dan mempertahankan relasi 
emosional. Proses komunikasi dalam keluarga ini memperlihatkan adanya adaptasi 
terhadap situasi yang tidak konvensional, yaitu perbedaan agama dalam satu rumah 
tangga. Komunikasi interpersonal yang dibangun oleh orangtua terhadap anak 
dalam menanamkan nilai-nilai toleransi di Desa Sukoreno merupakan upaya 



Ari Asisaka Chaliq Putra, Siti Raudhatul Jannah & Win Usuluddin 

 

236 Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 231-252 

 

penting untuk menciptakan keharmonisan dan menjaga kerukunan dalam 
keluarga. Hal ini menjadi relevan karena di desa tersebut terdapat keluarga yang 
anggotanya menganut dua agama berbeda, yakni Islam dan Hindu, seperti yang 
terjadi antara ibu dan anak. Meskipun terdapat perbedaan keyakinan, sang ibu 
tetap menunjukkan dukungan terhadap pilihan agama anaknya. 

Dalam wawancara yang disampaikan oleh keluarga narasumber A sebagai 
berikut: 

“Itu sudah menjadi pilihan mereka, dan saya menghormatinya karena setiap 
individu memiliki hak untuk menentukan pilihannya sendiri. Meskipun 
keyakinan mereka berbeda dengan saya, saya tetap memberikan dukungan. 
Bagi saya, hal tersebut bukanlah masalah selama tetap saling menghargai, 
tidak merendahkan atau menyinggung agama lain. Yang paling penting 
adalah menjaga sikap toleransi dan menjaga keharmonisan dalam keluarga, 
karena itu sudah cukup berarti bagi saya.” (Narasumber A, wawancara, 
2025). 
Pandangan Narasumber A sejalan dengan pernyataan yang dikemukakan 

oleh Narasumber B. 

“Semua agama pada dasarnya memiliki nilai yang sama, dan setiap individu 
bebas menentukan pilihan keyakinannya. Yang terpenting adalah niat yang 
tulus dari dalam hati serta pelaksanaan ajaran agama masing-masing dengan 
baik. Selain itu, menjaga sikap saling menghargai dan hidup rukun antar 
umat beragama merupakan hal yang sangat penting.” (Narasumber B, 
wawancara, 2025). 
Pernyataan Narasumber B ini diperkuat dengan tanggapan Narasumber C 

selaku anak dari Narasumber B, menjelaskan bahwa: 

“Gapapa itu sudah jadi pilihan ibuk yang penting ya hiduprukun aja wes 
masalah agama urusan sendiri sendiri karenasemua orang itu bebas untuk 
memilih agamanya sendiritanpa adanya paksaan.” (Narasumber B, 
wawancara, 2025). 
Berdasarkan hasil wawancara dan observasi yang dilakukan terhadap Mbah 

Sugiati dan Mbah Suratmi dua tokoh keluarga yang hidup dalam situasi perbedaan 
agama di Desa Sukoreno, Kecamatan Umbulsari, Kabupaten Jember. Dapat 
disimpulkan bahwa perbedaan keyakinan antara orangtua dan anak dalam keluarga 
tersebut tidak menjadi sumber konflik atau perpecahan. Para orangtua dalam 
keluarga ini menunjukkan sikap yang sangat terbuka dan dewasa dalam menyikapi 
perbedaan agama yang ada. Mereka tidak mempermasalahkan pilihan agama yang 
diambil oleh anak-anak mereka. Sebaliknya, mereka justru memberikan dukungan 
penuh terhadap keputusan anak-anaknya, selama pilihan tersebut didasari oleh 
keyakinan pribadi yang kuat dan dijalankan dengan penuh tanggung jawab 



Komunikasi Interpersonal Keluarga Beda Agama dalam Penanaman Nilai Toleransi di Desa Sukoreno 

 

Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 231-252 237 

 

 

 

 

(Observasi lapangan, Sukoreno, 2025). Bagi keluarga seperti Mbah Sugiati dan 
Mbah Suratmi, nilai kebersamaan dan keharmonisan dalam kehidupan keluarga 
menjadi hal yang paling utama. Mereka menempatkan hubungan kekeluargaan di 
atas segala perbedaan, termasuk perbedaan dalam hal kepercayaan atau agama. 
Sikap seperti ini mencerminkan adanya kedewasaan dalam memahami makna 
toleransi yang sesungguhnya—bukan hanya sebagai konsep sosial, tetapi sebagai 
praktik nyata yang diterapkan dalam kehidupan sehari-hari. 

Dalam keluarga ini, urusan agama dianggap sebagai ranah pribadi yang 
bersifat individual. Pilihan beragama dipandang sebagai hak setiap orang yang 
tidak boleh dipaksakan maupun diganggu oleh pihak lain, termasuk oleh anggota 
keluarga sendiri. Oleh karena itu, para orangtua tidak mencampuri urusan 
keagamaan anak-anak mereka, dan sebaliknya, anak-anak juga menghormati 
keyakinan yang dianut oleh orangtuanya. Toleransi yang telah terbangun di dalam 
keluarga ini sangat kuat, terlihat dari cara mereka menjaga komunikasi yang baik, 
saling menghargai dalam perbedaan, dan tetap menjalankan peran mereka sebagai 
keluarga yang utuh dan harmonis. Situasi seperti ini menunjukkan bahwa dalam 
masyarakat pedesaan seperti Desa Sukoreno pun, nilai-nilai multikulturalisme dan 
pluralitas dapat tumbuh dengan sehat apabila didukung oleh kesadaran bersama 
untuk menjaga hubungan antaranggota keluarga dengan penuh kasih sayang, 
saling pengertian, dan penghormatan terhadap perbedaan. 

Sikap toleransi yang tumbuh dalam keluarga ini bukanlah sesuatu yang 
muncul secara instan atau terjadi dengan sendirinya, melainkan merupakan hasil 
dari proses yang melibatkan peran aktif orangtua, khususnya dalam membentuk 
pola pikir dan sikap anak terhadap perbedaan. Peran orangtua sangat penting 
dalam menanamkan nilai-nilai toleransi, yang salah satunya dilakukan melalui 
komunikasi interpersonal yang intens dan bermakna. Melalui komunikasi tersebut, 
orangtua memberikan pemahaman kepada anak tentang arti penting toleransi, 
bagaimana seharusnya bersikap dalam menghadapi perbedaan, serta pentingnya 
saling menghormati keyakinan masing-masing. Namun, upaya menanamkan 
toleransi tidak berhenti hanya pada komunikasi verbal. Lebih dari itu, orangtua 
juga berperan sebagai teladan melalui tindakan nyata dalam kehidupan sehari-hari. 
Mereka menunjukkan sikap menerima, menghormati, dan tidak mempersoalkan 
perbedaan agama yang ada dalam keluarga. Dengan bersikap terbuka dan tetap 
menjaga keharmonisan, orangtua secara tidak langsung memberikan contoh 
konkret kepada anak bahwa perbedaan agama bukanlah penghalang untuk 
membangun keluarga yang rukun dan penuh kasih sayang. 

Melalui teladan yang diberikan ini, anak belajar untuk memahami dan 
meniru perilaku toleran tersebut. Anak menjadi terbiasa dengan lingkungan 
keluarga yang menjunjung tinggi nilai kebersamaan, sekalipun terdapat perbedaan 
dalam hal keyakinan. Dengan demikian, toleransi dalam keluarga tidak hanya 



Ari Asisaka Chaliq Putra, Siti Raudhatul Jannah & Win Usuluddin 

 

238 Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 231-252 

 

diajarkan secara teori, tetapi juga ditanamkan melalui pengalaman langsung yang 
dapat diinternalisasi oleh anak dalam kehidupan sehari-harinya. 

Dalam Hal ini juga sesuai dengan apa yang di sampaikan oleh Narasumber 
A saat wawancara: 

“Saya secara konsisten memberikan pemahaman kepada anak-anak 
mengenai pentingnya menghormati pemeluk agama lain dan menjunjung 
tinggi sikap toleransi dalam kehidupan sehari-hari. Saya menekankan bahwa 
tidak seharusnya ada saling mencaci atau merendahkan antarumat beragama, 
karena pada dasarnya semua agama mengajarkan kebaikan. Selain melalui 
nasihat, saya juga berusaha memberikan teladan nyata dalam kehidupan 
keluarga. Salah satunya dengan terus mengingatkan anak-anak untuk 
menjalankan ibadah sesuai ajaran agama mereka masing-masing. Hal ini saya 
lakukan sebagai bentuk penghargaan terhadap pilihan keyakinan mereka, 
sekaligus sebagai upaya menjaga keharmonisan dan keutuhan keluarga agar 
tidak terpecah hanya karena perbedaan agama.” (Narasumber A, 
wawancara, 2025). 
Pernyataan tersebut diperkuat oleh keterangan Narasumber B dalam 

wawancara, yang mengungkapkan bahwa: 

“Sama halnya dengan para ibu lainnya, meskipun terdapat perbedaan agama 
dalam keluarga, saya tetap berupaya memberikan pemahaman kepada anak-
anak tentang pentingnya saling menghormati antarumat beragama. Nilai-
nilai toleransi tersebut tidak hanya ditanamkan untuk menjaga 
keharmonisan dalam lingkungan keluarga, tetapi juga untuk membangun 
hubungan yang rukun dan harmonis dengan masyarakat sekitar. Syukurlah, 
anak-anak saya dapat memahami pentingnya sikap saling menghargai dan 
hidup dalam semangat toleransi. Mereka menyadari bahwa perbedaan 
agama bukanlah alasan untuk terpecah, melainkan sebuah kenyataan yang 
harus dihadapi dengan saling pengertian. Bahkan, saya secara aktif 
mendampingi dan mengantar cucu saya mengikuti kegiatan keagamaan, 
seperti mengaji, sebagai bentuk dukungan terhadap keyakinan yang mereka 
anut serta wujud dari toleransi yang saya praktikkan dalam kehidupan sehari-
hari.” (Narasumber B, wawancara, 2025). 
 
Berdasarkan hasil wawancara dan observasi terhadap keluarga Mbah Sugiati 

dan Mbah Suratmi, dapat disimpulkan bahwa komunikasi interpersonal yang 
dilakukan oleh orangtua kepada anak memiliki peranan penting, khususnya dalam 
menanamkan sikap toleransi di dalam keluarga yang terdiri dari anggota dengan 
agama berbeda. Komunikasi yang efektif ini menjadi kunci utama dalam menjaga 
keharmonisan keluarga sekaligus mencegah terjadinya konflik, seperti saling 



Komunikasi Interpersonal Keluarga Beda Agama dalam Penanaman Nilai Toleransi di Desa Sukoreno 

 

Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 231-252 239 

 

 

 

 

mengejek atau mengolok terkait perbedaan agama. Melalui penerapan sikap 
toleransi yang konsisten, keluarga ini mampu membangun suasana yang rukun dan 
harmonis meskipun terdapat perbedaan keyakinan di antara anggotanya. Selain 
komunikasi verbal, keluarga ini juga menerapkan nilai-nilai toleransi melalui 
tindakan nyata. Orangtua memberikan contoh langsung kepada anak-anak mereka 
mengenai bagaimana toleransi dijalankan dalam kehidupan sehari-hari. 
Contohnya, mereka mengingatkan anak-anak untuk menjalankan ibadah sesuai 
dengan ajaran agama masing-masing dan bahkan turut mengantar cucu mereka 
mengikuti pengajian meskipun nenek mereka beragama Hindu. Sikap ini 
menunjukkan bahwa perbedaan agama bukanlah hambatan dalam membangun 
hubungan keluarga yang penuh kasih sayang dan saling menghargai. 

Komunikasi Diadik dalam Keluarga Beda Agama 

Komunikasi diadik merupakan salah satu bentuk komunikasi personal yang secara 
khusus melibatkan dua individu, yakni satu komunikator dan satu komunikan. 
Dalam konteks keluarga, komunikasi ini sering kali terjadi antara orang tua sebagai 
komunikator dan anak sebagai komunikan. Melalui komunikasi diadik ini, orang 
tua memiliki peran penting dalam menyampaikan nilai-nilai dan pemahaman yang 
krusial bagi perkembangan sikap dan karakter anak. Salah satu hal penting yang 
disampaikan dalam komunikasi tersebut adalah pemahaman tentang sikap 
toleransi, terutama dalam menghadapi perbedaan agama di lingkungan keluarga 
maupun masyarakat sekitar. Orang tua menggunakan komunikasi diadik sebagai 
sarana untuk memberikan pengertian yang mendalam kepada anak-anak 
mengenai pentingnya menghormati perbedaan keyakinan agama (Amalia, 2022; 
Yue & Warner, 2025).  

 Dalam keluarga dengan latar belakang agama yang berbeda, proses 
komunikasi diadik antara orang tua dan anak menjadi sangat penting, khususnya 
dalam hal pemilihan agama. Komunikasi ini berlangsung secara intensif dan 
berlangsung dalam suasana yang terbuka serta penuh pertimbangan. Dalam 
beberapa kasus, orang tua menetapkan bahwa anak baru diperbolehkan memilih 
agamanya secara mandiri setelah mencapai usia 15 tahun. Ketentuan ini tidak 
semata-mata dipaksakan, tetapi dibentuk melalui proses dialog antara anak dan 
orang tua yang berlangsung sejak anak mulai mampu memahami konsep 
spiritualitas dan perbedaan keyakinan. Komunikasi diadik ini memungkinkan anak 
untuk menyampaikan pandangan, perasaan, dan kebingungannya, sementara 
orang tua berperan sebagai pendengar aktif sekaligus pembimbing. Pendekatan ini 
mencerminkan adanya kesadaran orang tua untuk tidak hanya mengarahkan, tetapi 
juga menghargai hak anak dalam menentukan identitas keagamaannya berdasarkan 
pemahaman dan kesadaran diri (Harijanto & Sari, 2020). 

Komunikasi ini bukan sekadar penyampaian informasi, melainkan sebuah 



Ari Asisaka Chaliq Putra, Siti Raudhatul Jannah & Win Usuluddin 

 

240 Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 231-252 

 

proses interaktif yang melibatkan dialog dan saling pengertian (Miftahorrahman et 
al., 2024). Melalui percakapan yang berlangsung secara intens dan personal, anak 
belajar bagaimana bersikap toleran, menghargai keberagaman, dan menghindari 
sikap diskriminatif atau prasangka negatif terhadap orang-orang yang memiliki 
keyakinan berbeda. Selain itu, komunikasi diadik ini juga berfungsi sebagai media 
edukasi yang mengajarkan anak tentang berbagai tindakan yang perlu dilakukan 
untuk menjaga kerukunan dan keharmonisan, baik dalam lingkup keluarga 
maupun di lingkungan sosial yang lebih luas. Orang tua menyampaikan pentingnya 
saling menghormati, menjaga hubungan baik, serta aktif berpartisipasi dalam 
menciptakan suasana yang kondusif untuk kehidupan yang damai di tengah 
keberagaman agama (Wardani & Supratman, 2021). Dengan demikian, 
komunikasi diadik menjadi fondasi utama dalam pembentukan sikap toleransi 
anak sejak dini, yang pada akhirnya akan membawa dampak positif tidak hanya 
bagi keluarga, tetapi juga bagi masyarakat secara keseluruhan. 

“Saya biasa menyampaikan secara langsung kepada anak-anak mengenai 
pentingnya sikap toleransi, khususnya saat berinteraksi dengan individu 
yang memiliki perbedaan keyakinan. Menurut saya, pemahaman tentang 
toleransi tidak hanya relevan dalam konteks kehidupan keluarga, tetapi juga 
sangat penting diterapkan dalam hubungan sosial yang lebih luas. Hal ini 
saya anggap penting mengingat lingkungan tempat tinggal kami terdiri dari 
masyarakat dengan latar belakang agama yang beragam, seperti Hindu, 
Islam, dan Katolik. Oleh karena itu, saya merasa perlu memberikan 
penjelasan kepada anak-anak tentang bagaimana seharusnya bersikap dan 
berkomunikasi dengan penuh rasa hormat terhadap siapa pun, tanpa 
memandang agama yang mereka anut.” (Narasumber A, wawancara, 2025). 
Komunikasi diadik dalam sebuah keluarga beda agama, dari orang tua 

kepada anak anak agar memiliki sikap toleransi yang tinggi. Terutama didalam 
lingkungan keluarganya sendiri. 

Dalam sesi wawancara penggalian data, peneliti mewawancarai anak dari 
Narasumber A: 

“Ibu saya biasanya menyampaikan secara langsung kepada saya mengenai 
makna dan pentingnya sikap toleransi. Penyampaian tersebut dilakukan 
secara personal sebagai bentuk komunikasi yang intens antara orang tua dan 
anak. Menurut ibu, pemahaman tentang toleransi perlu ditanamkan sejak 
dini agar kami sebagai anak-anak dapat tumbuh dengan sikap saling 
menghargai, khususnya dalam menghadapi perbedaan, termasuk perbedaan 
agama. Tujuan dari penyampaian tersebut tidak lain adalah untuk menjaga 
keharmonisan dan keakraban dalam keluarga, sehingga hubungan 
antaranggota keluarga tetap terjalin dengan baik tanpa adanya konflik yang 



Komunikasi Interpersonal Keluarga Beda Agama dalam Penanaman Nilai Toleransi di Desa Sukoreno 

 

Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 231-252 241 

 

 

 

 

disebabkan oleh perbedaan keyakinan.” (Anak narasumber A, wawancara, 
2025). 
Pernyataan ini sejalan dengan apa yang disampaikan oleh Mbah Suratmi, 

yang juga menekankan pentingnya memberikan pemahaman kepada anak-anak 
tentang toleransi antarumat beragama. Beliau percaya bahwa sikap saling 
menghormati dalam keberagaman merupakan fondasi utama dalam membangun 
keluarga yang harmonis serta menjalin hubungan yang baik dengan masyarakat 
sekitar yang memiliki latar belakang agama yang berbeda. 

“Dalam memberikan pemahaman, terutama terkait pentingnya sikap 
toleransi, saya menerapkannya dengan cara yang serupa seperti yang 
dilakukan para ibu lainnya. Meskipun terdapat perbedaan agama dalam 
keluarga, saya tetap berusaha menyampaikan kepada anak-anak bahwa 
saling menghormati antarumat beragama adalah hal yang sangat penting. 
Nilai-nilai tersebut tidak hanya bertujuan untuk menjaga keharmonisan di 
dalam keluarga, tetapi juga untuk menciptakan hubungan yang rukun dan 
damai dengan masyarakat sekitar yang memiliki latar belakang agama yang 
beragam. Syukurlah, anak-anak saya dapat memahami dan menerima 
pentingnya sikap toleransi tersebut. Mereka menyadari bahwa hidup rukun 
di tengah perbedaan hanya dapat terwujud melalui saling pengertian dan 
penghargaan terhadap keyakinan masing-masing. Dengan sikap seperti ini, 
kami sebagai keluarga dapat hidup berdampingan secara harmonis, 
meskipun memiliki perbedaan dalam hal agama.” (Narasumber B, 
wawancara, 2025). 
Pernyataan tersebut turut diperkuat oleh pendapat Bapak Agusriyadi, yang 

merupakan anak dari Ibu Suratmi dan beragama Islam. Beliau menyampaikan 
pandangan yang senada mengenai pentingnya sikap toleransi dalam keluarga yang 
memiliki perbedaan keyakinan. Menurutnya, saling menghargai dan memahami 
satu sama lain menjadi kunci utama dalam menciptakan keharmonisan di tengah 
perbedaan, khususnya dalam konteks hubungan antara anak dan orang tua yang 
menganut agama berbeda. 

“Ibu saya, dalam menyampaikan nasihat atau ajaran, selalu melakukannya 
secara langsung kepada saya. Menurut beliau, itu merupakan bagian dari 
tanggung jawab seorang ibu, yaitu memberikan arahan dan pemahaman 
kepada anak-anaknya. Salah satu hal yang sering disampaikan adalah 
pentingnya sikap saling menghargai dan bertoleransi terhadap perbedaan, 
termasuk perbedaan agama. Dalam pandangan ibu, tidak ada perbedaan 
antara mendidik anak dalam keluarga yang seagama maupun yang berbeda 
agama—semuanya tetap memerlukan nilai-nilai kasih sayang, pengertian, 
dan tanggung jawab yang sama dalam membentuk karakter anak.” 



Ari Asisaka Chaliq Putra, Siti Raudhatul Jannah & Win Usuluddin 

 

242 Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 231-252 

 

(Narasumber C, wawancara, 2025). 
Berdasarkan hasil wawancara dan observasi yang dilakukan dengan Mbah 

Sugiati dan Mbah Suratmi, peneliti memperoleh pemahaman bahwa dalam 
keluarga yang memiliki perbedaan agama di Desa Sukoreno, penyampaian nilai-
nilai toleransi dilakukan secara langsung melalui komunikasi tatap muka. Pola 
komunikasi yang digunakan dalam hal ini merupakan bentuk komunikasi diadik, 
yaitu komunikasi interpersonal antara dua individu dalam hal ini antara orang tua 
dan anak. Penggunaan komunikasi diadik dinilai efektif karena memungkinkan 
orang tua untuk menyampaikan pesan secara lebih personal dan jelas, sementara 
anak pun dapat lebih mudah memahami maksud dan nilai-nilai yang ditanamkan, 
khususnya mengenai pentingnya sikap saling menghargai dalam perbedaan 
keyakinan (Hasanah et al., 2021). 

Komunikasi Triadik dalam Keluarga Beda Agama 

Komunikasi triadik merupakan salah satu bentuk komunikasi interpersonal yang 
ditemukan dalam keluarga Mbah Sugiati dan Mbah Suratmi, khususnya dalam 
upaya menanamkan nilai-nilai toleransi dalam keluarga yang memiliki perbedaan 
agama. Pola komunikasi ini melibatkan satu komunikator dan dua atau lebih 
komunikan, di mana dalam konteks ini, komunikator adalah ibu (orang tua), 
sedangkan komunikannya adalah anak-anaknya. Interaksi ini dilakukan secara 
langsung dalam suasana kekeluargaan, biasanya melalui percakapan santai di 
rumah. Dalam praktiknya, ibu menyampaikan pesan-pesan terkait pentingnya 
saling menghormati antarumat beragama, baik di dalam lingkungan keluarga 
maupun masyarakat sekitar. Anak-anak menjadi pendengar aktif yang menerima 
informasi, nilai, serta contoh nyata dari orang tua mereka. Komunikasi triadik ini 
terbukti efektif dalam membangun pemahaman kolektif, karena tidak hanya 
melibatkan satu anak, tetapi seluruh anggota keluarga yang hadir dalam 
percakapan tersebut dapat menerima pesan yang sama secara serentak, 
menciptakan kesepahaman dan komitmen bersama terhadap nilai toleransi dan 
keharmonisan dalam keberagaman agama (Rohmah et al., 2024). 

Komunikasi triadik merupakan bentuk komunikasi interpersonal yang 
melibatkan tiga orang dalam satu interaksi, seperti antara anak dan kedua orang 
tua secara bersamaan. Dalam konteks keluarga yang memiliki perbedaan agama 
antara orang tua dan anak, komunikasi triadik memainkan peran penting dalam 
membangun pemahaman bersama dan menyampaikan nilai-nilai toleransi secara 
kolektif (Mulyana, 2019).Di beberapa keluarga beda agama di Desa Sukoreno, pola 
komunikasi triadik muncul saat orang tua dan anak duduk bersama untuk 
membicarakan isu-isu keberagaman dalam keluarga. Pola komunikasi ini 
menciptakan suasana keterbukaan dan saling mendengarkan, di mana ketiganya 
ayah, ibu, dan anak sama-sama menjadi subjek aktif dalam proses komunikasi. Hal 



Komunikasi Interpersonal Keluarga Beda Agama dalam Penanaman Nilai Toleransi di Desa Sukoreno 

 

Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 231-252 243 

 

 

 

 

ini penting dalam menjaga hubungan yang harmonis, terutama saat menghadapi 
perbedaan keyakinan, karena komunikasi ini memungkinkan klarifikasi, penguatan 
nilai, dan penanaman toleransi dilakukan secara simultan (Ramadani & Rosyad, 
2025). Keberadaan komunikasi triadik tidak hanya mempererat hubungan 
emosional antar anggota keluarga, tetapi juga menjadi sarana utama untuk 
menghindari kesalahpahaman serta membangun nilai saling menghargai dalam 
keberagaman agama. Dengan berkomunikasi secara langsung dalam formasi 
triadik, nilai-nilai seperti saling menghormati, kebebasan beragama, dan 
pentingnya menjaga keharmonisan keluarga dapat diterima dengan lebih baik oleh 
semua pihak (Priskila et al., 2020). 

Seperti yang disampaikan oleh Narasumber A dalam hasil wawancara, 
komunikasi triadik yang berlangsung dalam keluarganya menjadi salah satu cara 
efektif untuk menanamkan nilai-nilai toleransi kepada anak-anaknya. Beliau 
menjelaskan bahwa melalui interaksi langsung antara dirinya sebagai orang tua 
dengan anak-anak secara bersama-sama, pesan mengenai pentingnya saling 
menghormati dan menjaga kerukunan antarumat beragama dapat tersampaikan 
dengan lebih baik dan diterima secara kolektif oleh seluruh anggota keluarga. 

“Sebagai orang tua, saya berperan aktif dalam memberikan pemahaman dan 
arahan kepada keempat anak saya, terutama dalam hal menjaga sikap 
toleransi dan keharmonisan keluarga. Mengingat suami saya telah meninggal 
dunia, tanggung jawab mendidik dan membimbing anak-anak sepenuhnya 
berada di tangan saya. Selain menyampaikan nilai-nilai tersebut secara 
langsung, kami juga saling menasehati satu sama lain dalam keluarga apabila 
ada anggota yang melakukan kesalahan. Dengan demikian, tercipta suasana 
kekeluargaan yang penuh pengertian dan saling mendukung, meskipun 
terdapat perbedaan agama di antara kami” (Narasumber A, wawancara, 
2025). 
Begitu pula hal tersebut disampaikan oleh Narasumber B dalam wawancara, 

yang menegaskan pentingnya peran seluruh anggota keluarga dalam saling 
memberikan pengertian dan nasihat mengenai sikap toleransi. Menurut beliau, 
komunikasi dan saling mengingatkan antaranggota keluarga menjadi kunci utama 
dalam menjaga keharmonisan, terutama dalam keluarga yang memiliki perbedaan 
agama. 

“Menjelaskan bahwa pada awalnya, semasa suaminya masih hidup, 
suaminya turut aktif dalam memberikan pengertian kepada anak-anak 
mengenai pentingnya toleransi antaragama. Namun, setelah suaminya 
meninggal dunia, peran tersebut secara penuh diambil alih olehnya. Ia 
menjadi sosok yang secara konsisten menyampaikan nilai-nilai toleransi 
kepada anak-anaknya dan senantiasa mengingatkan mereka untuk saling 



Ari Asisaka Chaliq Putra, Siti Raudhatul Jannah & Win Usuluddin 

 

244 Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 231-252 

 

menghargai perbedaan agama demi menjaga keharmonisan keluarga.” 
(Narasumber B, wawancara, 2025). 
Sesuai dengan hasil wawancara dan observasi yang dilakukan terhadap 

Narasumber A dan Narasumber B, yang merupakan bagian dari keluarga berbeda 
agama di Desa Sukoreno, peneliti menemukan bahwa selain menggunakan pola 
komunikasi diadik (antara orang tua dan satu anak), keluarga ini juga menerapkan 
pola komunikasi triadik dalam proses penanaman nilai-nilai toleransi. Komunikasi 
triadik ini melibatkan lebih dari dua orang dalam satu interaksi, dalam hal ini antara 
ibu dan ketiga atau keempat anaknya sekaligus. Melalui komunikasi triadik, ibu 
tidak hanya menyampaikan pemahaman tentang toleransi kepada satu anak secara 
individual, tetapi kepada seluruh anak secara bersamaan dalam satu momen 
komunikasi. Pola ini terbukti memberikan dampak yang lebih luas karena 
memungkinkan terjadinya pertukaran pandangan antaranggota keluarga, 
memperkuat pesan toleransi yang disampaikan, serta menciptakan suasana diskusi 
yang inklusif dan saling mendukung (Affandi et al., 2025). Komunikasi semacam 
ini menjadi sarana efektif dalam membangun pemahaman kolektif di tengah 
keberagaman keyakinan dalam keluarga, sehingga nilai-nilai saling menghormati 
dan menjaga keharmonisan dapat tertanam secara merata pada seluruh anggota 
keluarga (Ramadani & Rosyad, 2025). 

Berdasarkan hasil wawancara dan observasi yang dilakukan terhadap 
keluarga Narasumber A dan Narasumber B, dapat disimpulkan bahwa komunikasi 
interpersonal memiliki peran yang sangat penting dalam menjaga keharmonisan 
keluarga yang berbeda agama. Dalam praktiknya, komunikasi interpersonal ini 
dilakukan melalui dua bentuk, yaitu komunikasi diadik dan komunikasi triadik. 
Komunikasi diadik terjadi dalam interaksi langsung antara orang tua dan satu anak, 
yang digunakan untuk menyampaikan nilai-nilai toleransi secara personal dan 
mendalam. Sementara itu, komunikasi triadik dilakukan ketika orang tua 
menyampaikan pesan kepada dua atau lebih anak secara bersamaan, sehingga 
menciptakan pemahaman bersama dan memperkuat nilai toleransi dalam lingkup 
keluarga yang lebih luas. 

Kedua bentuk komunikasi ini dijalankan secara konsisten oleh para orang 
tua, khususnya ibu, yang berperan aktif setelah kehilangan pasangan. Selain melalui 
verbal, orang tua juga memberikan contoh nyata dalam kehidupan sehari-hari, 
seperti saling menghargai, mengingatkan anak untuk beribadah sesuai agama 
masing-masing, serta tidak mencampuri keyakinan satu sama lain (Devito, 2019). 
Dengan adanya komunikasi interpersonal yang baik dan sikap saling menghormati, 
keluarga yang berbeda agama di Desa Sukoreno tetap mampu hidup dalam 
suasana rukun dan harmonis. Ini membuktikan bahwa perbedaan agama bukanlah 
hambatan, selama dalam keluarga ditanamkan nilai toleransi melalui komunikasi 
yang terbuka dan penuh kasih sayang. 



Komunikasi Interpersonal Keluarga Beda Agama dalam Penanaman Nilai Toleransi di Desa Sukoreno 

 

Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 231-252 245 

 

 

 

 

Hambatan dan Solusi Komunikasi Interpersonal Keluarga Beda Agama 

Berdasarkan hasil wawancara, observasi, dan dokumentasi yang dilakukan selama 
proses penelitian, ditemukan bahwa praktik komunikasi interpersonal dalam 
keluarga berbeda agama di Desa Sukoreno sesuai dengan teori yang dikemukakan 
oleh Dr. H. Maman Rukmana dalam bukunya tentang komunikasi interpersonal. 
Dalam teori tersebut dijelaskan bahwa komunikasi interpersonal terbagi menjadi 
dua bentuk utama, yaitu komunikasi diadik dan komunikasi triadik. Temuan di 
lapangan menunjukkan bahwa keluarga-keluarga yang memiliki anggota dengan 
perbedaan agama, seperti keluarga Mbah Sugiati dan Mbah Suratmi, secara nyata 
menerapkan kedua bentuk komunikasi tersebut. Komunikasi diadik dilakukan 
melalui interaksi langsung antara orang tua dan anak secara personal, sementara 
komunikasi triadik dilakukan saat orang tua menyampaikan pesan atau pengertian 
kepada dua atau lebih anak secara bersamaan dalam satu momen komunikasi. 
Penerapan komunikasi interpersonal ini menjadi sarana penting dalam proses 
penanaman nilai-nilai toleransi dalam keluarga. Dengan komunikasi yang terjalin 
baik, orang tua dapat lebih mudah memberikan pemahaman kepada anak-anaknya 
mengenai pentingnya saling menghormati meskipun berbeda keyakinan. Hal ini 
berdampak pada terciptanya suasana keluarga yang harmonis, penuh pengertian, 
dan rukun, serta mampu menjadi contoh praktik toleransi yang hidup di tengah 
masyarakat yang majemuk. 

Dalam praktiknya, komunikasi interpersonal tidak selalu berjalan dengan 
lancar. Terdapat berbagai hambatan yang dapat muncul dalam proses 
penyampaian pesan, terlebih dalam konteks keluarga yang memiliki perbedaan 
agama. Hambatan-hambatan ini bisa bersumber dari perbedaan cara pandang, 
pengalaman individu, emosi, bahkan perbedaan keyakinan itu sendiri. Dalam 
lingkungan rumah tangga yang heterogen secara agama, proses komunikasi 
menjadi lebih kompleks karena setiap anggota keluarga membawa latar belakang 
kepercayaan yang berbeda. Meskipun demikian, hambatan tersebut tidak 
menjadikan komunikasi terhenti, melainkan menjadi tantangan yang harus 
dihadapi dengan bijaksana. Diperlukan keterbukaan, empati, dan kemampuan 
menyampaikan pesan secara tepat agar komunikasi tetap efektif. Dalam hal ini, 
peran orang tua sangat penting dalam menjembatani perbedaan dan menanamkan 
nilai-nilai toleransi melalui pendekatan yang disesuaikan dengan kondisi dan 
karakter masing-masing anggota keluarga. Dengan demikian, meskipun terdapat 
hambatan, komunikasi interpersonal tetap dapat menjadi sarana utama dalam 
membangun keharmonisan dan kerukunan dalam keluarga yang berbeda agama. 

Seperti yang disampaikan oleh Mbah Sugiati dalam wawancaranya, 
hambatan dalam komunikasi interpersonal memang terkadang muncul dalam 
kehidupan sehari-hari, terutama dalam keluarga yang memiliki perbedaan agama. 
Mbah Sugiati mengungkapkan bahwa meskipun ia selalu berusaha memberikan 



Ari Asisaka Chaliq Putra, Siti Raudhatul Jannah & Win Usuluddin 

 

246 Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 231-252 

 

pengertian kepada anak-anaknya mengenai pentingnya toleransi, namun tidak 
jarang terjadi perbedaan pendapat atau kesalahpahaman di antara mereka 
(Nendissa et al., 2025). Hal ini wajar terjadi mengingat setiap anak memiliki 
pandangan dan pengalaman yang berbeda-beda, terlebih dalam menyikapi isu 
keagamaan. Namun demikian, Mbah Sugiati tetap berupaya membangun 
komunikasi yang terbuka dan sabar dalam menyampaikan nasihat serta pengertian. 
Ia percaya bahwa dengan terus memberikan contoh dan mengajak berdialog, 
hambatan komunikasi dapat diatasi secara perlahan. Sikap sabar dan konsisten 
dalam memberikan pengertian menjadi kunci utama bagi Mbah Sugiati dalam 
menciptakan suasana keluarga yang tetap rukun dan harmonis meskipun diwarnai 
oleh perbedaan keyakinan (Hasanah et al., 2021). 

Meskipun dalam teori disebutkan bahwa komunikasi interpersonal 
seringkali menghadapi hambatan, namun dalam praktiknya tidak semua keluarga 
mengalami kesulitan yang signifikan. Hal ini sebagaimana diungkapkan oleh salah 
satu informan, bahwa tantangan dalam berkomunikasi di keluarganya sejauh ini 
berjalan dengan lancar, karena anak-anak sudah saling memahami satu sama lain. 
Meskipun dalam keluarga tersebut terdapat dua agama yang dianut oleh anggota 
keluarga, yaitu Islam dan Hindu, perbedaan tersebut tidak menjadi penghalang 
dalam membina hubungan yang harmonis. 

“Tantangan dalam berkomunikasi di keluarga ini semua lancar lancar aja 
anak juga sudah saling mengerti satu sama lain, ya palingan butuh adaptasi 
dan keterbiasaan sedikit karena dalam keluarga itu ada 2 agama tapi itu 
bukan penghalang untuk hidup rukun”(Narasumber A, Sukoreno, 2025). 
Informan juga menambahkan bahwa yang dibutuhkan hanyalah proses 

adaptasi dan keterbiasaan, terutama dalam menyikapi perbedaan-perbedaan yang 
muncul. Setelah proses tersebut dilalui, komunikasi dan interaksi dalam keluarga 
pun dapat berjalan secara alami dan terbuka. Hal ini menunjukkan bahwa dengan 
adanya keterbukaan, sikap saling menghormati, serta kebiasaan berdialog yang 
positif, tantangan komunikasi dalam keluarga yang berbeda agama dapat diatasi 
dengan baik dan tidak menjadi penghalang untuk hidup rukun dan damai. 
Meskipun dalam praktiknya terdapat tantangan dan kesulitan dalam menjalin 
komunikasi, terutama dalam keluarga yang memiliki keberagaman agama, hal 
tersebut tidak serta-merta menjadi penghalang untuk tetap membangun relasi yang 
sehat antar anggota keluarga. Komunikasi tetap menjadi elemen penting dalam 
menjaga kesatuan, keharmonisan, serta keberlangsungan hubungan di dalam 
rumah tangga. Dalam konteks keluarga berbeda agama, komunikasi yang efektif 
justru menjadi jembatan untuk saling memahami dan menghargai perbedaan yang 
ada (Affandi et al., 2025). 

Keluarga yang terdiri dari latar belakang agama yang berbeda tentu akan 
menghadapi dinamika tersendiri dalam menyampaikan pesan, nilai, maupun 



Komunikasi Interpersonal Keluarga Beda Agama dalam Penanaman Nilai Toleransi di Desa Sukoreno 

 

Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 231-252 247 

 

 

 

 

nasihat antar anggota keluarga. Namun, seperti yang terlihat dari kasus keluarga di 
Desa Sukoreno, meskipun terdapat perbedaan keyakinan, orang tua dan anak tetap 
mampu berkomunikasi secara terbuka. Hambatan-hambatan yang muncul seperti 
perbedaan persepsi atau keterbatasan dalam pemahaman keagamaan, dapat 
diminimalisasi dengan pendekatan interpersonal yang mengedepankan empati, 
toleransi, dan kesabaran (Wardani & Supratman, 2021). Oleh karena itu, penting 
bagi keluarga dengan keberagaman agama untuk terus mencari solusi yang tepat 
dalam mengatasi tantangan komunikasi yang dihadapi. Solusi tersebut dapat 
berupa membangun kebiasaan berdialog secara terbuka, memberikan contoh 
nyata tentang sikap toleransi, serta menciptakan ruang komunikasi yang aman dan 
tidak menghakimi. Dengan cara tersebut, komunikasi yang dilakukan tidak hanya 
sekadar menyampaikan pesan, tetapi juga memperkuat ikatan emosional dan 
menciptakan suasana keluarga yang rukun, damai, dan harmonis (Suryadi & 
Puspita, 2023). 

Salah satu solusi yang dapat diterapkan dalam menghadapi tantangan 
komunikasi dalam keluarga yang memiliki keberagaman agama adalah dengan 
memperbanyak interaksi dan membiasakan diri untuk berkomunikasi satu sama 
lain secara terbuka dan berkala (Devito, 2019). Dengan meningkatkan intensitas 
komunikasi, anggota keluarga akan lebih terbiasa dalam menyampaikan pikiran, 
perasaan, dan pandangan masing-masing, termasuk dalam konteks perbedaan 
keyakinan. Keterbiasaan dalam berkomunikasi lintas keyakinan akan secara 
perlahan membentuk pola komunikasi yang sehat dan inklusif (Hulu et al., 2024). 
Dalam keluarga yang heterogen secara agama, penting untuk menghindari 
pembicaraan yang berpotensi menyinggung urusan keyakinan yang bersifat 
pribadi. Hal ini karena persoalan agama merupakan ranah individual yang 
menyangkut pilihan dan keyakinan masing-masing anggota keluarga, sehingga 
tidak seharusnya menjadi bahan perdebatan dalam hubungan kekeluargaan. 
Dengan komunikasi yang intensif dan sikap saling menghargai, setiap anggota 
keluarga akan belajar untuk fokus pada nilai-nilai kebersamaan, kasih sayang, dan 
toleransi. Maka dari itu, membangun kebiasaan berinteraksi secara positif 
merupakan langkah konkret dalam menciptakan lingkungan keluarga yang 
harmonis, meskipun terdapat perbedaan agama di dalamnya (Harijanto & Sari, 
2020; Junaidi, 2021). Pada akhirnya, keterbukaan dalam komunikasi akan menjadi 
fondasi penting untuk menjaga keutuhan dan kedamaian dalam keluarga. 

Berdasarkan hasil temuan di lapangan melalui wawancara dan observasi 
terhadap keluarga Narasumber A dan Narasumber B, dapat disimpulkan bahwa 
komunikasi interpersonal dalam upaya menanamkan sikap toleransi dalam 
keluarga yang berbeda agama di Desa Sukoreno, Kecamatan Umbulsari, memiliki 
dinamika tersendiri. Proses komunikasi yang berlangsung tidak selalu berjalan 
mulus, melainkan kerap menghadapi hambatan, terutama dalam hal penyampaian 



Ari Asisaka Chaliq Putra, Siti Raudhatul Jannah & Win Usuluddin 

 

248 Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 231-252 

 

pemahaman tentang pentingnya toleransi kepada anak-anak. Salah satu faktor 
utama yang menjadi tantangan adalah perbedaan latar belakang keyakinan yang 
memerlukan keterbiasaan dan proses adaptasi dalam berkomunikasi secara efektif. 
Oleh karena itu, keterlibatan aktif orang tua dalam membangun komunikasi yang 
terbuka, disertai dengan keteladanan sikap dan konsistensi dalam memberikan 
pengertian mengenai toleransi, menjadi kunci penting dalam menciptakan 
keharmonisan dalam keluarga. 

Temuan ini menunjukkan bahwa komunikasi interpersonal, baik yang 
bersifat diadik maupun triadik, memiliki peran sentral dalam menjaga kerukunan 
di tengah perbedaan agama. Dengan pendekatan komunikasi yang tepat, keluarga 
tetap dapat menciptakan suasana yang damai, saling menghargai, dan harmonis, 
meskipun terdapat perbedaan keyakinan di dalamnya. Model Miles dan Huberman 
digunakan untuk memastikan bahwa proses analisis berlangsung secara sistematis, 
berkesinambungan, dan mampu mengungkap makna di balik praktik dakwah 
moderat yang sedang tumbuh dalam komunitas lokal. Dengan demikian, 
pendekatan ini memberikan pemahaman yang mendalam terhadap dinamika 
komunikasi dalam konteks keberagaman agama dan budaya di tingkat desa. 

PENUTUP 

Berdasarkan hasil penelitian yang dilakukan melalui wawancara dan observasi 
pada keluarga Mbah Sugiati dan Mbah Suratmi di Desa Sukoreno, Kecamatan 
Umbulsari, dapat disimpulkan bahwa komunikasi interpersonal memainkan 
peranan penting dalam menanamkan sikap toleransi dalam keluarga yang terdiri 
dari anggota dengan agama berbeda. Dalam praktiknya, komunikasi Interpersonal 
ini dilakukan melalui dua bentuk utama, yaitu komunikasi diadik (antara orang tua 
dan anak) dan komunikasi triadik (antara orang tua dan beberapa anak secara 
bersamaan). Meskipun komunikasi interpersonal ini menjadi sarana efektif dalam 
menyampaikan pengertian mengenai toleransi, proses komunikasi tersebut tidak 
selalu berjalan tanpa hambatan. Hambatan terutama muncul dalam penyampaian 
pesan terkait perbedaan agama yang membutuhkan keterbiasaan, kesabaran, dan 
adaptasi dari semua anggota keluarga. Pentingnya membiasakan interaksi serta 
menghindari pembicaraan yang menyinggung urusan agama secara pribadi sangat 
membantu menciptakan suasana komunikasi yang harmonis.  

Para orang tua dalam keluarga tersebut berperan aktif tidak hanya 
memberikan pengertian secara langsung, tetapi juga menjadi teladan dalam sikap 
saling menghargai dan menjaga kerukunan. Dengan upaya tersebut, keluarga yang 
berbeda agama di Desa Sukoreno berhasil menciptakan lingkungan yang rukun, 
damai, dan penuh toleransi, meskipun adanya perbedaan keyakinan. Secara 
keseluruhan, penelitian ini menegaskan bahwa keberhasilan komunikasi 
interpersonal dalam keluarga beda agama sangat bergantung pada konsistensi, 



Komunikasi Interpersonal Keluarga Beda Agama dalam Penanaman Nilai Toleransi di Desa Sukoreno 

 

Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 231-252 249 

 

 

 

 

keterbukaan, dan kebiasaan berkomunikasi yang positif antar anggota keluarga. 
Pendekatan ini tidak hanya memperkuat ikatan keluarga, tetapi juga mendorong 
terciptanya kehidupan keluarga yang harmonis dan saling menghargai perbedaan. 

DAFTAR PUSTAKA  

Abror, M. (2020). Moderasi Beragama Dalam Bingkai Toleransi (Kajian Islam dan 
Keberagaman). RUSYDIAH: Jurnal Pemikiran Islam, 1(2), 137–155. 

Ade Fitri Amalia. (2022). Toleransi Beragama Dalam Praktek Sosial Masyarakat 
(Studi Kasus Hubungan Mayoritas Dan Minoritas Agama Di Desa 
Sukoreno Kecamatan Umbulsari Kabupaten Jember). Al-Isnad: Journal of 
Islamic Civilization History and Humanities, 3(1), 52–60. 
https://doi.org/10.22515/isnad.v3i1.5273 

Affandi, A. aulya, Davina Anabela Saswia Putri, Hanna Nazhifa Ratna Putri, 
Kinanti Sherin Lestari, Lathifah Nida’ Mulyasari, Renata Aulia Kamal, Sarah 
Nurul Fatimah, & Yani Achdiani. (2025). Peran Komunikasi Interpersonal 
dalam Keluarga untuk Menanamkan Nilai Kerukunan Beragama. 
JISPENDIORA Jurnal Ilmu Sosial Pendidikan Dan Humaniora, 4(1), 426–435. 
https://doi.org/10.56910/jispendiora.v4i1.2322 

Altman, I., & Taylor, D. A. (1973). Social penetration: The development of 
interpersonal relationships. In Social penetration: The development of interpersonal 
relationships. 

Astuti, F. R., Alfadillah, Y., & Jendri. (2025). Toleransi Beragama Dalam 
Penafsiran. Reflection: Islamic Education Journal, 2, 85–97. 

Baharudin A.R. (2021). Toleransi Beragama dalam Perspektif Islam. Serambi 
Tarbawi, 9(1), 45–62. 

Campbell, H. A. (2025). Digital Religion as the Networked Spiritual Infrastructure 
of Our Religious Futures. In S. Guenther, L. Xiaoan, & M. Scheidt (Eds.), 
Redefining Spiritual Spaces in the Age of Technology. Springer International 
Publishing. 

Creswell, J. W., & Creswell, J. D. (2018). Research Design Qualitative, 
Quantitative, and Mixed Methods Approaches. In SAGE Publisher (Fifth 
Edit). SAGE Publisher. https://doi.org/10.4324/9780429469237-3 

Devito, J. A. (2019). The Interpersonal Communication Book (FIFTEENTH). Pearson. 
Fahruddin, A., Kadri, W. N., & Lubis, Y. M. (2025). Strategi Moderasi Dakwah 

Islam Dalam Keluarga, Pendidikan, dan Civil Society. Al-Tsiqoh : Jurnal 
Ekonomi Dan Dakwah Islam, 10(1), 39–63. 
https://doi.org/10.31538/altsiq.v10i1.6922 

Harijanto, D. K., & Sari, W. P. (2020). Komunikasi Interpersonal Anak dan 
Orangtua Yang Berbeda Agama. Koneksi, 4(1), 147. 
https://doi.org/10.24912/kn.v4i1.6687 



Ari Asisaka Chaliq Putra, Siti Raudhatul Jannah & Win Usuluddin 

 

250 Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 231-252 

 

Hasanah, F., Widianto, A. A., & Gita Purwasih, J. H. (2021). Dinamika Konflik 
Identitas Penghayat Sapta Darma Di Desa Sukoreno, Jember, Jawa Timur. 
Jurnal Sosiologi Reflektif, 16(1), 1–26. 
https://doi.org/10.14421/jsr.v16i1.2250 

Hulu, V. T., Justine Handayani Waruwu, Rewisadi Gulo, & Talizaro Tafonao. 
(2024). Pluralisme Agama di Indonesia: Memperkuat Toleransi dalam 
Masyarakat Majemuk. Pietas: Jurnal Studi Agama Dan Lintas Budaya, 2(1), 1–
12. https://doi.org/10.62282/pj.v2i1.1-12 

Isnaeni, S. (2025). The Role of Interpersonal Communication in The Family. 
Commsphere: Jurnal Ilmu Komunikasi, 3(I), 15–27. 
https://doi.org/10.37631/commsphere.v3ii.1604 

Jati, W., Syamsurijal, S., Halimatusa’diah, H., Aji, G., & Yilmaz, I. (2024). 
Reevaluating Approaches to Religious Moderation at the Grassroots Level: 
The Role of Muslim Youth in Advancing Interfaith Dialogue. Al-Jami’ah: 
Journal of Islamic Studies, 62(1), 185–213. 
https://doi.org/10.14421/ajis.2024.621.185-213 

Junaidi, M. (2021). Peran Penyuluh Agama Terhadap Kerukunan Antar Umat 
Beragama di Desa Sukoreno Kecamatan Umbulsari Kabupaten Jember. 

FALASIFA : Jurnal Studi Keislaman, 12(1), 28–49. 
https://doi.org/10.36835/falasifa.v12i1.454 

Laelani, R., & Mukarom, Z. (2025). Pemikiran Cak Nun tentang Harmoni Budaya 
dan Teknologi dalam Ruang Keagamaan. Anida (Aktualisasi Nuansa Ilmu 
Dakwah), 25(1), 113–134. https://doi.org/10.15575/anida.v25i1.43959 

Miftahorrahman, A., Wazis, K., Jannah, S. R., & Yuliana, I. A. (2024). Strategies 
and Challenges of Instagram-Based Digital Da’wah: Content Analysis on 
@nuruljadidmedia Accounts July-September 2024. AT-TURAS: Jurnal Studi 
Keislaman, 11(2), 249–264. https://doi.org/10.33650/at-turas.v11i2.9681 

Miles, M. B., Huberman, M., & Saldana, J. (2014). Qualitative Data Analysis: A 
Methods Sourcebook. SAGE Publisher. 

Mulyana, D. (2019). Ilmu komunikasi suatu pengantar (83rd ed.). Remaja Rosdakarya. 
Nendissa, J. E., Simamora, R. H., Rotua, D. M., Baringbing, P. G. W., & 

Farneyanan, S. (2025). Pluralisme Agama-Agama: Tantangan, Peluang, dan 
Perspektif Teologis Dalam Membangun Kerukunan Umat Beragama di 
Indonesia. Jurnal Sosiologi Agama Dan Teologi Indonesia, 2(2), 155–184. 
https://doi.org/10.24246/sami.vol2i2pp155-184 

Pangalila, T., Rotty, V. N. J., & Rumbay, C. A. (2024). The diversity of interfaith 
and ethnic relationships of religious community in Indonesia. Verbum et 
Ecclesia, 45(1). https://doi.org/https://hdl.handle.net/10520/ejc-
verbum_v45_n1_a2806 

Priskila, D., Widiasavitri, P. N., & Widiasavitri, P. N. (2020). Gambaran pencarian 



Komunikasi Interpersonal Keluarga Beda Agama dalam Penanaman Nilai Toleransi di Desa Sukoreno 

 

Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 231-252 251 

 

 

 

 

identitas agama remaja dengan orang tua beda agama di Bali. Jurnal Psikologi 
Udayana, 7(1), 91. https://doi.org/10.24843/JPU.2020.v07.i01.p10 

Rohmah, F., Jannah, S. R., & Wazis, K. (2024). Komunikasi Dakwah Digital dalam 
Penguatan Moderasi Beragama. Anida (Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah), 
24(2), 130–148. https://doi.org/10.15575/anida.v24i2.40168 

Siregar, R., Wardani, E., Fadilla, N., & Septiani, A. (2022). Toleransi Antar Umat 
Beragama Dalam Pandangan Generasi Milenial. Al Qalam: Jurnal Ilmiah 
Keagamaan Dan Kemasyarakatan, 16(4), 1342. 
https://doi.org/10.35931/aq.v16i4.1094 

Sofiana Nur Ramadani, & Muh. Sabilar Rosyad. (2025). Peran Keluarga 
Multikultural dalam Pembentukan Toleransi dan Karakter Religius Anak. 
AL-MIKRAJ Jurnal Studi Islam Dan Humaniora (E-ISSN 2745-4584), 6(1), 
243–251. https://doi.org/10.37680/almikraj.v6i1.7271 

Suhasti, E., Djazimah, S., & Hartini, H. (2019). Polemics on Interfaith Marriage in 
Indonesia between Rules and Practices. Al-Jami’ah: Journal of Islamic Studies, 
56(2), 367–394. https://doi.org/10.14421/ajis.2018.562.367-394 

Suryadi, F., & Puspita, R. (2023). Interfaith Marriage and Its Implications for 
Children’s Education in Multicultural Families. Indonesian Journal of Islamic 
Law, 6(2), 37–55. https://doi.org/10.35719/ijil.v6i2.2016 

Wahyuni, R. R., Athoillah, M. R., & Jannah, S. R. (2025). Urgensi Komunikasi 
Lintas Budaya Ruang Virtual Dalam Siaran Langsung Youtube Alwafatarim. 
Anida (Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah), 25(1), 01–22. 
https://doi.org/10.15575/anida.v25i1.42793 

Wardani, P. K., & Supratman, L. P. (2021). Komunikasi Interpersonal Remaja-
Orangtua Berbeda Agama Tentang Kebebasan Remaja Memilih Agama 
Dalam Keluarga. Communicology, 9(2), 272–288. 
https://doi.org/https://doi.org/10.21009/COMMUNICOLOGY.022.09 

Wardhany, F. A., Dewi, A. A. A. B. K., & Nabawiyati, D. R. (2023). The Role of 
Interpersonal Communication in Building Family Resilience. The 2nd 
International Conference on Psychology and Education (ICPE 2023). 

Yue, J., & Warner, C. (2025). Family Communication Patterns and 
Communication (non)accommodation Among Chinese Christian Migrants 
in Interfaith Families. Journal of Family Communication, 25(4), 283–301. 
https://doi.org/10.1080/15267431.2025.2552218 

 
 

 

 

  



Ari Asisaka Chaliq Putra, Siti Raudhatul Jannah & Win Usuluddin 

 

252 Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 231-252 

 

 

 

 


