Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu dakwah

< /9\ Volume 25, Nomor 2, 2025, 253-278
\> DOI: 10.15575/anida.v25i2.46105
Fakultas Dakwah dan Komunikasi, UIN Sunan Gunung Djati Bandung

https://journal. uinsgd.ac.id/index.php/anida

Strategi Dakwah Kultural melalui Media Tradisional
dalam Keberlanjutan Tradisi Keagamaan di Kota
Langsa

T. Wildan" & Al Mutia Gandhi®
2] AIN Langsa, Aceh, Indonesia
*wildan(@iainlangsa.ac.id

ABSTRACT

This study investigates the role and sustainability of traditional media in Islamic religions
practices in Langsa City, Aceh, amidst the pressures of modernization and digital media
penetration. It aims to understand the functions, challenges, and adaptation strategies of
traditional media, as well as intergenerational community perceptions towards it. Employing a
descriptive qualitative approach, data were collected throngh in-depth interviews with 15 key
informants, participatory observation, focus group discussions (FGDs), and document studies,
and then analyzed thematically. The findings reveal that traditional media (such as Meugang,
Seudati Dance, and Saman) continue to play a central role as a means of religions expression,
cultural communication, and strengthening social cobesion. However, their sustainability faces
serious challenges, including a decline in regeneration among young practitioners, weak policy
support, and competition with digital media. In response, communities have developed adaptation
Strategies such as content digitization and integration into education, although this raises
dilemmas between preserving anthenticity and commodification. The study concludes that the
continuity of traditional media depends on contextual adaptive abilities that blend local values
with innovations in format and medinm. These findings contribute to the studies of cultural
communication and media ecology and recommend the need for supportive policies, cultural
education, and a gender-inclusive approach for revitalization. Further research with a broader
ethnographic scope is suggested.

Keywords: Cultural communication; Langsa City; modernization; religious tradition;

traditional media.

PENDAHULUAN

Media tradisional memegang peran sentral dalam pelestarian dan transmisi nilai-
nilai budaya, terutama dalam ruang kehidupan sosial dan keagamaan masyarakat
(Marzuki, 2014). Dalam konteks Kota Langsa, Aceh, media ini bukan sekadar alat
komunikasi konvensional, melainkan telah menjadi bagian integral dari sistem

Diterima: Oktober 2025. Disetujui: November 2025. Dipublikasikan: Desember 2025 253



T. Wildan & Al Mutia Gandhi

simbolik masyarakat yang menopang struktur identitas kolektif. Ia berfungsi
sebagal sarana pewarisan tradisi, penyampai nilai-nilai moral, dan perwujudan
ekspresi spiritual yang dijalankan secara turun-temurun melalui berbagai bentuk
pertunjukan, ritus, dan narasi lisan (Bandjar, 2020).

Di tengah masyarakat LLangsa yang bercorak religius dan kental dengan adat
istiadat, media tradisional masih menempati posisi vital dalam berbagai
momentum keagamaan dan kultural. Tradisi meugang, misalnya, merupakan praktik
yang lebih dari sekadar ritual penyembelihan hewan menjelang bulan Ramadan
atau hari raya (Prasetyo et al., 2024). Ia berfungsi sebagai mekanisme sosial yang
mempererat hubungan antaranggota masyarakat, menjadi media ekspresi nilai
kebersamaan, serta bentuk aktualisasi ajaran Islam dalam bingkai lokalitas budaya.
Praktik ini juga merepresentasikan interkoneksi antara keimanan dan kearifan
lokal, di mana agama tidak hadir dalam ruang yang terisolasi, melainkan dileburkan
dalam tradisi yang hidup (Putri & Amri, 2018). Seorang pemangku adat
menjelaskan fungsi ini secara gamblang:

“Meugang itu bukan sekadar makan daging. Di situ kita kumpul, bagi-bagi,

dan ingat bahwa kita bersaudara. Itu adalah ajaran agama yang hidup dalam

adat kami.” (PA-02, Pemangkn Adat, Wawancara, 2024)

Hal yang sama tampak dalam praktik kesenian tradisional seperti Tari
Seudati dan Tari Saman, yang tidak hanya tampil sebagai pertunjukan estetik, tetapi
juga sebagai ekspresi religius dan sosial (Fairuz & Rahman, 2015). Kedua tarian ini
bukan sekadar seni gerak, melainkan bentuk komunikasi kolektif yang sarat akan
pesan-pesan spiritual, persaudaraan, dan penghormatan terhadap nilai-nilai luhur.
Keberadaan media seperti ini menunjukkan bahwa komunikasi dalam masyarakat
tidak selalu bergantung pada teknologi digital atau narasi visual modern, tetapi juga
berlangsung melalui tubuh, suara, dan simbol-simbol budaya yang dimaknai secara
komunal (Habibah, 2021). Seorang seniman tradisional menegaskan:

“Tari Seudati itu bahasa tubuh yang penuh makna. Setiap tepuk dada,

hentakan kaki, itu ada ceritanya. Ada nilai jihad, ada nilai persatuan umat.

Itu cara kami berdakwah tanpa kata-kata.” (§T-03, Seniman Tradisional,

Wawancara, 2025)

Namun, dalam arus modernisasi yang kian menguat, keberlangsungan media
tradisional menghadapi tantangan serius. Gelombang digitalisasi dan penetrasi
media baru telah mengubah cara masyarakat mengakses dan memproduksi
informasi. Perubahan ini tidak hanya berdampak pada preferensi media, tetapi juga
berpotensi menggeser orientasi nilai budaya generasi muda yang lebih terpapar
oleh logika instan dan estetika global. Dalam konteks ini, media tradisional harus
berhadapan dengan tuntutan untuk bertransformasi agar tetap relevan, tanpa
kehilangan esensi budaya yang dikandungnya. Seorang anggota masyarakat muda

254 Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 253-278



Strategi Dakwah Kultural Melalui Media Tradisional dalam Kebetlanjutan Tradisi Keagamaan di Kota Langsa

menggambarkan pergeseran ini:

“Anak muda sekarang lebih sering scroll TikTok daripada nonton Seudati.
Kalau tidak dibikin menarik dan cepat, tradisi akan ditinggalkan.” (M-72,
Anggota Masyarakat, 18 tabun, Wawancara, 2025)

Perubahan gaya hidup, pergeseran nilai sosial, serta penetrasi media digital
menyebabkan media tradisional harus beradaptasi agar tidak terpinggirkan.
Fenomena ini menimbulkan pertanyaan penting mengenai bagaimana media
tradisional di Kota Langsa dapat terus berfungsi sebagai wahana komunikasi
budaya dan keagamaan di tengah arus modernisasi yang kian deras. Adaptasi
media tradisional, termasuk melalui digitalisasi media lokal seperti Radio Swara
Cempala Kuneng, menjadi salah satu upaya untuk memperkuat identitas budaya
lokal sekaligus menjawab tantangan zaman. Seorang inovator seni menyatakan:

“Kami coba rekam pertunjukan ratib saman, lalu upload di YouTube. Agar
anak muda di mana saja bisa lihat. Tapi tetap, rasanya berbeda dengan hadir
langsung.” (ST-15, Seniman Tradisional, Wawancara, 2025)

Teori komunikasi budaya dan ekologi media memberikan kerangka analitis
yang penting untuk membaca fenomena ini. Melalui perspektif ecology of media,
media dipahami sebagai organisme yang hidup dalam suatu lingkungan sosial dan
kultural yang saling berinteraksi dan bersaing untuk merebut perhatian publik,
ruang ekspresi, dan legitimasi simbolik (Ruotsalainen & Heinonen, 2015). Dalam
ekosistem ini, media tradisional akan mampu bertahan jika dapat menemukan
ceruknya---niche---yang sesuai dengan kebutuhan masyarakat kontemporer. Hal
ini tidak berarti bahwa media tradisional harus sepenuhnya tunduk pada
mekanisme pasar dan estetika digital, tetapi bahwa ia perlu menciptakan model
adaptasi yang tetap setia pada nilai-nilai lokal, sekaligus membuka diri terhadap
inovasi (Newman et al., 2013).

Penggunaan media sosial, digital storytelling, hingga bentuk pertunjukan
daring (omline performances), menjadi peluang yang dapat dijajaki untuk
menghidupkan kembali media tradisional dalam format yang lebih kontekstual
(Quah & Ng, 2022). Pengalaman dari berbagai daerah di Indonesia menunjukkan
bahwa pelestarian media tradisional akan lebih efektif jika melibatkan strategi
regenerasi melalui pendidikan budaya, pemberdayaan komunitas, serta integrasi
nilai-nilai lokal ke dalam platform komunikasi digital.

Kota Langsa, sebagai salah satu wilayah yang memiliki karakter religius kuat
dan kental dengan nilai-nilai tradisional, menjadi ruang yang menarik untuk
melihat dinamika penggunaan media tradisional di tengah arus modernisasi. Di
satu sisi, masyarakatnya masih memelihara bentuk-bentuk komunikasi tradisional
yang berkaitan erat dengan ritus keagamaan dan kearifan lokal. D1 sisi lain, mereka
juga mulai berinteraksi dengan berbagai teknologi komunikasi modern yang

Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 253-278 255



T. Wildan & Al Mutia Gandhi

membawa paradigma baru dalam berkomunikasi. Situasi ini menciptakan
ketegangan sekaligus peluang, di mana media tradisional dapat dimaknai ulang
sebagai bentuk resistensi budaya atau bahkan sebagai media yang diadaptasi dalam
kerangka dakwah dan pendidikan keagamaan yang kontekstual. Seorang tokoh
agama menyampaikan pandangannya:

“Syariat Islam di Aceh bukan untuk membunuh budaya, tapi menyaringnya.
Media tradisional yang baik justru kita jadikan sarana syiar.” (TKA-07, Tokoh
Agama, Wawancara, 2025)

Berdasarkan latar belakang di atas, penelitian ini dirumuskan untuk
menjawab pertanyaan, bagaimana peran dan fungsi media tradisional dalam
praktik tradisi keagamaan masyarakat Kota Langsa di tengah arus modernisasi?
Apa tantangan konkret yang dihadapi media tradisional dalam mempertahankan
eksistensi dan relevansinya, terutama terkait regenerasi pelaku, dukungan
kebijakan, dan persaingan dengan media digital? Bagaimana persepsi generasi
berbeda (lansia, paruh baya, dan muda) terhadap relevansi media tradisional, dan
faktor apa yang membentuk perbedaan persepsi tersebut? Bagaimana strategi
adaptasi dan komodifikasi yang dikembangkan oleh komunitas lokal untuk
menjaga keberlanjutan media tradisional, serta bagaimana efektivitas dan dilema
yang menyertai strategi tersebut?

Melalui pendekatan sosiokultural dan teori komunikasi media, artikel ini
bertujuan untuk menelaah bagaimana media tradisional di Kota Langsa masih
digunakan, terutama dalam konteks tradisi keagamaan, serta bagaimana ia
berhadapan dengan tantangan modernisasi yang terus berkembang. Kajian ini
penting untuk melihat bukan hanya bagaimana media tradisional bertahan, tetapi
juga bagaimana media tradisional berevolusi dan menemukan relevansi baru dalam
lanskap komunikasi kontemporer.

Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji penggunaan media tradisional di
Kota Langsa, khususnya dalam konteks tradisi keagamaan dan bagaimana media
tersebut berhadapan dengan dinamika modernisasi. Dengan memahami peran dan
tantangan media tradisional, diharapkan dapat ditemukan strategi pelestarian yang
efektif agar warisan budaya dan nilai-nilai keagamaan tetap hidup dan relevan bagi
generasi masa kini dan mendatang.

Penelitian ini menerapkan pendekatan kualitatif deskriptif yang bertujuan
untuk memperoleh pemahaman yang mendalam dan kontekstual mengenai
penggunaan media tradisional dalam ranah tradisi keagamaan di Kota Langsa,
serta bagaimana media tersebut menghadapi tantangan modernisasi. Pendekatan
ini dipilih karena memungkinkan peneliti untuk mengeksplorasi realitas sosial
secara holistik, melalui pengamatan langsung terhadap praktik budaya, interaksi
sosial, dan makna simbolik yang dilekatkan oleh masyarakat pada media
tradisional.

256 Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 253-278



Strategi Dakwah Kultural Melalui Media Tradisional dalam Kebetlanjutan Tradisi Keagamaan di Kota Langsa

Jenis data yang digunakan dalam penelitian ini meliputi data primer dan
sekunder. Data primer diperoleh melalui wawancara mendalam dengan informan
kunci, termasuk tokoh agama, pemangku adat, pelaku seni tradisional, dan anggota
masyarakat yang masih aktif memanfaatkan media tradisional dalam kegiatan
keagamaan. Selain itu, observasi partisipatif dilakukan dengan menghadiri dan
mengamati langsung berbagai peristiwa ritual dan kegiatan budaya yang
menggunakan media tradisional sebagai bagian integral dari praktik
komunikatifnya. Data sekunder dikumpulkan melalui penelusuran dokumentasi
tertulis, arsip lokal, rekaman audio-visual media tradisional, serta literatur
akademik yang relevan mengenai dinamika media tradisional dan pengaruh
modernisasi di kawasan studi.

Pengumpulan data dilakukan dengan menggunakan beberapa teknik yang
saling melengkapi. Wawancara mendalam dirancang untuk menggali persepsi,
pengalaman, dan pemaknaan para informan terhadap eksistensi dan peran media
tradisional dalam kehidupan keagamaan mereka (Kholil, 2016). Teknik ini
memberikan ruang bagi narasi personal yang mencerminkan cara pandang
komunitas terhadap perubahan sosial yang mereka alami. Di samping itu,
observasi partisipatif memungkinkan peneliti merekam perilaku nyata dalam
konteks ritual atau pertunjukan budaya, serta menangkap dinamika sosial yang
mungkin tidak terungkap dalam wawancara (Muksin et al, 2024). Untuk
memperluas perspektif, dilakukan juga Focus Group Discussion (FGD) yang
melibatkan berbagai pemangku kepentingan, seperti tokoh masyarakat, pemuda,
dan akademisi, dengan tujuan mengidentifikasi tantangan struktural dan peluang
strategis dalam mempertahankan relevansi media tradisional. Studi dokumentasi
menjadi pelengkap penting dalam proses triangulasi data, yakni dengan menelusuri
jejak sejarah dan wacana yang tercermin dalam arsip dan publikasi mengenai
perkembangan media tradisional di Kota Langsa.

Populasi dalam penelitian ini mencakup seluruh pemangku kepentingan
yang terlibat dalam penggunaan dan pelestarian media tradisional di Kota Langsa.
Pemilihan informan dilakukan dengan teknik purposive sampling yaitu teknik
pengambilan sampel sumber data dengan pertimbangan tertentu, misalnya orang
tersebut dianggap paling tahu tentang apa yang kita harapkan. Kriteria pemilihan
informan adalah sebagai berikut: (1) memiliki peran langsung dalam penggunaan,
pelestarian, atau pengambilan keputusan terkait media tradisional dalam konteks
keagamaan. (2) memiliki pengalaman minimal 5 tahun dalam aktivitas terkait
media tradisional. (3) bersedia berpartisipasi dan memberikan informasi yang
mendalam.

Jumlah informan yang diwawancarai secara mendalam adalah 15 orang, yang
dipilih hingga mencapai kejenuhan data (data saturation), yaitu ketika tidak lagi
ditemukan tema atau informasi baru yang signifikan dari wawancara tambahan.

Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 253-278 257



T. Wildan & Al Mutia Gandhi

Selain itu, dilakukan 1 sesi FGD yang melibatkan 8 peserta dengan komposisi: 2
tokoh agama, 2 pemangku adat, 2 pelaku seni tradisional, dan 2 perwakilan

generasi muda.
Adapun profil informan kunci yang diwawancarai:

Tabel 1.

Profil Informan Kunci yang diwawancarai

Kode Usia  Peran/Status Keterlibatan dengan Media Tradisional
informan
TKA-01 5 Tokoh Agama Penggunaan media tradisional dalam  ritual
keagamaan selama 20 tahun
PAO2 48 Pemangku Adat Pele§tar1 dgr} penjaga adat yang mengintegrasikan
media tradisional dalam upacara adat
Seniman Pembuat dan pemain alat musik tradisional dalam
ST-03 45 -
Tradisional acara keagamaan
Anggota Pengguna aktif media tradisional dalam kegiatan
M-04 60 .
Masyarakat keagamaan harian
TKA-05 55 Tokoh Agama Peng.a]gr dan praktisi media tradisional dalam
pendidikan keagamaan
PA-06 50 Pemangku Adat  Inisiator revitalisasi media tradisional di komunitas
Seniman Pengembang adaptasi media tradisional dengan
ST-07 42 -
Tradisional unsur modern
Anggota Generasi muda yang aktif melestarikan media
M-08 30 .
Masyarakat tradisional
TKA-09 53 Tokoh Agama Narasumber ritual dan pemimpin komunitas
keagamaan
PA-10 53 Pemangku Adat  Ahli sejarah dan simbolisme media tradisional
Seniman Pengrajin alat media tradisional dan pelatih generasi
ST-11 47 -
Tradisional muda
Anggota Partisipan  aktif dalam  pertunjukan media
M-12 18 .
Masyarakat tradisional
TKAA3 61 Tokoh Agama Penulis dan dokumentator media tradisional
keagamaan
PA-14 56 Pemangku Adat Kogrdmator acara adat yang menggunakan media
tradisional
Seniman Innovator dalam menggabungkan media tradisional
ST-15 44 - .
Tradisional dengan teknologi
258 Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 253-278



Strategi Dakwah Kultural Melalui Media Tradisional dalam Kebetlanjutan Tradisi Keagamaan di Kota Langsa

Sumber: Observasi Penulis, 2025

Pengumpulan data dilakukan dengan beberapa teknik yang saling
melengkap: pertama, wawancara mendalam, hal ini dilakukan untuk menggali
persepsi, pengalaman, dan pemaknaan informan terhadap media tradisional.
Panduan wawancara semi-terstruktur digunakan untuk memastikan kedalaman
dan fokus tema. Kedua, observasi partisipatif, peneliti terlibat langsung dalam
kegiatan ritual dan budaya untuk merekam perilaku, interaksi, dan konteks
penggunaan media tradisional. Ketiga, Focus Group Discussion (FGD), dilaksanakan
dengan 8 peserta untuk mengidentifikasi tantangan, peluang, dan strategi
pelestarian media tradisional. Diskusi difasilitasi dengan panduan tema terbuka.
Keempat, studi dokumentasi, digunakan untuk melengkapi dan memvalidasi data
primer melalui analisis arsip, rekaman, dan literatur terkait.

Data yang terkumpul dianalisis menggunakan metode analisis tematik yang
dikembangkan oleh Braun & Clarke (2000). Pendekatan ini dipilih karena
memungkinkan peneliti untuk mengidentifikasi, menganalisis, dan melaporkan
pola (tema) dalam data secara sistematis dan mendalam. Proses analisis dilakukan
dalam enam tahap yang saling berkaitan, sebagaimana dijelaskan di bawah ini.

Adapun tahapan analisis tematik, peneliti akan melakukan familiarisasi
dengan data, dimana seluruh data (transkrip wawancara, catatan observasi, hasil
FGD, dan dokumen) dibaca berulang kali untuk memperoleh pemahaman yang
menyeluruh. Catatan awal (memoing) dibuat untuk menangkap kesan, ide, dan pola
awal yang muncul. Selanjutnya data kemudian diproses melalui koding secara
manual (tanpa perangkat lunak) untuk mengidentifikasi unit-unit makna yang
relevan dengan pertanyaan penelitian. Proses ini bersifat induktif, di mana kode
muncul dari data itu sendiri, namun tetap dipandu oleh kerangka konseptual
penelitian. Pencarian tema (Searching for Themes), kode-kode yang telah dibuat
kemudian dikelompokkan berdasarkan kemiripan dan keterkaitan konseptualnya
untuk membentuk calon tema yang lebih luas. Contoh pengelompokan kode dan
pembentukan tema dapat dilihat pada tabel di bawah ini (Kusumajanti et al., 2025).

Tahapan selanjutnya peninjauan tema (Revzewing Themes), calon tema
kemudian diperiksa ulang terhadap keseluruhan kumpulan data dan kode untuk
memastikan koherensi dan kecukupan datanya. Tema yang terlalu luas dibagi
menjadi sub-tema, sementara tema yang kurang didukung data digabungkan atau
dihilangkan. Tahap ini menghasilkan peta tema akhir yang akurat. Pendefinisian
dan penamaan tema (Defining and Naming Themes), setiap tema dan sub-tema
didefinisikan dengan jelas, dirumuskan inti maknanya, dan diberi nama yang
deskriptif dan informatif. Tahapan akhir, penulisan laporan (Producing the Repori),
temuan akhir dianalisis dan disajikan secara naratif dalam laporan penelitian,
dengan disertai kutipan data yang kuat dan representatif untuk mengilustrasikan
setiap tema (Fathurokhmah, 2024).

Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 253-278 259



T. Wildan & Al Mutia Gandhi

Lokasi penelitian berpusat di Kota Langsa, Aceh, sebuah wilayah yang
memiliki dinamika sosial-budaya yang khas, terutama dalam kaitannya dengan
pelestarian nilai-nilai keagamaan dan kultural di tengah arus modernisasi. Subjek
penelitian mencakup berbagai elemen masyarakat yang memiliki keterlibatan
langsung maupun tidak langsung dalam pemanfaatan media tradisional, yaitu
tokoh agama, pemangku adat, seniman tradisional, masyarakat umum pengguna
media tradisional, serta generasi muda yang menjadi aktor penting dalam proses
transisi budaya.

Penelitian ini juga memperhatikan secara ketat prinsip-prinsip etika
penelitian. Persetujuan dari setiap informan diperoleh sebelum pengumpulan data
dilakukan, dan seluruh proses penelitian dilakukan dengan menjunjung tinggi
privasi serta kerahasiaan identitas narasumber. Selain itu, peneliti berkomitmen
untuk menghormati nilai-nilai lokal, norma sosial, dan praktik budaya yang berlaku
di masyarakat, baik selama proses pengumpulan data maupun dalam penyusunan
laporan hasil penelitian.

Peneliti menyadari posisinya sebagai orang luar (outsider) terhadap budaya
yang diteliti. Untuk meminimalkan bias, peneliti akan melakukan immersi budaya
yang cukup lama sebelum pengumpulan data. menggunakan panduan wawancara
semi-terstruktur untuk memastikan semua topik relevan tercover tanpa terlalu
mengarahkan jawaban, selanjutnya selalu melibatkan informan dalam proses
member checking, kemudian secara eksplisit menyebutkan posisi dan latar
belakang peneliti dalam laporan sebagai bentuk transparansi.

Dengan pendekatan metodologis yang komprehensif ini, penelitian
diharapkan dapat menghadirkan pemahaman yang lebih utuh mengenai peran dan
posisi media tradisional di Kota Langsa, serta bagaimana praktik keagamaan dan
budaya lokal beradaptasi dalam menghadapi perubahan sosial yang dipicu oleh
modernisasi dan globalisasi. Pendekatan ini juga memungkinkan penelitian untuk
mengidentifikasi strategi pelestarian yang relevan dan kontekstual dalam menjaga
keberlangsungan media tradisional sebagai bagian dari identitas kultural
masyarakat.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Penelitian ini menghasilkan sejumlah temuan utama yang menggambarkan
dinamika penggunaan media tradisional di Kota Langsa dalam konteks perayaan
tradisi keagamaan serta respons masyarakat terhadap modernisasi. Hasil disajikan
berdasarkan pengelompokan tematik dari proses analisis data yang mencakup
persepsi masyarakat, bentuk pelestarian, tantangan modernisasi, serta strategi
adaptasi yang berkembang.

260 Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 253-278



Strategi Dakwah Kultural Melalui Media Tradisional dalam Kebetlanjutan Tradisi Keagamaan di Kota Langsa

Media Tradisional sebagai Sarana Ekspresi Keagamaan dan Budaya

Dalam konteks masyarakat Kota Langsa yang dikenal religius dan menjunjung
tinggi nilai-nilai adat, media tradisional tetap memegang peranan penting sebagai
sarana eckspresi keagamaan dan penguatan identitas budaya (Nucifera & Hidayat,
2019). Hasil penelitian ini menegaskan bahwa media tradisional tidak sekadar
menjadi warisan estetis yang bersifat ornamental, melainkan juga berfungsi
sebagai medium transformatif yang menghubungkan nilai-nilai spiritual dengan
praksis sosial masyarakat. Dalam perayaan keagamaan seperti Maulid Nabi, Isra’
Mri’raj, hingga bulan suci Ramadan, pertunjukan seni tutur seperti zikir barzanji
dan ratib saman, serta ekspresi visual dan performatif dalam bentuk tari Seudati,
masih dilestarikan secara aktif. Kegiatan-kegiatan tersebut tidak hanya menjadi
arena penghayatan keimanan, tetapi juga wahana edukasi kolektif yang
memperkuat narasi Islam sebagai agama budaya di wilayah ini (Putra et al., 2025).

Wawancara dengan sejumlah tokoh agama dan pemangku adat
mengungkapkan bahwa esensi dari media tradisional terletak pada kemampuannya
menyampaikan pesan moral, religius, dan sosial dalam format yang dapat diterima
oleh komunitas lokal. Keutuhan bentuk-bentuk ekspresi ini menjadi penting
karena tidak hanya berperan sebagai penyampai pesan, tetapi juga sebagai
cerminan struktur nilai dan sistem makna masyarakat Aceh secara umum. Dalam
perspektif komunikasi budaya, media tradisional di Langsa berfungsi sebagai
“cultural performance” yang tidak hanya merepresentasikan, tetapi juga mereproduksi
ideologi kolektif masyarakat, termasuk ideologi keagamaan (Carey & Adam, 2008).
Fungsi ritualistik media ini sekaligus menegaskan relevansinya dalam memperkuat
kohesi sosial dan membangun kontinuitas sejarah kolektif antar-generasi.

Hasil observasi partisipatif menunjukkan bahwa antusiasme masyarakat
terthadap pertunjukan-pertunjukan tradisional dalam konteks keagamaan masih
relatif tinggi, terutama di kalangan generasi paruh baya dan lanjut usia.
Keterlibatan mereka tidak hanya sebagai penonton, tetapi juga sebagai penjaga
tradisi yang aktif mentransmisikan nilai-nilai kepada lingkungannya. Seorang
tokoh agama menegaskan komitmen ini:

“Setiap ada maulid, kami pastikan ada ratib saman. Bukan cuma untuk
dilihat, tapi untuk diingat. Kami yang tua punya kewajiban mengajarkan
maknanya pada yang muda.” (TKA-05, Tokoh Agama, Wawancara, 2025).
Seorang anggota masyarakat paruh baya juga menambahkan:

“Saya jarang absen kalau ada pertunjukan Seudati di kampung. Ini bukan

hiburan biasa, ini bagian dari ibadah dan menjaga warisan nenek moyang.”

(M-04, Anggota Masyarakat, Wawancara, 2025).

Namun, kecenderungan berkurangnya partisipasi generasi muda menjadi
catatan kritis dalam penelitian ini. Generasi tersebut cenderung memiliki

Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 253-278 261



T. Wildan & Al Mutia Gandhi

preferensi pada media digital yang lebih interaktif dan berorientasi visual, sehingga
pertunjukan tradisional dirasa tidak cukup menarik untuk dijadikan media ekspresi
keagamaan mereka. Seorang pemuda menyatakan:

“Melihat tarian tradisional itu lama dan kurang greget. Saya lebih suka buat
konten video pendek tentang nilai Islam dengan efek musik kekinian. Lebih
cepat dan jangkauannya luas.” (M-08, Anggota Masyarakat, Wawancara,
2024).

Pandangan senada diungkapkan remaja lain:

“Teman-teman saya lebih tahu challenge di TikTok daripada gerakan Tari

Saman. Untuk menarik kami, mungkin perlu dibikin versi yang lebih singkat

dan bisa diikuti secara online.” (M-12, Anggota Masyarakat, Wawancara,

2024).

Di sinilah letak tantangan utama dalam menjaga keberlanjutan media
tradisional sebagai wahana dakwah dan pendidikan. Seorang seniman tradisional
yang juga guru menyadari kesenjangan ini:

“Kami ahli di gerakan dan filosofi tari, tapi tidak paham algoritma media
sosial. Kalau tidak ada yang menjembatani, bagaimana anak muda mau
tertarik?” (ST-11, Seniman Tradisional, Wawancara, 2024).

Teoti cultural sustainability menjadi kerangka yang relevan untuk menafsirkan
dinamika ini. Seperti dikemukakan oleh Throsby (2001), keberlanjutan budaya
mencakup upaya menjaga nilai-nilai simbolik dalam masyarakat melalui
mekanisme regenerasi, adaptasi, dan perlindungan terhadap bentuk-bentuk
ekspresi yang mengandung muatan identitas kolektif. Dalam hal ini, media
tradisional di Kota Langsa harus diposisikan bukan sebagai warisan statis,
melainkan sebagai entitas budaya yang hidup dan bisa dikontekstualisasikan ulang
dalam ruang sosial kontemporer. Upaya integrasi media ini ke dalam sistem
pendidikan, media sosial, atau platform digital lokal dapat menjadi solusi strategis
untuk menjembatani generasi lama dan baru dalam kerangka pelestarian budaya
religius.

Media tradisional di Kota Langsa berperan signifikan dalam membentuk
dan memperkuat identitas budaya lokal melalui pelestarian kearifan lokal dan
tradisi yang diwariskan secara turun-temurun. Salah satu bentuk media tradisional
yang sangat berpengaruh adalah folklor lisan yang menceritakan asal usul Kota
Langsa, yang berfungsi sebagai indikator apresiasi terhadap sejarah, kesenian, dan
budaya masyarakat setempat. Folklor ini tidak hanya menjadi sarana hiburan,
tetapi juga media pendidikan budaya yang menguatkan rasa kebersamaan dan
identitas pluralistik masyarakat Langsa (Riyani et al., 2020).

Selain itu, tradisi keagamaan seperti mwengang—ritual penyembelihan hewan
menjelang bulan Ramadan dan Idulfitri—menjadi bagian penting dari kehidupan

262 Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 253-278



Strategi Dakwah Kultural Melalui Media Tradisional dalam Kebetlanjutan Tradisi Keagamaan di Kota Langsa

sosial dan budaya masyarakat Langsa (Nur et al., 2024). Tradisi ini tidak hanya
memperkuat nilai-nilai keagamaan, tetapi juga menjadi simbol solidaritas sosial dan
penghormatan terhadap warisan leluhur. Pelaksanaan meugang yang masih lestari di
tengah modernisasi menunjukkan bagaimana media tradisional berfungsi sebagai
jembatan penghubung antara generasi tua dan muda, menjaga kesinambungan
budaya lokal sekaligus menyesuaikan diri dengan dinamika zaman (Prasetyo et al,,
2024).

Lebih jauh, media tradisional di Kota Langsa juga mencakup penggunaan
bahasa daerah Aceh yang menjadi salah satu pilar utama dalam mempertahankan
identitas budaya. Bahasa Aceh yang digunakan dalam berbagai media tradisional,
seperti cerita rakyat, pertunjukan seni, dan upacara adat, memperkuat eksistensi
budaya lokal dan nilai-nilai kebudayaan yang melekat pada masyarakat (Aoulia,
2024). Literasi media berbasis kearifan lokal Aceh di Kota Langsa juga menjadi
cara efektif untuk menangkal dampak negatif media massa modern dan menjaga
masyarakat tetap kritis serta berakar kuat pada budaya sendiri (Nucifera & Hidayat,
2019).

Secara keseluruhan, media tradisional di Kota Langsa tidak hanya menjadi
sarana komunikasi, hiburan, dan ritual, tetapi juga memainkan peran strategis
dalam pembentukan identitas budaya lokal yang plural dan dinamis. Melalui
folklor, tradisi keagamaan, bahasa daerah, dan kearifan lokal yang terus
dipertahankan dan diadaptasi, media tradisional membantu masyarakat Langsa
mempertahankan jati diri mereka di tengah arus modernisasi dan globalisasi.

Dengan demikian, penggunaan media tradisional dalam kegiatan keagamaan
di Kota Langsa tidak dapat dilepaskan dari maknanya sebagai sarana dakwah yang
bersifat kultural dan kontekstual. Ia hadir tidak hanya untuk mempertunjukkan
seni, tetapi juga untuk menanamkan nilai, memperkuat iman, serta menjaga
kontinuitas memori kolektif masyarakat. Penelitian ini menunjukkan bahwa
meskipun tantangan modernisasi tidak bisa dihindari, media tradisional tetap
mampu beradaptasi selama ia didukung oleh upaya regenerasi yang terencana dan
pemaknaan ulang yang sesuai dengan dinamika zaman.

Persepsi Masyarakat terhadap Relevansi Media Tradisional

Hasil penelitian yang diperoleh melalui diskusi kelompok terarah (Focus Group
Discussion) mengungkapkan bahwa persepsi masyarakat Kota Langsa terhadap
media tradisional masih menunjukkan tingkat penghargaan yang tinggi, terutama
dalam kaitannya dengan fungsi sosial dan spiritualnya. Media tradisional dinilai
tetap relevan sebagai sarana pemelihara nilai-nilai kolektif, simbol budaya lokal,
serta instrumen pengikat harmoni sosial dalam kehidupan masyarakat. Di
kalangan generasi tua dan kelompok paruh baya, media tradisional dipandang
bukan hanya sebagai saluran informasi atau hiburan, tetapi juga sebagai bagian

Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 253-278 263



T. Wildan & Al Mutia Gandhi

dari identitas diri dan komunitas. Pandangan ini sejalan dengan konsep cultural
memory yang dikemukakan oleh Jan Assmann (2011), bahwa bentuk-bentuk
ekspresi budaya yang diwariskan secara turun-temurun berfungsi sebagai ruang
simbolik yang mempertahankan ingatan kolektif suatu masyarakat, khususnya
dalam aspek religius dan historis (Assmann, 2011).

Namun, respons yang berbeda muncul dari generasi muda yang cenderung
memiliki afinitas lebih tinggi terhadap media digital dan platform berbasis internet.
Mereka menganggap media tradisional sebagai bentuk komunikasi yang tidak lagi
sejalan dengan kebutuhan estetik dan gaya hidup kontemporer yang serba cepat,
visual, dan interaktif. Dalam perspektif mereka, media tradisional sering kali
dianggap tidak cukup menarik, bahkan ketinggalan zaman, karena tidak mampu
menyediakan pengalaman komunikatif yang dinamis sebagaimana yang
ditawarkan media sosial, video pendek, atau aplikasi hiburan interaktif. Perubahan
ini dapat dijelaskan melalui pendekatan uses and gratifications theory (Blumler & Katz,
1974), yang menckankan bahwa individu memilih media berdasarkan kepuasan
yang dicari, seperti hiburan, interaksi sosial, atau ekspresi identitas. Ketika media
tradisional tidak lagi memenuhi kebutuhan tersebut, terutama dalam bentuk dan
tampilan, maka ia kehilangan daya tariknya di mata pengguna muda.

Di kalangan generasi tua (> 50 tahun) dan kelompok paruh baya (30-50
tahun) yang aktif dalam praktik keagamaan dan adat, media tradisional dipandang
sebagal inti dari identitas kolektif. Media tradisional bukan hanya alat komunikasi,
tetapl juga sarana pemelihara cultural memory (Assmann, 2011), penjaga harmoni
sosial, dan penanda keberlanjutan tradisi. Pandangan ini sejalan dengan fungsi
simbolis media tradisional yang mengikat komunitas dalam ingatan dan nilai
bersama.

Sebaliknya, di kalangan generasi muda (18-30 tahun), meskipun terdapat
apresiasi terhadap nilai budaya yang diusung, media tradisional sering dianggap
kurang sesuai dengan preferensi komunikasi kontemporer yang mengutamakan
kecepatan, visualitas, dan interaktivitas. Mereka cenderung memandang media
tradisional melalui lensa wses and gratifications theory (Blumler & Katz, 1974), di mana
media dipilih berdasarkan kemampuannya memenuhi kebutuhan akan hiburan,
sosialisasi, dan ekspresi diri. Ketika media tradisional dianggap tidak memenuhi
kebutuhan tersebut—khususnya dalam bentuk penyajian—maka daya tariknya
pun berkurang.

Namun, penurunan minat ini tidak serta-merta bermakna penolakan total.
Sebagian generasi muda justru melihat potensi integrasi antara media tradisional
dengan platform digital, seperti pendokumentasian pertunjukan ratib saman di
YouTube atau konten edukasi budaya di TikTok dan Instagram. Upaya ini
menunjukkan adanya ruang dialog antargenerasi di mana nilai-nilai tradisional
dapat dihadirkan kembali melalui medium yang sesuai dengan konteks kekinian.

264 Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 253-278



Strategi Dakwah Kultural Melalui Media Tradisional dalam Kebetlanjutan Tradisi Keagamaan di Kota Langsa

Tabel berikut menyajikan ringkasan persepsi berdasarkan kelompok usia,
yang disusun berdasarkan sintesis dari hasil wawancara mendalam dengan 15
informan dan 1 sesi FGD dengan 8 peserta. Tabel ini dilengkapi dengan jumlah
informan per kategori, alasan atau rasionalisasi yang muncul, serta kutipan

representatif untuk mendeskripsikan nuansa

pandangan masing-masing

kelompok.
Tabel 2.
Persepsi Masyarakat terhadap Relevansi Media Tradisional Berdasarkan Kelompok
Usia
Kelompok Jumlah Pandangan Alasan/Rasionalisasi Kutipan
Usia Informan Umum Utama Representatif
(dari 15)
> 50 tahun 5 Sangat relevan, Berfungsi sebagai  “Media seperti rebana
bagian integral pengikat  komunitas  dan suling dalam ikir
dari  identitas dalam ritual. bukan sekadar bunyi,
budaya dan Merupakan  warisan Zl‘l./l adalah  doa Jang
agama. . . bidup.  Kalan  bilang,
yang harus dilestarikan .
h bilanglah rub  budaya
secara utuh. kita.” (TKA-01,
Memiliki kekuatan Tokoh Agama)
spiritual dan simbolis
yang tidak tergantikan.
30-50 8 Relevan, tetapi Diakui nilainya, tetapi “Kita  tidak  bisa
tahun memerlukan perlu  dibuat lebih  memaksa anak muda
adaptasi  dan menarik bagi generasi menyukai sendati
modernisasi muda. dengan cara lama. Tapi
dalam kalau dikemas dengan
penyajian. Mendukung  inovasi wma.z/ .dan cerita Jang
- id kekinian, mereka pasti
seperti integrasi dengan -, . (ST-07,
teknologi. .
Seniman
Tetap penting dalam Tradisional)
konteks formal
keagamaan dan adat.
18-30 2 Kurang relevan  Dianggap lambat dan  “Saya suka libat tari
tahun secara kurang interaktif. Saman di Instagram,

langsung, tetapi
tetbuka untuk
bentuk hybrid
atau digital.

Lebih nyaman
mengonsumsi konten
budaya melalui media

digital.

sern  dan  mudah
diakses. Tapi  kalan
harus datang langsung
ke acara adat, rasanya
kurang  praktis”” (M-
12, Anggota

Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 253-278

265



T. Wildan & Al Mutia Gandhi

Masyarakat, 28

Mau terlibat jika ada
tahun)

pendekatan  edukatif
yang kreatif.

Sumber: Observasi Penulis, 2025

Data di atas merupakan hasil analisis tematik terhadap wawancara dan FGD.
Pengelompokan usia dilakukan berdasarkan kesamaan pola persepsi yang muncul
dalam narasi informan, bukan berdasarkan survei kuantitatif. Kutipan dipilih
sebagal representasi dari tema yang dominan dalam setiap kelompok.

Meski demikian, penurunan minat generasi muda tidak serta-merta
menandakan bahwa media tradisional kehilangan nilai substansialnya. Yang terjadi
lebih tepat dipahami sebagai perubahan preferensi mediatik yang mencerminkan
pergeseran struktur pengalaman budaya akibat transformasi teknologi informasi.
Dalam konteks ini, media tradisional menghadapi tantangan untuk beradaptasi
tanpa kehilangan jati dirinya. Sebagian masyarakat Langsa, terutama yang terlibat
dalam komunitas seni atau pendidikan keagamaan, menyadari pentingnya inovasi
dalam bentuk pengemasan ulang media tradisional agar dapat menjangkau
kelompok usia yang lebih muda. Penggunaan media digital sebagai medium
pelestarian dan dokumentasi pertunjukan, seperti video pertunjukan ratib saman
diunggah ke YouTube atau konten edukasi kebudayaan di TikTok dan Instagram,
menjadi bentuk integrasi yang potensial dalam menyelaraskan nilai lama dengan
kanal baru.

Fenomena ini menegaskan pentingnya membangun jembatan komunikasi
antargenerasi agar nilai-nilai yang terkandung dalam media tradisional tetap hidup
dan relevan. Dalam teori komunikasi lintas budaya, fenomena ini dapat dilihat
sebagai benturan sekaligus peluang, di mana generasi yang lebih tua perlu
memahami cara komunikasi generasi muda, sementara generasi muda perlu
dikenalkan kembali pada nilai-nilai kultural yang bersumber dari akar tradisinya.
Oleh sebab itu, tantangan persepsi ini bukan sekadar perbedaan selera, melainkan
soal bagaimana media tradisional bisa tampil sebagai ruang dialog antar zaman
yang merespons kebutuhan kognitif, emosional, dan simbolik masyarakat secara
berkelanjutan (Mahanani & Syafuddin, 2024).

Dengan demikian, persepsi masyarakat terhadap relevansi media tradisional
mencerminkan dinamika budaya yang kompleks antara upaya pelestarian dan
tuntutan perubahan. Kota Langsa, dengan karakternya yang religius dan
tradisional, menyediakan ruang sosiokultural yang khas bagi media tradisional
untuk terus hidup, namun keberlangsungan itu sangat bergantung pada
kemampuan untuk membangun resonansi dengan generasi muda—-baik secara
bentuk, narasi, maupun medium yang digunakan. Tantangan ke depan terletak
pada bagaimana menciptakan strategi komunikasi antargenerasi yang mampu

266 Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 253-278



Strategi Dakwah Kultural Melalui Media Tradisional dalam Kebetlanjutan Tradisi Keagamaan di Kota Langsa

memadukan kesetiaan pada nilai tradisi dengan kreativitas penyampaian yang
sesual dengan zaman.

Tantangan terhadap Keberlanjutan Media Tradisional

Keberlanjutan media tradisional di Kota Langsa menghadapi tekanan yang
kompleks di tengah arus modernisasi yang kian menguat. Penelitian ini menyoroti
sejumlah tantangan utama yang secara nyata menghambat upaya pelestarian media
tradisional, baik sebagai ekspresi budaya maupun sebagai medium penyampai
nilai-nilai keagamaan. Salah satu tantangan mendasar yang teridentifikasi adalah
melemahnya proses regenerasi pelaku seni tradisi. Seni pertunjukan seperti Sexdati
dan Saman, yang dahulu menjadi kebanggaan masyarakat dan medium ritual
keagamaan, kini mengalami penurunan peminat, terutama di kalangan generasi
muda. Minimnya ketertarikan ini bukan semata disebabkan oleh pergeseran selera,
melainkan juga oleh tidak adanya sistem pendidikan dan pewarisan nilai budaya
yang sistematis di lingkungan sosial maupun lembaga pendidikan formal.
Ketidakterlibatan generasi muda dalam proses transmisi nilai-nilai budaya ini
secara perlahan menciptakan jarak antara tradisi dan realitas kehidupan
kontemporer mereka (McLuhan, 1994).

Selain persoalan regenerasi, hambatan struktural dalam bentuk lemahnya
dukungan kebijakan pemerintah daerah turut memperparah situasi ini. Minimnya
insentif bagi pelaku seni tradisional, kurangnya pelatihan, serta ketiadaan ruang
representasi yang layak dalam kalender budaya resmi daerah menjadi bukti konkret
bahwa media tradisional belum ditempatkan sebagai aset budaya strategis dalam
perencanaan pembangunan. Dalam kerangka teori kebijakan budaya (exltural policy
theory), absennya intervensi negara dalam pelestarian budaya lokal mencerminkan
kegagalan dalam memaknai budaya sebagai modal sosial yang dapat dikapitalisasi
untuk kepentingan pembangunan manusia dan identitas kolektif. Ketika dukungan
struktural lemah, maka pelestarian media tradisional hanya bergantung pada daya
tahan komunitas, yang pada umumnya memiliki keterbatasan sumber daya dan
akses terhadap media promosi modern (Postman, 2005).

Lebih jauh, pengaruh budaya populer yang difasilitasi oleh media digital dan
sosial turut mempercepat pergeseran orientasi budaya masyarakat dari pola
komunal menuju preferensi yang lebih individualistik dan konsumtif. Budaya
pertunjukan tradisional yang bersifat kolektif dan membutuhkan partisipasi aktif
mulai tergantikan oleh konten visual cepat konsumsi seperti video singkat, live
streaming, dan media interaktif lainnya. Dalam konteks media ecology sebagaimana
dijelaskan oleh Neil Postman dan Marshall McLuhan, perubahan medium tidak
hanya mengubah cara berkomunikasi, tetapi juga membentuk ulang cara berpikir,
merasa, dan bertindak. Ketika masyarakat lebih terbiasa dengan bentuk
komunikasi digital yang instan dan visual, maka bentuk komunikasi tradisional

Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 253-278 267



T. Wildan & Al Mutia Gandhi

yang bersifat naratif, reflektif, dan ritualistik menjadi terpinggirkan (Gray, 2007).

Pergeseran ini tentu tidak dapat dilawan hanya dengan pendekatan
konservatif yang semata berfokus pada pelestarian bentuk. Sebaliknya, diperlukan
pendekatan yang lebih transformatif dan dialogis, di mana media tradisional
dikontekstualisasikan ulang dalam kerangka kekinian. Misalnya, pertunjukan
Saman atau Seudati dapat direpresentasikan dalam bentuk dokumentasi digital,
pertunjukan daring, atau kolaborasi dengan teknologi audio-visual untuk
menjangkau audiens muda yang lebih visual dan interaktif. Transformasi ini tidak
dimaksudkan untuk menghilangkan nilai tradisional, melainkan untuk memperluas
ruang eksistensi media tersebut di tengah perubahan struktur komunikasi publik.
Dalam hal ini, integrasi media tradisional dengan teknologi komunikasi baru
menjadi kebutuhan mendesak, bukan sekadar pilihan strategis (Ahearne, 2009).

Tantangan mendasar adalah melemahnya proses regenerasi pelaku seni
tradisi. Data yang dikumpulkan dari Dinas Kebudayaan dan Pariwisata Kota
Langsa serta wawancara dengan komunitas seni menunjukkan tren yang
mengkhawatirkan. Dari 12 kelompok seni Sexdati yang tercatat aktif pada tahun
2010, hanya tersisa 5 kelompok yang masih rutin berlatih dan tampil pada tahun
2024. Bahkan dari 5 kelompok ini, rata-rata usia penari adalah 45 tahun ke atas,
dengan hanya sekitar 15% anggotanya yang berusia di bawah 30 tahun.

Contoh spesifik dapat dilihat pada Grup Seudati Geunaseh Porna di Gampong
Meurandeh. Pada dekade 1990-an, grup ini memiliki 30 penari aktif yang sebagian
besar adalah remaja. Saat ini, grup tersebut hanya memiliki 8 penari, dengan
anggota termuda berusia 38 tahun. Upaya merekrut anggota baru dari kalangan
pelajar SMA selama tiga tahun terakhir hanya berhasil menarik 3 orang, dan
ketiganya keluar setelah 6 bulan karena alasan waktu dan ketertarikan pada
aktivitas lain seperti kursus komputer atau kegiatan digital.

“Anak muda sekarang maunya yang cepat, instan, dan bisa dipamerkan di
media sosial. Latthan Seudati itu berat, butuh disiplin tinggi, dan hasilnya
belum tentu dilihat banyak orang seperti konten TikTok,” (ST-03, Seniman
Tradisional, Wawancara, 2025).

Berdasarkan pendataan komunitas, jumlah pengrajin alat musik
tradisional rapa’i dan geundrang di Kota Langsa tinggal 7 orang, semuanya berusia
di atas 50 tahun. Tidak ada penerus muda yang mempelajari keahlian ini secara
serius dalam 5 tahun terakhir. Sementara itu, jumlah pemain (s) ahli untuk Tari
Saman yang mampu memimpin sebuah kelompok diperkirakan kurang dari 10
orang di seluruh kota. Kelangkaan ini mengancam kualitas dan bahkan
kelangsungan penyelenggaraan pertunjukan itu sendiri.

Tantangan struktural berupa lemahnya dukungan kebijakan tidak hanya
berupa wacana umum, tetapi termanifestasi dalam beberapa bentuk konkret,
Alokasi anggaran untuk kesenian tradisional dalam APBD Kota Langsa pada

268 Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 253-278



Strategi Dakwah Kultural Melalui Media Tradisional dalam Kebetlanjutan Tradisi Keagamaan di Kota Langsa

tahun 2025 hanya sekitar Rp 150 juta, yang sebagian besar digunakan untuk biaya
pertunjukan dalam event seremonial pemerintah. Hanya sekitar 10% yang
dialokasikan untuk pelatihan, regenerasi, atau pemeliharaan alat. Kota Langsa
belum memiliki kalender budaya resmi yang menjadwalkan dan menganggarkan
pertunjukan tradisional secara rutin di berbagai lokasi. Akibatnya, kelompok seni
sangat bergantung pada undangan yang sifatnya insidental, seperti peringatan hari
besar nasional atau kunjungan pejabat. Tidak ada peraturan daerah (Perda) atau
qanun yang secara khusus memberikan insentif tetap (misalnya tunjangan
kesehatan, bantuan alat) kepada pelaku seni tradisional yang telah berjasa, atau
yang melindungi ruang latihan komunitas dari alih fungsi lahan.

Penelitian ini mendokumentasikan setidaknya dua kasus upaya pelestarian
yang kurang berhasil, yang dapat menjadi pembelajaran berharga, proyek
“Digitalisasi Tari Seudati” oleh Gewunaseh Poma, proyek ini mendokumentasikan 5
jenis tari Seudati dalam video high-definition. Namun, video tersebut hanya
diunggah di sebuah website khusus yang minim promosi. Hasilnya, dalam 3 tahun,
video total hanya ditonton kurang dari 2.000 kali. Kegagalan terjadi karena tidak
melibatkan komunitas seni dalam strategi distribusi, tidak mengoptimalkan
platform yang digemari anak muda (seperti YouTube Shorts atau TikTok), dan
tidak ada tindak lanjut untuk mengajak penonton tetlibat lebih jauh.

Program “Sanggar Seni di Sekolah” oleh Dinas Pendidikan Kota Langsa,
program memasukkan pelatihan singkat Tari Saman ke 10 sekolah. Awalnya
antusias, namun program terhenti setelah 2 tahun karena: (1) guru pembina tidak
memiliki latar belakang seni yang memadai, (2) tidak ada alokasi anggaran lanjutan
untuk kostum dan alat musik, (3) jadwal bentrok dengan persiapan ujian nasional.
Program ini gagal menciptakan keberlanjutan karena bersifat proyek, bukan
kebijakan sistemik.

Tantangan lain datang dari perubahan perilaku budaya masyarakat. Generasi
muda lebih tertarik menjadi konsumen pasif konten digital yang cepat dan
menghibur, dibandingkan menjadi partisipan aktif dalam seni tradisional yang
membutuhkan komitmen waktu, tenaga, dan proses belajar panjang. Seorang
informan muda (M-12) menggambarkan,

Nonton video Tari Saman 1 menit di TikTok itu seru. Tapi latthan 3 jam

setiap minggu? Itu berat, belum tentu teman-teman kita lihat” (M-12,

Anggota Masyarakat, Wawancara, 2025)

Dengan demikian, tantangan terhadap keberlanjutan media tradisional di
Kota Langsa bukanlah abstraksi teoretis, melainkan realitas yang terukur dan
spesifik: menurun drastisnya jumlah pelaku dan kelompok seni, minimnya
regenerasi, dukungan kebijakan yang bersifat seremonial dan jangka pendek,
serta pergeseran mendasar dalam cara generasi muda berinteraksi dengan budaya.
Rekonstruksi paradigma pelestarian harus dimulai dari pengakuan akan realitas

Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 253-278 269



T. Wildan & Al Mutia Gandhi

konkret ini, kemudian merancang strategi yang tidak hanya adaptif secara
teknologi, tetapi juga responsif terhadap kondisi sosial-ekonomi pelaku dan
kebutuhan psikologis generasi baru. Keberlangsungan media tradisional
bergantung pada kemampuan untuk menjawab pertanyaan praktis: bagaimana
membuat tradisi tidak hanya bermakna, tetapi juga ferlibat bernilai—Dbaik secara
kultural, sosial, maupun personal—bagi generasi yang hidup di era digital.

Strategi Adaptasi dan Komodifikasi Media Tradisional

Dalam menghadapi tantangan modernisasi yang kian mendesak, sejumlah
komunitas budaya di Kota Langsa telah menunjukkan inisiatif strategis dalam
mengadaptasi media tradisional agar tetap relevan dalam lanskap komunikasi
kontemporer. Penelitian ini menemukan bahwa adaptasi media tradisional tidak
semata dilakukan melalui pelestarian bentuk-bentuk pertunjukan, melainkan juga
melalui transformasi medium dan fungsi, yang memungkinkan media tradisional
menjangkau audiens yang lebih luas, khususnya generasi muda. Salah satu bentuk
strategl yang berkembang adalah proses digitalisasi, di mana seni-seni tradisional
seperti ratib debus, zikir barzanji, dan fari Sendati didokumentasikan dalam bentuk
video dan disebarluaskan melalui platform digital seperti YouTube. Inisiatif ini
tidak hanya menjadi sarana pelestarian, tetapi juga menjadi bentuk komodifikasi
budaya yang memungkinkan seni tradisional menjadi bagian dari ekosistem media
digital yang kompetitif (Bhabha, 2012).

Digitalisasi konten media tradisional, seperti dokumentasi video razib
debus, ikir  barzanji, dan fari Sewdati yang diunggah ke platform YouTube,
Instagram, dan TikTok, menunjukkan hasil yang beragam. Data dari kanal
komunitas “Budaya Langsa” di YouTube menunjukkan bahwa video
pertunjukan ratib saman yang diunggah selama periode 2022-2024 telah ditonton
lebih dari 50.000 kali, dengan rata-rata durasi tonton 4,2 menit dari total durasi 7
menit. Engagement dalam bentuk like, komentar, dan share juga menunjukkan
antusiasme, terutama dari penonton berusia 18-34 tahun (sekitar 65% dari total
viewer). Di platform TikTok, konten pendek berdurasi 15-60 detik yang
menampilkan highlight 7277 Seudati dengan backsound musik modern telah
mencapai 200.000 views dan ribuan like, terutama dari pengguna di luar Aceh.
Data ini mengindikasikan bahwa digitalisasi berhasil memperluas jangkauan
audiens, meskipun interaksi yang terjadi seringkali masih bersifat permukaan (/ght
engagenient,.

Namun, efektivitas strategi ini perlu dilihat secara kritis. Meski
angka pews tinggi, belum ada bukti kuat bahwa digitalisasi secara langsung
meningkatkan partisipasi fisik generasi muda dalam kegiatan tradisional di tingkat
komunitas. Sebagian informan muda (M-12) mengakui:

“Saya sering lihat tari Saman di Instagram, tapi belum pernah ikut latihan.

270 Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 253-278



Strategi Dakwah Kultural Melalui Media Tradisional dalam Kebetlanjutan Tradisi Keagamaan di Kota Langsa

Lihatnya saja sudah cukup, seru dan tidak perlu repot.” (M-12, Anggota

Masyarakat, Wawancara, 2025)

Hal ini mengindikasikan bahwa digitalisasi mungkin menciptakan cu/tural
consumers pasif, bukan cultural practitioners aktif. Selain itu, algoritma platform digital
cenderung menyasar audiens yang sudah memiliki ketertarikan pada konten
budaya atau pariwisata, sehingga jangkauannya mungkin terbatas pada kelompok
tertentu dan belum berhasil menarik minat generasi muda lokal yang sepenuhnya
teralienasi dari akar budayanya.

Di Gampong Matang Seulimeng, misalnya, komunitas seni lokal berhasil
menyajikan ratib debus—sebuah tradisi yang sarat muatan spiritual dan simbolik—
dalam format pertunjukan panggung yang lebih modern, namun tetap
mempertahankan nilai-nilai keagamaannya. Penyajian ini kemudian dikemas
sebagai konten audio-visual dan disiarkan melalui kanal daring yang dikelola
komunitas. Langkah ini mencerminkan upaya kreatif dalam menjembatani tradisi
dengan teknologi, serta sebagai strategi memperluas jangkauan pesan spiritual
melalui media yang lebih akrab dengan gaya hidup digital masyarakat saat ini.
Fenomena ini dapat dianalisis melalui pendekatan cu/tural hybridity sebagaimana
dikemukakan oleh Homi Bhabha, di mana praktik budaya mengalami transformasi
melalui percampuran antara elemen tradisional dan modern dalam ruang
representasi baru, seperti media digital.

Strategi adaptasi ini juga mencakup integrasi seni tradisional ke dalam
kegiatan pendidikan formal dan nonformal. Di sejumlah sekolah di Langsa, seni
pertunjukan seperti Zari saman dan zikir barganji mulai diperkenalkan dalam
kegiatan ekstrakurikuler sebagai bagian dari pendidikan karakter berbasis nilai
lokal. Pendekatan ini menjadi penting dalam membentuk kesadaran budaya
generasi muda sejak dini, serta menanamkan nilai-nilai keagamaan melalui metode
yang lebih aplikatif dan kontekstual. Dari perspektif pedagogi budaya, ini merupakan
bentuk transfer nilai yang tidak hanya mendidik secara kognitif, tetapi juga
membentuk afeksi dan identitas kultural peserta didik (Ahmed & Shogbesan,
2023).

Perbandingan dengan studi-studi lain, seperti yang dilakukan oleh Setiawan
& Darmastuti, menunjukkan pola serupa, di mana kemasan ulang media
tradisional melalui platform digital mampu meningkatkan penerimaan generasi
muda terhadap bentuk-bentuk budaya lokal (Setiawan & Darmastuti, 2021).
Namun, yang menjadi kekhasan Kota Langsa adalah integrasi yang kuat antara
ckspresi budaya dan nilai-nilai religius, yang menjadikan pelestarian media
tradisional tidak hanya bermakna kultural, tetapi juga spiritual. Dalam kerangka
ini, seni tradisional bukan hanya menjadi instrumen komunikasi estetis, melainkan
juga menjadi medium dakwah dan penguatan moral publik. Dimensi ini
memperkaya pemahaman kita tentang relasi antara media, agama, dan identitas

Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 253-278 271



T. Wildan & Al Mutia Gandhi

kolektif di tengah perubahan sosial (Throsby, 2001).

Proses komodifikasi yang menyertai digitalisasi membawa dilema mendasar
antara menjaga otentisitas dan menciptakan daya tarik komersial. Di Gampong
Matang Seulimeng, pertunjukan razib debus yang telah diadaptasi untuk panggung
modern dan dokumentasi digital mengalami beberapa modifikasi, seperti
pengurangan durasi ritual, penambahan elemen pencahayaan dramatis, dan
pemilihan angle kamera yang lebih cinematik. Meski komunitas berusaha
mempertahankan inti spiritualnya, terdapat kekhawatiran dari para sesepuh
mengenai penyederhanaan makna. Seorang tokoh adat (PA-10) menyatakan:

“Kalau hanya untuk tontonan, bahaya. Ratib bukan sekadar tarian, tapi ada
doa dan makna di setiap gerak. Jangan sampai hilang ruhnya karena dikejar
jumlah penonton.” (M-04, Tokoh Adat, Wawancara, 2025)

Risiko komodifikasi juga terlihat dalam upaya kolaborasi dengan brand lokal
untuk sponsorship pertunjukan. Meski membuka peluang finansial, tekanan untuk
membuat konten yang “instagramable” atau “viralkan” terkadang menggeser
fokus dari kedalaman ritual ke aspek hiburan visual. Studi kasus dari daerah lain,
seperti komodifikasi Tari Kecak di Bali yang sering dikritik karena menjadi terlalu
teatrikal dan kehilangan konteks ritualnya, menjadi pembelajaran berharga bagi
Langsa. Di sisi lain, kesuksesan adaptasi Wayang Kulit di Yogyakarta yang berhasil
memadukan streaming digital dengan pendalaman narasi filosofis menunjukkan
bahwa komodifikasi tidak selalu negatif, asalkan dikelola dengan kesadaran kritis
dan melibatkan penjaga tradisi dalam proses kreatif (Anwar et al., 2023).

Analisis data demografis engagement menunjukkan pola yang menarik.
Sekitar 70% penonton konten budaya Langsa di YouTube berasal dari luar
Provinsi Aceh (terutama Jakarta, Jawa Barat, dan Sumatera Utara), sementara
hanya 30% yang berasal dari dalam Aceh. Di platform TikTok, meski ada tren
lokal, mayoritas engagement tetap berasal dari pengguna di kota-kota besar
Indonesia. Hal ini mengindikasikan bahwa strategi digitalisasi saat ini lebih efektif
dalam membangun branding budaya Langsa ke khalayak nasional dan internasional,
sekaligus menarik minat wisatawan, daripada secara langsung menjangkau dan
melibatkan generasi muda lokal dalam praktik tradisi. Untuk menyasar pemuda
Langsa, diperlukan pendekatan yang lebih terintegrasi, seperti kolaborasi dengan
influencer lokal, integrasi konten ke dalam mata pelajaran sekolah secara interaktif,
atau penyelenggaraan workshop digital storytelling bagi generasi muda.

Perbandingan dengan daerah lain memberikan perspektif yang berharga.
Keberhasilan revitalisasi Tari Saman melalui program “Saman Goes to School” di
Bireuen, Aceh, menunjukkan bahwa kombinasi antara pelatihan intensif di
sckolah, kompetisi antarsekolah, dan dokumentasi profesional yang
disebatluaskan secara digital dapat meningkatkan partisipasi aktif pelajar.
Sementara itu, pengalaman Sen7 Bebegig di Jawa Barat yang mengalami komodifikasi

272 Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 253-278



Strategi Dakwah Kultural Melalui Media Tradisional dalam Kebetlanjutan Tradisi Keagamaan di Kota Langsa

masif untuk pariwisata justru mengakibatkan pendangkalan makna dan penurunan
minat generasi muda lokal yang menganggapnya sekadar pertunjukan untuk turis.
Pelajaran ini menegaskan bahwa kesuksesan adaptasi tidak diukur dari popularitas
digital semata, tetapi dari kemampuannya memperkuat pemahaman, regenerasi
pelaku, dan keberlanjutan praktik di tingkat akar rumput.

Namun demikian, adaptasi dan komodifikasi ini bukan tanpa risiko. Ketika
seni tradisional dikemas untuk kebutuhan pasar atau konsumsi digital, terdapat
kemungkinan terjadinya penyederhanaan makna atau komersialisasi berlebihan
yang mereduksi nilai-nilai spiritual dan historis yang terkandung di dalamnya. Oleh
karena itu, penting bagi komunitas budaya dan lembaga pendidikan untuk tetap
menjaga otentisitas makna serta kehati-hatian dalam menentukan batas antara
inovasi dan distorsi budaya. Dalam hal ini, pendekatan cu/tural governance diperlukan
agar proses transformasi budaya berjalan dalam kerangka etis dan partisipatif
(Miller & Yudice, 2002).

Dengan demikian, strategi adaptasi dan komodifikasi media tradisional di
Kota Langsa menunjukkan bahwa keberlanjutan tradisi sangat bergantung pada
kemampuan komunitas lokal untuk membaca arah zaman, serta meresponsnya
dengan inovasi yang tetap berpijak pada nilai-nilai kultural dan religius. Penelitian
ini menegaskan bahwa media tradisional, jika dikelola secara cermat dan
kontekstual, tidak hanya dapat bertahan dalam pusaran modernisasi, tetapi juga
dapat mengalami revitalisasi sebagai bagian dari dinamika budaya yang terus
bergerak.

Kontribusi Media Tradisional terhadap Kohesi Sosial dan Dakwah Kultural

Temuan penelitian ini menegaskan bahwa media tradisional di Kota Langsa tidak
hanya berfungsi sebagai sarana ekspresi budaya, tetapi juga memainkan peran
sentral dalam memperkuat kohesi sosial dan mendukung dakwah kultural di
tengah masyarakat yang plural secara sosial dan religius. Dalam konteks perayaan
hari-hari besar Islam seperti Maulid Nabi, Isra’ Mi’raj, dan bulan suci Ramadan,
media tradisional seperti pertunjukan ratib saman, barganji, dan debus menjadi ruang
ekspresi bersama yang menyatukan warga dari berbagai kelompok usia dan kelas
sosial dalam satu kesadaran kolektif. Media ini membentuk apa yang dalam teori
Emile Durkheim disebut sebagai “solidaritas mekanik,” yaitu bentuk solidaritas
sosial yang terbentuk melalui kesamaan nilai, ritus, dan praktik budaya yang
diinternalisasi bersama (Durkheim, 2016).

Fungsi media tradisional sebagai perekat sosial di Langsa bekerja melalui
mekanisme partisipasi komunitas. Kegiatan pertunjukan seni dan ritual keagamaan
yang berbasis tradisi lokal menciptakan ruang dialog antar individu dan
antargenerasi, yang tidak hanya memperkuat jaringan sosial, tetapi juga
membangun rasa memiliki terhadap identitas kultural bersama. Dalam kerangka

Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 253-278 273



T. Wildan & Al Mutia Gandhi

teori komunikasi budaya, media tradisional di sini berperan sebagai cultural
transmitter yang tidak sekadar menyampaikan pesan, tetapi juga merawat struktur
makna yang telah menjadi bagian integral dari kehidupan masyarakat. Setiap
pertunjukan tidak hanya menjadi ajang hiburan, melainkan juga wahana
penyampaian pesan-pesan moral dan spiritual yang bersumber dari nilai-nilai
Islam, namun dikemas dalam bentuk yang dapat diterima dan dipahami secara
emosional oleh masyarakat luas (Carey & Adam, 2008).

Lebih lanjut, media tradisional di Langsa memiliki kapasitas unik sebagai
media dakwah yang tidak konfrontatif, tetapi menyentuh melalui pendekatan
simbolik dan naratif yang dekat dengan keseharian masyarakat. Dalam banyak
kasus, nilai-nilai keagamaan yang disampaikan melalui seni tradisional diterima
dengan lebih terbuka dibandingkan dengan metode dakwah verbal yang
cenderung bersifat instruktif. Hal ini menunjukkan bahwa seni tradisional
merupakan bagian dari strategi dakwah kultural yang inklusif, karena melibatkan
emosi, estetika, dan pengalaman bersama. Pendekatan ini sejalan dengan gagasan
cultural religiosity, yang menekankan bahwa praktik keagamaan dapat terwujud
melalui ekspresi kultural yang tidak selalu bersifat tekstual atau normatif, tetapi
terikat dalam narasi kolektif masyarakat (Hjarvard, 2008).

Meskipun dalam kehidupan sehari-hari media tradisional kerap tergeser oleh
dominasi media digital yang lebih cepat dan personal, dalam konteks perayaan
komunal dan peristiwa sakral, media ini tetap menunjukkan vitalitasnya. Kekuatan
simbolik dan emosional yang dimilikinya memungkinkan media tradisional
berperan sebagai social integrator, yang menjaga harmoni sosial dan memperkuat
nilai-nilai kebersamaan. Kehadiran media tradisional di ruang publik Langsa
menunjukkan bahwa modernisasi tidak selalu berujung pada erosi budaya lokal,
selama media tersebut mampu menyesuaikan diri dengan dinamika masyarakat
tanpa kehilangan makna dasarnya (Geertz, 2017).

Kontribusi media tradisional terhadap dakwah kultural dan kohesi sosial di
Kota Langsa menunjukkan bahwa pelestarian warisan budaya tidak hanya penting
untuk alasan estetika atau sejarah, tetapi juga karena perannya yang krusial dalam
membangun tatanan sosial yang inklusif, toleran, dan berbasis nilai spiritual.
Dalam konteks ini, pelibatan media tradisional sebagai bagian dari strategi
komunikasi sosial dan keagamaan menjadi sangat relevan, terutama di tengah
tantangan disintegrasi nilai dan individualisme yang kerap muncul sebagai dampak
sampingan dari modernisasi. Oleh karena itu, pemeliharaan dan penguatan media
tradisional harus ditempatkan sebagai bagian dari agenda pembangunan kultural
yang strategis, bukan sekadar sebagai upaya konservasi budaya yang pasif.

274 Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 253-278



Strategi Dakwah Kultural Melalui Media Tradisional dalam Kebetlanjutan Tradisi Keagamaan di Kota Langsa

PENUTUP

Berdasarkan hasil temuan dan analisis data, penelitian ini menyimpulkan bahwa
media tradisional di Kota Langsa masih memiliki posisi yang signifikan dalam
kehidupan sosial dan keagamaan masyarakat. Meskipun dihadapkan pada tekanan
modernisasi dan dominasi media digital, media tradisional tetap berfungsi sebagai
medium komunikasi kultural dan spiritual, terutama dalam momentum perayaan
hari besar Islam. Tradisi seperti Meugang, serta pertunjukan seni seperti Tari
Seudati dan Saman, menunjukkan bahwa nilai-nilai lokal dan keagamaan masih
melekat kuat dalam praktik komunikasi masyarakat. Temuan ini mengonfirmasi
relevansi teori komunikasi budaya dan ekologi media, bahwa media tradisional
dapat bertahan selama ia mampu beradaptasi dan menemukan ceruknya dalam
sistem komunikasi yang terus berkembang.

Secara konseptual, penelitian ini memberikan kontribusi terhadap
penguatan pemahaman tentang relasi antara media, budaya lokal, dan dinamika
sosial keagamaan dalam konteks masyarakat semi-urban. Temuan ini juga
meneckankan pentingnya strategi regenerasi dan digitalisasi sebagai langkah
konkret dalam menjaga keberlanjutan media tradisional. Namun demikian,
penelitian ini memiliki keterbatasan dalam hal cakupan wilayah dan keberagaman
aktor yang dilibatkan, sehingga generalisasi temuan perlu dilakukan dengan kehati-
hatian. Penelitian lanjutan dapat diarahkan pada eksplorasi lintas wilayah atau
pendekatan etnografis yang lebih mendalam, guna menggali dinamika komunikasi
tradisional dalam masyarakat yang lebih luas dan kompleks secara sosial-budaya.

DAFTAR PUSTAKA

Ahearne, J. (2009). Cultural policy explicit and implicit: a distinction and some
uses. International Journal of Cultural Policy, 15(2), 141-153.

Ahmed, A. T., & Shogbesan, Y. O. (2023). Exploring Pedagogical Content
Knowledge of Teachers: a Paradigm For Measuring Teachet’s
Effectiveness.  Pedagogi:  Jurnal  limu  Pendidikan, — 23(1),  64-73.
https://doi.org/10.24036/pedagogi.v23i1.1540

Anwar, A. S., Irfansyah, 1., & Sulistyaningtyas, T. (2023). Perancangan Adaptasi
“gaya stilasi” tokoh wayang kulit untuk pemanfaatan pada virtual reality
(Studi kasus: Tokoh Rahwana). Ars: Jurnal Seni Rupa Dan Desain, 26(1), 47—
56.

Aoulia, B. R. P. (2024). Peran Bahasa Aceh Dalam Mempertahankan Identitas
Budaya di Era Globalisasi. Jurnal Society: Pengamat Perubaban Sosial, 4(2), 85—
96.

Assmann, J. (2011). Cultural memory and early civilization: Writing, remembrance, and
political imagination. Cambridge University Press.

Bandjar, A. (2020). Antasari Bandjar Penggunaan Media Tradisional Dalam

Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 253-278 275



T. Wildan & Al Mutia Gandhi

Penyampaian Dan Penyebaran Pesan Di Desa Hitu Kecamatan Leihitu
Kabupaten Maluku Tengah. HIPOTES A, 74(1), 70-81.

Bhabha, H. K. (2012). The location of culture. routledge.

Blumler, J. G., & Katz, E. (1974). The Uses of Mass Communications: Current Perspectives
on Gratifications Research. Sage Annnal Reviews of Commmunication Research 1V olume
I

Carey, J. W., & Adam, G. S. (2008). Communication as culture, revised edition: Essays on
media and society. routledge.

Durkheim, E. (2016). The elementary forms of religious life. In Social theory re-wired
(pp. 52-67). Routledge.

Fairuz, S. F., & Rahman, A. (2015). Peranan Pekan Kebudayaan Aceh (Pka) Ke Iv
Dan V Dalam Membangkitkan Kebudayaan Aceh:(Studi Kasus Tari Saman
Dan Seudati). SEUNEUBOK LADA: Jurnal 1lmn-Iimu Sejarah, Sosial, Budaya
Dan Kependidikan, 2(1), 70-85.

Fathurokhmabh, F. (2024). Metodologi Penelitian Komunikasi Kualitatif. Bumi Aksara.

Geertz, C. (2017). The interpretation of cultures. Basic books.

Gray, C. (2007). Commodification and instrumentality in cultural policy.
International Journal of Cultural Policy, 13(2), 203-215.

Habibah, A. F. (2021). Era masyarakat informasi sebagai dampak media baru.
Jurnal Teknologi Dan Sistem Informasi Bisnis, 3(2), 350—3063.

Hjarvard, S. (2008). The mediatization of religion: A theory of the media as agents
of religious change. Northern Lights: Film & Media Studies Yearbook, 6(1), 9—
26.

Kholil, S. (2016). Metodologi Penelitian Konunikasi Fenomenologi.

Kusumajanti, K., Syarifuddin, S., Sanulita, H., & Gopur, G. (2025). Metodologi
Penelitian Kualitatif:: Teori Dan Paradigma Baru Bidang mu Sosial. PT. Sonpedia
Publishing Indonesia.

Mahanani, P. A. R., & Syafuddin, K. (2024). The Integration of Bugis Cultural
Values and Islamic Teachings in Digital Media. Re/igious: Jurnal Studi Agama-
Agama Dan Lintas Budaya, 8(1), 71-82.
https://doi.org/10.15575/1jsalb.v8i1.33664

Marzuki, M. (2014). Tradisi Meugang dalam Masyarakat Aceh: Sebuah Tafsir
Agama dalam Budaya. E/ Harakah: Jurnal Budaya Islam, 16(2), 216-233.

McLuhan, M. (1994). Understanding media: The extensions of man. MIT press.

Miller, T., & Yudice, G. (2002). Cultural policy.

Muksin, N. N., Marini, M., Jati, R. P., & Mauliansyah, F. (2024). Buku Referensi
Metodologi ~ Penelitian Bidang Sosial dan  Komunikasi: Panduan dan Teori
Komprebensif terbadap metodologi - penelitan bidang social dan  komunikasi. PT.
Sonpedia Publishing Indonesia.

Newman, N., Dutton, W., & Blank, G. (2013). Social media in the changing

276 Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 253-278



Strategi Dakwah Kultural Melalui Media Tradisional dalam Kebetlanjutan Tradisi Keagamaan di Kota Langsa

ecology of news: The fourth and fifth estates in Britain. International Journal
of Internet Science, 7(1).

Nucifera, P., & Hidayat, M. T. (2019). Analisis nilai-nilai kearifan lokal Aceh
melalui literasi media. Jurnal Metamorfosa, 7(2), 211-222.

Nur, A., Marissa, N., & Ramadhan, N. (2024). Ragam Kuliner Meugang Idul Adha
Di Aceh Tahun 2014 Culinary Of Idul Adha’s Meugang In Aceh. Se/, 2(2).
https://doi.org/10.22435/sel.v2i2.4640.72-76

Postman, N. (2005). Amusing ourselves to death: Public disconrse in the age of show business.
Penguin.

Prasetyo, O., Rahman, A., & Anis, M. (2024). Tradisi meugang masyarakat Kota
Langsa dan relevansinya dalam pembelajaran sejarah. Agastya: Jurnal Sejarab
Dan Pembelajarannya, 14(2), 180—194.

Putra, J. Y., Adisel, A., & Yunarman, S. (2025). Peran Kesenian Tari Andun Dalam
Membangun Jiwa Sosial Masyarakat Desa Suka Merindu Kabupaten
Seluma. Jurnal Penelitian Llmu Pendidikan Indonesia, 4(1), 293—299.

Putri, A. M., & Amri, A. (2018). AKULTURASI DALAM TRADISI
MEUGANG  (Studi Deskriptif pada Masyarakat Gampong Jawa
Kecamatan Kuta Raja Banda Aceh). Jurnal Iimiah Mabasiswa Fakultas Lmu
Sosial & lmn Politik, 3(1).

Quah, C. Y, & Ng, K. H. (2022). A systematic literature review on digital
storytelling authoring tool in education: January 2010 to January 2020.
International Jonrnal of Human—Computer Interaction, 38(9), 851-867.

Riyani, M., Ramazan, R., Habsari, N. T., & Nafisah, D. (2020). Pemanfaatan
folklor asal usul Kota Langsa sebagai media pendidikan perdamaian. Sewinar
Nasional Peningkatan Mutu Pendidikan, 1(1), 24-32.

Ruotsalainen, J., & Heinonen, S. (2015). Media ecology and the future ecosystemic
society. European Journal of Futures Research, 3, 1-10.

Setiawan, H., & Darmastuti, R. (2021). Strategi Komunikasi Radio Suara Salatiga
Dalam Upaya Mendapatkan Loyalitas Pendengar Di Era Digital (Studi
Konvergensi Media Dengan Pendekatan Budaya Lokal). Komuniti: Jurnal
Komunikasi Dan Teknologi Informasi, 13(2), 159—174.

Throsby, C. D. (2001). Economics and culture. Cambridge university press.

Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 253-278 277



T. Wildan & Al Mutia Gandhi

278 Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 253-278



