
 

Diterima: Oktober 2025. Disetujui: November 2025. Dipublikasikan: Desember 2025 253 

 

 

 

 

Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu dakwah 
Volume 25, Nomor 2, 2025, 253-278 

DOI: 10.15575/anida.v25i2.46105 
Fakultas Dakwah dan Komunikasi, UIN Sunan Gunung Djati Bandung 

https://journal. uinsgd.ac.id/index.php/anida 

 

Strategi Dakwah Kultural melalui Media Tradisional 
dalam Keberlanjutan Tradisi Keagamaan di Kota 

Langsa 

T. Wildan1* & Al Mutia Gandhi2 
12IAIN Langsa, Aceh, Indonesia 

*wildan@iainlangsa.ac.id 

 
ABSTRACT 

This study investigates the role and sustainability of traditional media in Islamic religious 
practices in Langsa City, Aceh, amidst the pressures of modernization and digital media 
penetration. It aims to understand the functions, challenges, and adaptation strategies of 
traditional media, as well as intergenerational community perceptions towards it. Employing a 
descriptive qualitative approach, data were collected through in-depth interviews with 15 key 
informants, participatory observation, focus group discussions (FGDs), and document studies, 
and then analyzed thematically. The findings reveal that traditional media (such as Meugang, 
Seudati Dance, and Saman) continue to play a central role as a means of religious expression, 
cultural communication, and strengthening social cohesion. However, their sustainability faces 
serious challenges, including a decline in regeneration among young practitioners, weak policy 
support, and competition with digital media. In response, communities have developed adaptation 
strategies such as content digitization and integration into education, although this raises 
dilemmas between preserving authenticity and commodification. The study concludes that the 
continuity of traditional media depends on contextual adaptive abilities that blend local values 
with innovations in format and medium. These findings contribute to the studies of cultural 
communication and media ecology and recommend the need for supportive policies, cultural 
education, and a gender-inclusive approach for revitalization. Further research with a broader 
ethnographic scope is suggested. 
Keywords: Cultural communication; Langsa City; modernization; religious tradition; 

traditional media. 

PENDAHULUAN 

Media tradisional memegang peran sentral dalam pelestarian dan transmisi nilai-
nilai budaya, terutama dalam ruang kehidupan sosial dan keagamaan masyarakat 
(Marzuki, 2014). Dalam konteks Kota Langsa, Aceh, media ini bukan sekadar alat 
komunikasi konvensional, melainkan telah menjadi bagian integral dari sistem 



T. Wildan & Al Mutia Gandhi 

 

254 Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 253-278 

 

simbolik masyarakat yang menopang struktur identitas kolektif. Ia berfungsi 
sebagai sarana pewarisan tradisi, penyampai nilai-nilai moral, dan perwujudan 
ekspresi spiritual yang dijalankan secara turun-temurun melalui berbagai bentuk 
pertunjukan, ritus, dan narasi lisan (Bandjar, 2020). 

Di tengah masyarakat Langsa yang bercorak religius dan kental dengan adat 
istiadat, media tradisional masih menempati posisi vital dalam berbagai 
momentum keagamaan dan kultural. Tradisi meugang, misalnya, merupakan praktik 
yang lebih dari sekadar ritual penyembelihan hewan menjelang bulan Ramadan 
atau hari raya (Prasetyo et al., 2024). Ia berfungsi sebagai mekanisme sosial yang 
mempererat hubungan antaranggota masyarakat, menjadi media ekspresi nilai 
kebersamaan, serta bentuk aktualisasi ajaran Islam dalam bingkai lokalitas budaya. 
Praktik ini juga merepresentasikan interkoneksi antara keimanan dan kearifan 
lokal, di mana agama tidak hadir dalam ruang yang terisolasi, melainkan dileburkan 
dalam tradisi yang hidup (Putri & Amri, 2018). Seorang pemangku adat 
menjelaskan fungsi ini secara gamblang: 

“Meugang itu bukan sekadar makan daging. Di situ kita kumpul, bagi-bagi, 
dan ingat bahwa kita bersaudara. Itu adalah ajaran agama yang hidup dalam 
adat kami.” (PA-02, Pemangku Adat, Wawancara, 2024) 
Hal yang sama tampak dalam praktik kesenian tradisional seperti Tari 

Seudati dan Tari Saman, yang tidak hanya tampil sebagai pertunjukan estetik, tetapi 
juga sebagai ekspresi religius dan sosial (Fairuz & Rahman, 2015). Kedua tarian ini 
bukan sekadar seni gerak, melainkan bentuk komunikasi kolektif yang sarat akan 
pesan-pesan spiritual, persaudaraan, dan penghormatan terhadap nilai-nilai luhur. 
Keberadaan media seperti ini menunjukkan bahwa komunikasi dalam masyarakat 
tidak selalu bergantung pada teknologi digital atau narasi visual modern, tetapi juga 
berlangsung melalui tubuh, suara, dan simbol-simbol budaya yang dimaknai secara 
komunal (Habibah, 2021). Seorang seniman tradisional menegaskan: 

“Tari Seudati itu bahasa tubuh yang penuh makna. Setiap tepuk dada, 
hentakan kaki, itu ada ceritanya. Ada nilai jihad, ada nilai persatuan umat. 
Itu cara kami berdakwah tanpa kata-kata.” (ST-03, Seniman Tradisional, 
Wawancara, 2025) 
Namun, dalam arus modernisasi yang kian menguat, keberlangsungan media 

tradisional menghadapi tantangan serius. Gelombang digitalisasi dan penetrasi 
media baru telah mengubah cara masyarakat mengakses dan memproduksi 
informasi. Perubahan ini tidak hanya berdampak pada preferensi media, tetapi juga 
berpotensi menggeser orientasi nilai budaya generasi muda yang lebih terpapar 
oleh logika instan dan estetika global. Dalam konteks ini, media tradisional harus 
berhadapan dengan tuntutan untuk bertransformasi agar tetap relevan, tanpa 
kehilangan esensi budaya yang dikandungnya. Seorang anggota masyarakat muda 



Strategi Dakwah Kultural Melalui Media Tradisional dalam Keberlanjutan Tradisi Keagamaan di Kota Langsa 

 

Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 253-278 255 

 

 

 

 

menggambarkan pergeseran ini: 

“Anak muda sekarang lebih sering scroll TikTok daripada nonton Seudati. 
Kalau tidak dibikin menarik dan cepat, tradisi akan ditinggalkan.” (M-12, 
Anggota Masyarakat, 18 tahun, Wawancara, 2025) 
Perubahan gaya hidup, pergeseran nilai sosial, serta penetrasi media digital 

menyebabkan media tradisional harus beradaptasi agar tidak terpinggirkan. 
Fenomena ini menimbulkan pertanyaan penting mengenai bagaimana media 
tradisional di Kota Langsa dapat terus berfungsi sebagai wahana komunikasi 
budaya dan keagamaan di tengah arus modernisasi yang kian deras. Adaptasi 
media tradisional, termasuk melalui digitalisasi media lokal seperti Radio Swara 
Cempala Kuneng, menjadi salah satu upaya untuk memperkuat identitas budaya 
lokal sekaligus menjawab tantangan zaman. Seorang inovator seni menyatakan: 

“Kami coba rekam pertunjukan ratib saman, lalu upload di YouTube. Agar 
anak muda di mana saja bisa lihat. Tapi tetap, rasanya berbeda dengan hadir 
langsung.” (ST-15, Seniman Tradisional, Wawancara, 2025) 
Teori komunikasi budaya dan ekologi media memberikan kerangka analitis 

yang penting untuk membaca fenomena ini. Melalui perspektif ecology of media, 
media dipahami sebagai organisme yang hidup dalam suatu lingkungan sosial dan 
kultural yang saling berinteraksi dan bersaing untuk merebut perhatian publik, 
ruang ekspresi, dan legitimasi simbolik (Ruotsalainen & Heinonen, 2015). Dalam 
ekosistem ini, media tradisional akan mampu bertahan jika dapat menemukan 
ceruknya---niche---yang sesuai dengan kebutuhan masyarakat kontemporer. Hal 
ini tidak berarti bahwa media tradisional harus sepenuhnya tunduk pada 
mekanisme pasar dan estetika digital, tetapi bahwa ia perlu menciptakan model 
adaptasi yang tetap setia pada nilai-nilai lokal, sekaligus membuka diri terhadap 
inovasi (Newman et al., 2013). 

Penggunaan media sosial, digital storytelling, hingga bentuk pertunjukan 
daring (online performances), menjadi peluang yang dapat dijajaki untuk 
menghidupkan kembali media tradisional dalam format yang lebih kontekstual 
(Quah & Ng, 2022). Pengalaman dari berbagai daerah di Indonesia menunjukkan 
bahwa pelestarian media tradisional akan lebih efektif jika melibatkan strategi 
regenerasi melalui pendidikan budaya, pemberdayaan komunitas, serta integrasi 
nilai-nilai lokal ke dalam platform komunikasi digital. 

Kota Langsa, sebagai salah satu wilayah yang memiliki karakter religius kuat 
dan kental dengan nilai-nilai tradisional, menjadi ruang yang menarik untuk 
melihat dinamika penggunaan media tradisional di tengah arus modernisasi. Di 
satu sisi, masyarakatnya masih memelihara bentuk-bentuk komunikasi tradisional 
yang berkaitan erat dengan ritus keagamaan dan kearifan lokal. Di sisi lain, mereka 
juga mulai berinteraksi dengan berbagai teknologi komunikasi modern yang 



T. Wildan & Al Mutia Gandhi 

 

256 Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 253-278 

 

membawa paradigma baru dalam berkomunikasi. Situasi ini menciptakan 
ketegangan sekaligus peluang, di mana media tradisional dapat dimaknai ulang 
sebagai bentuk resistensi budaya atau bahkan sebagai media yang diadaptasi dalam 
kerangka dakwah dan pendidikan keagamaan yang kontekstual. Seorang tokoh 
agama menyampaikan pandangannya: 

“Syariat Islam di Aceh bukan untuk membunuh budaya, tapi menyaringnya. 
Media tradisional yang baik justru kita jadikan sarana syiar.” (TKA-01, Tokoh 
Agama, Wawancara, 2025) 
Berdasarkan latar belakang di atas, penelitian ini dirumuskan untuk 

menjawab pertanyaan, bagaimana peran dan fungsi media tradisional dalam 
praktik tradisi keagamaan masyarakat Kota Langsa di tengah arus modernisasi? 
Apa tantangan konkret yang dihadapi media tradisional dalam mempertahankan 
eksistensi dan relevansinya, terutama terkait regenerasi pelaku, dukungan 
kebijakan, dan persaingan dengan media digital? Bagaimana persepsi generasi 
berbeda (lansia, paruh baya, dan muda) terhadap relevansi media tradisional, dan 
faktor apa yang membentuk perbedaan persepsi tersebut? Bagaimana strategi 
adaptasi dan komodifikasi yang dikembangkan oleh komunitas lokal untuk 
menjaga keberlanjutan media tradisional, serta bagaimana efektivitas dan dilema 
yang menyertai strategi tersebut? 

Melalui pendekatan sosiokultural dan teori komunikasi media, artikel ini 
bertujuan untuk menelaah bagaimana media tradisional di Kota Langsa masih 
digunakan, terutama dalam konteks tradisi keagamaan, serta bagaimana ia 
berhadapan dengan tantangan modernisasi yang terus berkembang. Kajian ini 
penting untuk melihat bukan hanya bagaimana media tradisional bertahan, tetapi 
juga bagaimana media tradisional berevolusi dan menemukan relevansi baru dalam 
lanskap komunikasi kontemporer. 

Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji penggunaan media tradisional di 
Kota Langsa, khususnya dalam konteks tradisi keagamaan dan bagaimana media 
tersebut berhadapan dengan dinamika modernisasi. Dengan memahami peran dan 
tantangan media tradisional, diharapkan dapat ditemukan strategi pelestarian yang 
efektif agar warisan budaya dan nilai-nilai keagamaan tetap hidup dan relevan bagi 
generasi masa kini dan mendatang. 

Penelitian ini menerapkan pendekatan kualitatif deskriptif yang bertujuan 
untuk memperoleh pemahaman yang mendalam dan kontekstual mengenai 
penggunaan media tradisional dalam ranah tradisi keagamaan di Kota Langsa, 
serta bagaimana media tersebut menghadapi tantangan modernisasi. Pendekatan 
ini dipilih karena memungkinkan peneliti untuk mengeksplorasi realitas sosial 
secara holistik, melalui pengamatan langsung terhadap praktik budaya, interaksi 
sosial, dan makna simbolik yang dilekatkan oleh masyarakat pada media 
tradisional. 



Strategi Dakwah Kultural Melalui Media Tradisional dalam Keberlanjutan Tradisi Keagamaan di Kota Langsa 

 

Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 253-278 257 

 

 

 

 

Jenis data yang digunakan dalam penelitian ini meliputi data primer dan 
sekunder. Data primer diperoleh melalui wawancara mendalam dengan informan 
kunci, termasuk tokoh agama, pemangku adat, pelaku seni tradisional, dan anggota 
masyarakat yang masih aktif memanfaatkan media tradisional dalam kegiatan 
keagamaan. Selain itu, observasi partisipatif dilakukan dengan menghadiri dan 
mengamati langsung berbagai peristiwa ritual dan kegiatan budaya yang 
menggunakan media tradisional sebagai bagian integral dari praktik 
komunikatifnya. Data sekunder dikumpulkan melalui penelusuran dokumentasi 
tertulis, arsip lokal, rekaman audio-visual media tradisional, serta literatur 
akademik yang relevan mengenai dinamika media tradisional dan pengaruh 
modernisasi di kawasan studi. 

Pengumpulan data dilakukan dengan menggunakan beberapa teknik yang 
saling melengkapi. Wawancara mendalam dirancang untuk menggali persepsi, 
pengalaman, dan pemaknaan para informan terhadap eksistensi dan peran media 
tradisional dalam kehidupan keagamaan mereka (Kholil, 2016). Teknik ini 
memberikan ruang bagi narasi personal yang mencerminkan cara pandang 
komunitas terhadap perubahan sosial yang mereka alami. Di samping itu, 
observasi partisipatif memungkinkan peneliti merekam perilaku nyata dalam 
konteks ritual atau pertunjukan budaya, serta menangkap dinamika sosial yang 
mungkin tidak terungkap dalam wawancara (Muksin et al., 2024). Untuk 
memperluas perspektif, dilakukan juga Focus Group Discussion (FGD) yang 
melibatkan berbagai pemangku kepentingan, seperti tokoh masyarakat, pemuda, 
dan akademisi, dengan tujuan mengidentifikasi tantangan struktural dan peluang 
strategis dalam mempertahankan relevansi media tradisional. Studi dokumentasi 
menjadi pelengkap penting dalam proses triangulasi data, yakni dengan menelusuri 
jejak sejarah dan wacana yang tercermin dalam arsip dan publikasi mengenai 
perkembangan media tradisional di Kota Langsa. 

Populasi dalam penelitian ini mencakup seluruh pemangku kepentingan 
yang terlibat dalam penggunaan dan pelestarian media tradisional di Kota Langsa. 
Pemilihan informan dilakukan dengan teknik purposive sampling yaitu teknik 
pengambilan sampel sumber data dengan pertimbangan tertentu, misalnya orang 
tersebut dianggap paling tahu tentang apa yang kita harapkan. Kriteria pemilihan 
informan adalah sebagai berikut: (1) memiliki peran langsung dalam penggunaan, 
pelestarian, atau pengambilan keputusan terkait media tradisional dalam konteks 
keagamaan. (2) memiliki pengalaman minimal 5 tahun dalam aktivitas terkait 
media tradisional. (3) bersedia berpartisipasi dan memberikan informasi yang 
mendalam. 

Jumlah informan yang diwawancarai secara mendalam adalah 15 orang, yang 
dipilih hingga mencapai kejenuhan data (data saturation), yaitu ketika tidak lagi 
ditemukan tema atau informasi baru yang signifikan dari wawancara tambahan. 



T. Wildan & Al Mutia Gandhi 

 

258 Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 253-278 

 

Selain itu, dilakukan 1 sesi FGD yang melibatkan 8 peserta dengan komposisi: 2 
tokoh agama, 2 pemangku adat, 2 pelaku seni tradisional, dan 2 perwakilan 
generasi muda. 

Adapun profil informan kunci yang diwawancarai: 

Tabel 1.  

Profil Informan Kunci yang diwawancarai 

Kode 
informan 

Usia Peran/Status Keterlibatan dengan Media Tradisional 

TKA-01 52 Tokoh Agama 
Penggunaan media tradisional dalam ritual 
keagamaan selama 20 tahun 

PA-02 48 Pemangku Adat 
Pelestari dan penjaga adat yang mengintegrasikan 
media tradisional dalam upacara adat 

ST-03 45 
Seniman 
Tradisional 

Pembuat dan pemain alat musik tradisional dalam 
acara keagamaan 

M-04 60 
Anggota 
Masyarakat 

Pengguna aktif media tradisional dalam kegiatan 
keagamaan harian 

TKA-05 55 Tokoh Agama 
Pengajar dan praktisi media tradisional dalam 
pendidikan keagamaan 

PA-06 50 Pemangku Adat Inisiator revitalisasi media tradisional di komunitas 

ST-07 42 
Seniman 
Tradisional 

Pengembang adaptasi media tradisional dengan 
unsur modern 

M-08 30 
Anggota 
Masyarakat 

Generasi muda yang aktif melestarikan media 
tradisional 

TKA-09 58 Tokoh Agama 
Narasumber ritual dan pemimpin komunitas 
keagamaan 

PA-10 53 Pemangku Adat Ahli sejarah dan simbolisme media tradisional 

ST-11 47 
Seniman 
Tradisional 

Pengrajin alat media tradisional dan pelatih generasi 
muda 

M-12 18 
Anggota 
Masyarakat 

Partisipan aktif dalam pertunjukan media 
tradisional 

TKA-13 61 Tokoh Agama 
Penulis dan dokumentator media tradisional 
keagamaan 

PA-14 56 Pemangku Adat 
Koordinator acara adat yang menggunakan media 
tradisional 

ST-15 44 
Seniman 
Tradisional 

Innovator dalam menggabungkan media tradisional 
dengan teknologi 



Strategi Dakwah Kultural Melalui Media Tradisional dalam Keberlanjutan Tradisi Keagamaan di Kota Langsa 

 

Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 253-278 259 

 

 

 

 

Sumber: Observasi Penulis, 2025 

Pengumpulan data dilakukan dengan beberapa teknik yang saling 
melengkap: pertama, wawancara mendalam, hal ini dilakukan untuk menggali 
persepsi, pengalaman, dan pemaknaan informan terhadap media tradisional. 
Panduan wawancara semi-terstruktur digunakan untuk memastikan kedalaman 
dan fokus tema. Kedua, observasi partisipatif, peneliti terlibat langsung dalam 
kegiatan ritual dan budaya untuk merekam perilaku, interaksi, dan konteks 
penggunaan media tradisional. Ketiga, Focus Group Discussion (FGD), dilaksanakan 
dengan 8 peserta untuk mengidentifikasi tantangan, peluang, dan strategi 
pelestarian media tradisional. Diskusi difasilitasi dengan panduan tema terbuka. 
Keempat, studi dokumentasi, digunakan untuk melengkapi dan memvalidasi data 
primer melalui analisis arsip, rekaman, dan literatur terkait. 

Data yang terkumpul dianalisis menggunakan metode analisis tematik yang 
dikembangkan oleh Braun & Clarke (2006). Pendekatan ini dipilih karena 
memungkinkan peneliti untuk mengidentifikasi, menganalisis, dan melaporkan 
pola (tema) dalam data secara sistematis dan mendalam. Proses analisis dilakukan 
dalam enam tahap yang saling berkaitan, sebagaimana dijelaskan di bawah ini. 

Adapun tahapan analisis tematik, peneliti akan melakukan familiarisasi 
dengan data, dimana seluruh data (transkrip wawancara, catatan observasi, hasil 
FGD, dan dokumen) dibaca berulang kali untuk memperoleh pemahaman yang 
menyeluruh. Catatan awal (memoing) dibuat untuk menangkap kesan, ide, dan pola 
awal yang muncul. Selanjutnya data kemudian diproses melalui koding secara 
manual (tanpa perangkat lunak) untuk mengidentifikasi unit-unit makna yang 
relevan dengan pertanyaan penelitian. Proses ini bersifat induktif, di mana kode 
muncul dari data itu sendiri, namun tetap dipandu oleh kerangka konseptual 
penelitian. Pencarian tema (Searching for Themes), kode-kode yang telah dibuat 
kemudian dikelompokkan berdasarkan kemiripan dan keterkaitan konseptualnya 
untuk membentuk calon tema yang lebih luas. Contoh pengelompokan kode dan 
pembentukan tema dapat dilihat pada tabel di bawah ini (Kusumajanti et al., 2025). 

Tahapan selanjutnya peninjauan tema (Reviewing Themes), calon tema 
kemudian diperiksa ulang terhadap keseluruhan kumpulan data dan kode untuk 
memastikan koherensi dan kecukupan datanya. Tema yang terlalu luas dibagi 
menjadi sub-tema, sementara tema yang kurang didukung data digabungkan atau 
dihilangkan. Tahap ini menghasilkan peta tema akhir yang akurat. Pendefinisian 
dan penamaan tema (Defining and Naming Themes), setiap tema dan sub-tema 
didefinisikan dengan jelas, dirumuskan inti maknanya, dan diberi nama yang 
deskriptif dan informatif. Tahapan akhir, penulisan laporan (Producing the Report), 
temuan akhir dianalisis dan disajikan secara naratif dalam laporan penelitian, 
dengan disertai kutipan data yang kuat dan representatif untuk mengilustrasikan 
setiap tema (Fathurokhmah, 2024). 



T. Wildan & Al Mutia Gandhi 

 

260 Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 253-278 

 

Lokasi penelitian berpusat di Kota Langsa, Aceh, sebuah wilayah yang 
memiliki dinamika sosial-budaya yang khas, terutama dalam kaitannya dengan 
pelestarian nilai-nilai keagamaan dan kultural di tengah arus modernisasi. Subjek 
penelitian mencakup berbagai elemen masyarakat yang memiliki keterlibatan 
langsung maupun tidak langsung dalam pemanfaatan media tradisional, yaitu 
tokoh agama, pemangku adat, seniman tradisional, masyarakat umum pengguna 
media tradisional, serta generasi muda yang menjadi aktor penting dalam proses 
transisi budaya. 

Penelitian ini juga memperhatikan secara ketat prinsip-prinsip etika 
penelitian. Persetujuan dari setiap informan diperoleh sebelum pengumpulan data 
dilakukan, dan seluruh proses penelitian dilakukan dengan menjunjung tinggi 
privasi serta kerahasiaan identitas narasumber. Selain itu, peneliti berkomitmen 
untuk menghormati nilai-nilai lokal, norma sosial, dan praktik budaya yang berlaku 
di masyarakat, baik selama proses pengumpulan data maupun dalam penyusunan 
laporan hasil penelitian. 

Peneliti menyadari posisinya sebagai orang luar (outsider) terhadap budaya 
yang diteliti. Untuk meminimalkan bias, peneliti akan melakukan immersi budaya 
yang cukup lama sebelum pengumpulan data. menggunakan panduan wawancara 
semi-terstruktur untuk memastikan semua topik relevan tercover tanpa terlalu 
mengarahkan jawaban, selanjutnya selalu melibatkan informan dalam proses 
member checking, kemudian secara eksplisit menyebutkan posisi dan latar 
belakang peneliti dalam laporan sebagai bentuk transparansi. 

Dengan pendekatan metodologis yang komprehensif ini, penelitian 
diharapkan dapat menghadirkan pemahaman yang lebih utuh mengenai peran dan 
posisi media tradisional di Kota Langsa, serta bagaimana praktik keagamaan dan 
budaya lokal beradaptasi dalam menghadapi perubahan sosial yang dipicu oleh 
modernisasi dan globalisasi. Pendekatan ini juga memungkinkan penelitian untuk 
mengidentifikasi strategi pelestarian yang relevan dan kontekstual dalam menjaga 
keberlangsungan media tradisional sebagai bagian dari identitas kultural 
masyarakat. 

HASIL DAN PEMBAHASAN  

Penelitian ini menghasilkan sejumlah temuan utama yang menggambarkan 
dinamika penggunaan media tradisional di Kota Langsa dalam konteks perayaan 
tradisi keagamaan serta respons masyarakat terhadap modernisasi. Hasil disajikan 
berdasarkan pengelompokan tematik dari proses analisis data yang mencakup 
persepsi masyarakat, bentuk pelestarian, tantangan modernisasi, serta strategi 
adaptasi yang berkembang. 

 



Strategi Dakwah Kultural Melalui Media Tradisional dalam Keberlanjutan Tradisi Keagamaan di Kota Langsa 

 

Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 253-278 261 

 

 

 

 

Media Tradisional sebagai Sarana Ekspresi Keagamaan dan Budaya 

Dalam konteks masyarakat Kota Langsa yang dikenal religius dan menjunjung 
tinggi nilai-nilai adat, media tradisional tetap memegang peranan penting sebagai 
sarana ekspresi keagamaan dan penguatan identitas budaya (Nucifera & Hidayat, 
2019). Hasil penelitian ini menegaskan bahwa media tradisional tidak sekadar 
menjadi warisan estetis yang bersifat ornamental, melainkan juga berfungsi 
sebagai medium transformatif yang menghubungkan nilai-nilai spiritual dengan 
praksis sosial masyarakat. Dalam perayaan keagamaan seperti Maulid Nabi, Isra’ 
Mi’raj, hingga bulan suci Ramadan, pertunjukan seni tutur seperti zikir barzanji 
dan ratib saman, serta ekspresi visual dan performatif dalam bentuk tari Seudati, 
masih dilestarikan secara aktif. Kegiatan-kegiatan tersebut tidak hanya menjadi 
arena penghayatan keimanan, tetapi juga wahana edukasi kolektif yang 
memperkuat narasi Islam sebagai agama budaya di wilayah ini (Putra et al., 2025). 

Wawancara dengan sejumlah tokoh agama dan pemangku adat 
mengungkapkan bahwa esensi dari media tradisional terletak pada kemampuannya 
menyampaikan pesan moral, religius, dan sosial dalam format yang dapat diterima 
oleh komunitas lokal. Keutuhan bentuk-bentuk ekspresi ini menjadi penting 
karena tidak hanya berperan sebagai penyampai pesan, tetapi juga sebagai 
cerminan struktur nilai dan sistem makna masyarakat Aceh secara umum. Dalam 
perspektif komunikasi budaya, media tradisional di Langsa berfungsi sebagai 
“cultural performance” yang tidak hanya merepresentasikan, tetapi juga mereproduksi 
ideologi kolektif masyarakat, termasuk ideologi keagamaan (Carey & Adam, 2008). 
Fungsi ritualistik media ini sekaligus menegaskan relevansinya dalam memperkuat 
kohesi sosial dan membangun kontinuitas sejarah kolektif antar-generasi. 

Hasil observasi partisipatif menunjukkan bahwa antusiasme masyarakat 
terhadap pertunjukan-pertunjukan tradisional dalam konteks keagamaan masih 
relatif tinggi, terutama di kalangan generasi paruh baya dan lanjut usia. 
Keterlibatan mereka tidak hanya sebagai penonton, tetapi juga sebagai penjaga 
tradisi yang aktif mentransmisikan nilai-nilai kepada lingkungannya. Seorang 
tokoh agama menegaskan komitmen ini:  

“Setiap ada maulid, kami pastikan ada ratib saman. Bukan cuma untuk 
dilihat, tapi untuk diingat. Kami yang tua punya kewajiban mengajarkan 
maknanya pada yang muda.”  (TKA-05, Tokoh Agama, Wawancara, 2025).  
Seorang anggota masyarakat paruh baya juga menambahkan:  

“Saya jarang absen kalau ada pertunjukan Seudati di kampung. Ini bukan 
hiburan biasa, ini bagian dari ibadah dan menjaga warisan nenek moyang.” 
(M-04, Anggota Masyarakat, Wawancara, 2025). 
Namun, kecenderungan berkurangnya partisipasi generasi muda menjadi 

catatan kritis dalam penelitian ini. Generasi tersebut cenderung memiliki 



T. Wildan & Al Mutia Gandhi 

 

262 Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 253-278 

 

preferensi pada media digital yang lebih interaktif dan berorientasi visual, sehingga 
pertunjukan tradisional dirasa tidak cukup menarik untuk dijadikan media ekspresi 
keagamaan mereka. Seorang pemuda menyatakan:  

“Melihat tarian tradisional itu lama dan kurang greget. Saya lebih suka buat 
konten video pendek tentang nilai Islam dengan efek musik kekinian. Lebih 
cepat dan jangkauannya luas.” (M-08, Anggota Masyarakat, Wawancara, 
2024).  
Pandangan senada diungkapkan remaja lain:  

“Teman-teman saya lebih tahu challenge di TikTok daripada gerakan Tari 
Saman. Untuk menarik kami, mungkin perlu dibikin versi yang lebih singkat 
dan bisa diikuti secara online.” (M-12, Anggota Masyarakat, Wawancara, 
2024). 
Di sinilah letak tantangan utama dalam menjaga keberlanjutan media 

tradisional sebagai wahana dakwah dan pendidikan. Seorang seniman tradisional 
yang juga guru menyadari kesenjangan ini:  

“Kami ahli di gerakan dan filosofi tari, tapi tidak paham algoritma media 
sosial. Kalau tidak ada yang menjembatani, bagaimana anak muda mau 
tertarik?” (ST-11, Seniman Tradisional, Wawancara, 2024). 
Teori cultural sustainability menjadi kerangka yang relevan untuk menafsirkan 

dinamika ini. Seperti dikemukakan oleh Throsby (2001), keberlanjutan budaya 
mencakup upaya menjaga nilai-nilai simbolik dalam masyarakat melalui 
mekanisme regenerasi, adaptasi, dan perlindungan terhadap bentuk-bentuk 
ekspresi yang mengandung muatan identitas kolektif. Dalam hal ini, media 
tradisional di Kota Langsa harus diposisikan bukan sebagai warisan statis, 
melainkan sebagai entitas budaya yang hidup dan bisa dikontekstualisasikan ulang 
dalam ruang sosial kontemporer. Upaya integrasi media ini ke dalam sistem 
pendidikan, media sosial, atau platform digital lokal dapat menjadi solusi strategis 
untuk menjembatani generasi lama dan baru dalam kerangka pelestarian budaya 
religius. 

Media tradisional di Kota Langsa berperan signifikan dalam membentuk 
dan memperkuat identitas budaya lokal melalui pelestarian kearifan lokal dan 
tradisi yang diwariskan secara turun-temurun. Salah satu bentuk media tradisional 
yang sangat berpengaruh adalah folklor lisan yang menceritakan asal usul Kota 
Langsa, yang berfungsi sebagai indikator apresiasi terhadap sejarah, kesenian, dan 
budaya masyarakat setempat. Folklor ini tidak hanya menjadi sarana hiburan, 
tetapi juga media pendidikan budaya yang menguatkan rasa kebersamaan dan 
identitas pluralistik masyarakat Langsa (Riyani et al., 2020). 

Selain itu, tradisi keagamaan seperti meugang—ritual penyembelihan hewan 
menjelang bulan Ramadan dan Idulfitri—menjadi bagian penting dari kehidupan 



Strategi Dakwah Kultural Melalui Media Tradisional dalam Keberlanjutan Tradisi Keagamaan di Kota Langsa 

 

Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 253-278 263 

 

 

 

 

sosial dan budaya masyarakat Langsa (Nur et al., 2024). Tradisi ini tidak hanya 
memperkuat nilai-nilai keagamaan, tetapi juga menjadi simbol solidaritas sosial dan 
penghormatan terhadap warisan leluhur. Pelaksanaan meugang yang masih lestari di 
tengah modernisasi menunjukkan bagaimana media tradisional berfungsi sebagai 
jembatan penghubung antara generasi tua dan muda, menjaga kesinambungan 
budaya lokal sekaligus menyesuaikan diri dengan dinamika zaman (Prasetyo et al., 
2024). 

Lebih jauh, media tradisional di Kota Langsa juga mencakup penggunaan 
bahasa daerah Aceh yang menjadi salah satu pilar utama dalam mempertahankan 
identitas budaya. Bahasa Aceh yang digunakan dalam berbagai media tradisional, 
seperti cerita rakyat, pertunjukan seni, dan upacara adat, memperkuat eksistensi 
budaya lokal dan nilai-nilai kebudayaan yang melekat pada masyarakat (Aoulia, 
2024). Literasi media berbasis kearifan lokal Aceh di Kota Langsa juga menjadi 
cara efektif untuk menangkal dampak negatif media massa modern dan menjaga 
masyarakat tetap kritis serta berakar kuat pada budaya sendiri (Nucifera & Hidayat, 
2019). 

Secara keseluruhan, media tradisional di Kota Langsa tidak hanya menjadi 
sarana komunikasi, hiburan, dan ritual, tetapi juga memainkan peran strategis 
dalam pembentukan identitas budaya lokal yang plural dan dinamis. Melalui 
folklor, tradisi keagamaan, bahasa daerah, dan kearifan lokal yang terus 
dipertahankan dan diadaptasi, media tradisional membantu masyarakat Langsa 
mempertahankan jati diri mereka di tengah arus modernisasi dan globalisasi.  

Dengan demikian, penggunaan media tradisional dalam kegiatan keagamaan 
di Kota Langsa tidak dapat dilepaskan dari maknanya sebagai sarana dakwah yang 
bersifat kultural dan kontekstual. Ia hadir tidak hanya untuk mempertunjukkan 
seni, tetapi juga untuk menanamkan nilai, memperkuat iman, serta menjaga 
kontinuitas memori kolektif masyarakat. Penelitian ini menunjukkan bahwa 
meskipun tantangan modernisasi tidak bisa dihindari, media tradisional tetap 
mampu beradaptasi selama ia didukung oleh upaya regenerasi yang terencana dan 
pemaknaan ulang yang sesuai dengan dinamika zaman.  

Persepsi Masyarakat terhadap Relevansi Media Tradisional 

Hasil penelitian yang diperoleh melalui diskusi kelompok terarah (Focus Group 
Discussion) mengungkapkan bahwa persepsi masyarakat Kota Langsa terhadap 
media tradisional masih menunjukkan tingkat penghargaan yang tinggi, terutama 
dalam kaitannya dengan fungsi sosial dan spiritualnya. Media tradisional dinilai 
tetap relevan sebagai sarana pemelihara nilai-nilai kolektif, simbol budaya lokal, 
serta instrumen pengikat harmoni sosial dalam kehidupan masyarakat. Di 
kalangan generasi tua dan kelompok paruh baya, media tradisional dipandang 
bukan hanya sebagai saluran informasi atau hiburan, tetapi juga sebagai bagian 



T. Wildan & Al Mutia Gandhi 

 

264 Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 253-278 

 

dari identitas diri dan komunitas. Pandangan ini sejalan dengan konsep cultural 
memory yang dikemukakan oleh Jan Assmann (2011), bahwa bentuk-bentuk 
ekspresi budaya yang diwariskan secara turun-temurun berfungsi sebagai ruang 
simbolik yang mempertahankan ingatan kolektif suatu masyarakat, khususnya 
dalam aspek religius dan historis (Assmann, 2011). 

Namun, respons yang berbeda muncul dari generasi muda yang cenderung 
memiliki afinitas lebih tinggi terhadap media digital dan platform berbasis internet. 
Mereka menganggap media tradisional sebagai bentuk komunikasi yang tidak lagi 
sejalan dengan kebutuhan estetik dan gaya hidup kontemporer yang serba cepat, 
visual, dan interaktif. Dalam perspektif mereka, media tradisional sering kali 
dianggap tidak cukup menarik, bahkan ketinggalan zaman, karena tidak mampu 
menyediakan pengalaman komunikatif yang dinamis sebagaimana yang 
ditawarkan media sosial, video pendek, atau aplikasi hiburan interaktif. Perubahan 
ini dapat dijelaskan melalui pendekatan uses and gratifications theory (Blumler & Katz, 
1974), yang menekankan bahwa individu memilih media berdasarkan kepuasan 
yang dicari, seperti hiburan, interaksi sosial, atau ekspresi identitas. Ketika media 
tradisional tidak lagi memenuhi kebutuhan tersebut, terutama dalam bentuk dan 
tampilan, maka ia kehilangan daya tariknya di mata pengguna muda. 

Di kalangan generasi tua (> 50 tahun) dan kelompok paruh baya (30–50 
tahun) yang aktif dalam praktik keagamaan dan adat, media tradisional dipandang 
sebagai inti dari identitas kolektif. Media tradisional bukan hanya alat komunikasi, 
tetapi juga sarana pemelihara cultural memory (Assmann, 2011), penjaga harmoni 
sosial, dan penanda keberlanjutan tradisi. Pandangan ini sejalan dengan fungsi 
simbolis media tradisional yang mengikat komunitas dalam ingatan dan nilai 
bersama. 

Sebaliknya, di kalangan generasi muda (18–30 tahun), meskipun terdapat 
apresiasi terhadap nilai budaya yang diusung, media tradisional sering dianggap 
kurang sesuai dengan preferensi komunikasi kontemporer yang mengutamakan 
kecepatan, visualitas, dan interaktivitas. Mereka cenderung memandang media 
tradisional melalui lensa uses and gratifications theory (Blumler & Katz, 1974), di mana 
media dipilih berdasarkan kemampuannya memenuhi kebutuhan akan hiburan, 
sosialisasi, dan ekspresi diri. Ketika media tradisional dianggap tidak memenuhi 
kebutuhan tersebut—khususnya dalam bentuk penyajian—maka daya tariknya 
pun berkurang. 

Namun, penurunan minat ini tidak serta-merta bermakna penolakan total. 
Sebagian generasi muda justru melihat potensi integrasi antara media tradisional 
dengan platform digital, seperti pendokumentasian pertunjukan ratib saman di 
YouTube atau konten edukasi budaya di TikTok dan Instagram. Upaya ini 
menunjukkan adanya ruang dialog antargenerasi di mana nilai-nilai tradisional 
dapat dihadirkan kembali melalui medium yang sesuai dengan konteks kekinian. 



Strategi Dakwah Kultural Melalui Media Tradisional dalam Keberlanjutan Tradisi Keagamaan di Kota Langsa 

 

Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 253-278 265 

 

 

 

 

Tabel berikut menyajikan ringkasan persepsi berdasarkan kelompok usia, 
yang disusun berdasarkan sintesis dari hasil wawancara mendalam dengan 15 
informan dan 1 sesi FGD dengan 8 peserta. Tabel ini dilengkapi dengan jumlah 
informan per kategori, alasan atau rasionalisasi yang muncul, serta kutipan 
representatif untuk mendeskripsikan nuansa pandangan masing-masing 
kelompok. 

Tabel 2.  

Persepsi Masyarakat terhadap Relevansi Media Tradisional Berdasarkan Kelompok 
Usia 

Kelompok 
Usia 

Jumlah 
Informan 
(dari 15) 

Pandangan 
Umum 

Alasan/Rasionalisasi 
Utama 

Kutipan 
Representatif 

> 50 tahun 5 Sangat relevan, 
bagian integral 
dari identitas 
budaya dan 
agama. 

Berfungsi sebagai 
pengikat komunitas 
dalam ritual. 

Merupakan warisan 
yang harus dilestarikan 
secara utuh. 

Memiliki kekuatan 
spiritual dan simbolis 
yang tidak tergantikan. 

“Media seperti rebana 
dan suling dalam zikir 
bukan sekadar bunyi, 
itu adalah doa yang 
hidup. Kalau hilang, 
hilanglah ruh budaya 
kita.” (TKA-01, 
Tokoh Agama) 

30–50 
tahun 

8 Relevan, tetapi 
memerlukan 
adaptasi dan 
modernisasi 
dalam 
penyajian. 

Diakui nilainya, tetapi 
perlu dibuat lebih 
menarik bagi generasi 
muda. 
 

Mendukung inovasi 
seperti integrasi dengan 
teknologi. 

Tetap penting dalam 
konteks formal 
keagamaan dan adat. 

“Kita tidak bisa 
memaksa anak muda 
menyukai seudati 
dengan cara lama. Tapi 
kalau dikemas dengan 
visual dan cerita yang 
kekinian, mereka pasti 
tertarik.” (ST-07, 
Seniman 
Tradisional) 

18–30 
tahun 

2 Kurang relevan 
secara 
langsung, tetapi 
terbuka untuk 
bentuk hybrid 
atau digital. 

Dianggap lambat dan 
kurang interaktif. 

Lebih nyaman 
mengonsumsi konten 
budaya melalui media 
digital. 

“Saya suka lihat tari 
Saman di Instagram, 
seru dan mudah 
diakses. Tapi kalau 
harus datang langsung 
ke acara adat, rasanya 
kurang praktis.” (M-
12, Anggota 



T. Wildan & Al Mutia Gandhi 

 

266 Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 253-278 

 

Mau terlibat jika ada 
pendekatan edukatif 
yang kreatif. 

Masyarakat, 28 
tahun) 

Sumber: Observasi Penulis, 2025 

Data di atas merupakan hasil analisis tematik terhadap wawancara dan FGD. 
Pengelompokan usia dilakukan berdasarkan kesamaan pola persepsi yang muncul 
dalam narasi informan, bukan berdasarkan survei kuantitatif. Kutipan dipilih 
sebagai representasi dari tema yang dominan dalam setiap kelompok. 

Meski demikian, penurunan minat generasi muda tidak serta-merta 
menandakan bahwa media tradisional kehilangan nilai substansialnya. Yang terjadi 
lebih tepat dipahami sebagai perubahan preferensi mediatik yang mencerminkan 
pergeseran struktur pengalaman budaya akibat transformasi teknologi informasi. 
Dalam konteks ini, media tradisional menghadapi tantangan untuk beradaptasi 
tanpa kehilangan jati dirinya. Sebagian masyarakat Langsa, terutama yang terlibat 
dalam komunitas seni atau pendidikan keagamaan, menyadari pentingnya inovasi 
dalam bentuk pengemasan ulang media tradisional agar dapat menjangkau 
kelompok usia yang lebih muda. Penggunaan media digital sebagai medium 
pelestarian dan dokumentasi pertunjukan, seperti video pertunjukan ratib saman 
diunggah ke YouTube atau konten edukasi kebudayaan di TikTok dan Instagram, 
menjadi bentuk integrasi yang potensial dalam menyelaraskan nilai lama dengan 
kanal baru. 

Fenomena ini menegaskan pentingnya membangun jembatan komunikasi 
antargenerasi agar nilai-nilai yang terkandung dalam media tradisional tetap hidup 
dan relevan. Dalam teori komunikasi lintas budaya, fenomena ini dapat dilihat 
sebagai benturan sekaligus peluang, di mana generasi yang lebih tua perlu 
memahami cara komunikasi generasi muda, sementara generasi muda perlu 
dikenalkan kembali pada nilai-nilai kultural yang bersumber dari akar tradisinya. 
Oleh sebab itu, tantangan persepsi ini bukan sekadar perbedaan selera, melainkan 
soal bagaimana media tradisional bisa tampil sebagai ruang dialog antar zaman 
yang merespons kebutuhan kognitif, emosional, dan simbolik masyarakat secara 
berkelanjutan (Mahanani & Syafuddin, 2024). 

Dengan demikian, persepsi masyarakat terhadap relevansi media tradisional 
mencerminkan dinamika budaya yang kompleks antara upaya pelestarian dan 
tuntutan perubahan. Kota Langsa, dengan karakternya yang religius dan 
tradisional, menyediakan ruang sosiokultural yang khas bagi media tradisional 
untuk terus hidup, namun keberlangsungan itu sangat bergantung pada 
kemampuan untuk membangun resonansi dengan generasi muda—baik secara 
bentuk, narasi, maupun medium yang digunakan. Tantangan ke depan terletak 
pada bagaimana menciptakan strategi komunikasi antargenerasi yang mampu 



Strategi Dakwah Kultural Melalui Media Tradisional dalam Keberlanjutan Tradisi Keagamaan di Kota Langsa 

 

Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 253-278 267 

 

 

 

 

memadukan kesetiaan pada nilai tradisi dengan kreativitas penyampaian yang 
sesuai dengan zaman. 

Tantangan terhadap Keberlanjutan Media Tradisional 

Keberlanjutan media tradisional di Kota Langsa menghadapi tekanan yang 
kompleks di tengah arus modernisasi yang kian menguat. Penelitian ini menyoroti 
sejumlah tantangan utama yang secara nyata menghambat upaya pelestarian media 
tradisional, baik sebagai ekspresi budaya maupun sebagai medium penyampai 
nilai-nilai keagamaan. Salah satu tantangan mendasar yang teridentifikasi adalah 
melemahnya proses regenerasi pelaku seni tradisi. Seni pertunjukan seperti Seudati 
dan Saman, yang dahulu menjadi kebanggaan masyarakat dan medium ritual 
keagamaan, kini mengalami penurunan peminat, terutama di kalangan generasi 
muda. Minimnya ketertarikan ini bukan semata disebabkan oleh pergeseran selera, 
melainkan juga oleh tidak adanya sistem pendidikan dan pewarisan nilai budaya 
yang sistematis di lingkungan sosial maupun lembaga pendidikan formal. 
Ketidakterlibatan generasi muda dalam proses transmisi nilai-nilai budaya ini 
secara perlahan menciptakan jarak antara tradisi dan realitas kehidupan 
kontemporer mereka (McLuhan, 1994). 

Selain persoalan regenerasi, hambatan struktural dalam bentuk lemahnya 
dukungan kebijakan pemerintah daerah turut memperparah situasi ini. Minimnya 
insentif bagi pelaku seni tradisional, kurangnya pelatihan, serta ketiadaan ruang 
representasi yang layak dalam kalender budaya resmi daerah menjadi bukti konkret 
bahwa media tradisional belum ditempatkan sebagai aset budaya strategis dalam 
perencanaan pembangunan. Dalam kerangka teori kebijakan budaya (cultural policy 
theory), absennya intervensi negara dalam pelestarian budaya lokal mencerminkan 
kegagalan dalam memaknai budaya sebagai modal sosial yang dapat dikapitalisasi 
untuk kepentingan pembangunan manusia dan identitas kolektif. Ketika dukungan 
struktural lemah, maka pelestarian media tradisional hanya bergantung pada daya 
tahan komunitas, yang pada umumnya memiliki keterbatasan sumber daya dan 
akses terhadap media promosi modern (Postman, 2005). 

Lebih jauh, pengaruh budaya populer yang difasilitasi oleh media digital dan 
sosial turut mempercepat pergeseran orientasi budaya masyarakat dari pola 
komunal menuju preferensi yang lebih individualistik dan konsumtif. Budaya 
pertunjukan tradisional yang bersifat kolektif dan membutuhkan partisipasi aktif 
mulai tergantikan oleh konten visual cepat konsumsi seperti video singkat, live 
streaming, dan media interaktif lainnya. Dalam konteks media ecology sebagaimana 
dijelaskan oleh Neil Postman dan Marshall McLuhan, perubahan medium tidak 
hanya mengubah cara berkomunikasi, tetapi juga membentuk ulang cara berpikir, 
merasa, dan bertindak. Ketika masyarakat lebih terbiasa dengan bentuk 
komunikasi digital yang instan dan visual, maka bentuk komunikasi tradisional 



T. Wildan & Al Mutia Gandhi 

 

268 Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 253-278 

 

yang bersifat naratif, reflektif, dan ritualistik menjadi terpinggirkan (Gray, 2007). 
Pergeseran ini tentu tidak dapat dilawan hanya dengan pendekatan 

konservatif yang semata berfokus pada pelestarian bentuk. Sebaliknya, diperlukan 
pendekatan yang lebih transformatif dan dialogis, di mana media tradisional 
dikontekstualisasikan ulang dalam kerangka kekinian. Misalnya, pertunjukan 
Saman atau Seudati dapat direpresentasikan dalam bentuk dokumentasi digital, 
pertunjukan daring, atau kolaborasi dengan teknologi audio-visual untuk 
menjangkau audiens muda yang lebih visual dan interaktif. Transformasi ini tidak 
dimaksudkan untuk menghilangkan nilai tradisional, melainkan untuk memperluas 
ruang eksistensi media tersebut di tengah perubahan struktur komunikasi publik. 
Dalam hal ini, integrasi media tradisional dengan teknologi komunikasi baru 
menjadi kebutuhan mendesak, bukan sekadar pilihan strategis (Ahearne, 2009). 

Tantangan mendasar adalah melemahnya proses regenerasi pelaku seni 
tradisi. Data yang dikumpulkan dari Dinas Kebudayaan dan Pariwisata Kota 
Langsa serta wawancara dengan komunitas seni menunjukkan tren yang 
mengkhawatirkan. Dari 12 kelompok seni Seudati yang tercatat aktif pada tahun 
2010, hanya tersisa 5 kelompok yang masih rutin berlatih dan tampil pada tahun 
2024. Bahkan dari 5 kelompok ini, rata-rata usia penari adalah 45 tahun ke atas, 
dengan hanya sekitar 15% anggotanya yang berusia di bawah 30 tahun. 

Contoh spesifik dapat dilihat pada Grup Seudati Geunaseh Poma di Gampong 
Meurandeh. Pada dekade 1990-an, grup ini memiliki 30 penari aktif yang sebagian 
besar adalah remaja. Saat ini, grup tersebut hanya memiliki 8 penari, dengan 
anggota termuda berusia 38 tahun. Upaya merekrut anggota baru dari kalangan 
pelajar SMA selama tiga tahun terakhir hanya berhasil menarik 3 orang, dan 
ketiganya keluar setelah 6 bulan karena alasan waktu dan ketertarikan pada 
aktivitas lain seperti kursus komputer atau kegiatan digital. 

“Anak muda sekarang maunya yang cepat, instan, dan bisa dipamerkan di 
media sosial. Latihan Seudati itu berat, butuh disiplin tinggi, dan hasilnya 
belum tentu dilihat banyak orang seperti konten TikTok,” (ST-03, Seniman 
Tradisional, Wawancara, 2025). 
Berdasarkan pendataan komunitas, jumlah pengrajin alat musik 

tradisional rapa’i dan geundrang di Kota Langsa tinggal 7 orang, semuanya berusia 
di atas 50 tahun. Tidak ada penerus muda yang mempelajari keahlian ini secara 
serius dalam 5 tahun terakhir. Sementara itu, jumlah pemain (sie) ahli untuk Tari 
Saman yang mampu memimpin sebuah kelompok diperkirakan kurang dari 10 
orang di seluruh kota. Kelangkaan ini mengancam kualitas dan bahkan 
kelangsungan penyelenggaraan pertunjukan itu sendiri. 

Tantangan struktural berupa lemahnya dukungan kebijakan tidak hanya 
berupa wacana umum, tetapi termanifestasi dalam beberapa bentuk konkret, 
Alokasi anggaran untuk kesenian tradisional dalam APBD Kota Langsa pada 



Strategi Dakwah Kultural Melalui Media Tradisional dalam Keberlanjutan Tradisi Keagamaan di Kota Langsa 

 

Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 253-278 269 

 

 

 

 

tahun 2025 hanya sekitar Rp 150 juta, yang sebagian besar digunakan untuk biaya 
pertunjukan dalam event seremonial pemerintah. Hanya sekitar 10% yang 
dialokasikan untuk pelatihan, regenerasi, atau pemeliharaan alat. Kota Langsa 
belum memiliki kalender budaya resmi yang menjadwalkan dan menganggarkan 
pertunjukan tradisional secara rutin di berbagai lokasi. Akibatnya, kelompok seni 
sangat bergantung pada undangan yang sifatnya insidental, seperti peringatan hari 
besar nasional atau kunjungan pejabat. Tidak ada peraturan daerah (Perda) atau 
qanun yang secara khusus memberikan insentif tetap (misalnya tunjangan 
kesehatan, bantuan alat) kepada pelaku seni tradisional yang telah berjasa, atau 
yang melindungi ruang latihan komunitas dari alih fungsi lahan. 

Penelitian ini mendokumentasikan setidaknya dua kasus upaya pelestarian 
yang kurang berhasil, yang dapat menjadi pembelajaran berharga, proyek 
“Digitalisasi Tari Seudati” oleh Geunaseh Poma, proyek ini mendokumentasikan 5 
jenis tari Seudati dalam video high-definition. Namun, video tersebut hanya 
diunggah di sebuah website khusus yang minim promosi. Hasilnya, dalam 3 tahun, 
video total hanya ditonton kurang dari 2.000 kali. Kegagalan terjadi karena tidak 
melibatkan komunitas seni dalam strategi distribusi, tidak mengoptimalkan 
platform yang digemari anak muda (seperti YouTube Shorts atau TikTok), dan 
tidak ada tindak lanjut untuk mengajak penonton terlibat lebih jauh. 

Program “Sanggar Seni di Sekolah” oleh Dinas Pendidikan Kota Langsa, 
program memasukkan pelatihan singkat Tari Saman ke 10 sekolah. Awalnya 
antusias, namun program terhenti setelah 2 tahun karena: (1) guru pembina tidak 
memiliki latar belakang seni yang memadai, (2) tidak ada alokasi anggaran lanjutan 
untuk kostum dan alat musik, (3) jadwal bentrok dengan persiapan ujian nasional. 
Program ini gagal menciptakan keberlanjutan karena bersifat proyek, bukan 
kebijakan sistemik. 

Tantangan lain datang dari perubahan perilaku budaya masyarakat. Generasi 
muda lebih tertarik menjadi konsumen pasif konten digital yang cepat dan 
menghibur, dibandingkan menjadi partisipan aktif dalam seni tradisional yang 
membutuhkan komitmen waktu, tenaga, dan proses belajar panjang. Seorang 
informan muda (M-12) menggambarkan, 

Nonton video Tari Saman 1 menit di TikTok itu seru. Tapi latihan 3 jam 
setiap minggu? Itu berat, belum tentu teman-teman kita lihat.” (M-12, 
Anggota Masyarakat, Wawancara, 2025) 
Dengan demikian, tantangan terhadap keberlanjutan media tradisional di 

Kota Langsa bukanlah abstraksi teoretis, melainkan realitas yang terukur dan 
spesifik: menurun drastisnya jumlah pelaku dan kelompok seni, minimnya 
regenerasi, dukungan kebijakan yang bersifat seremonial dan jangka pendek, 
serta pergeseran mendasar dalam cara generasi muda berinteraksi dengan budaya. 
Rekonstruksi paradigma pelestarian harus dimulai dari pengakuan akan realitas 



T. Wildan & Al Mutia Gandhi 

 

270 Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 253-278 

 

konkret ini, kemudian merancang strategi yang tidak hanya adaptif secara 
teknologi, tetapi juga responsif terhadap kondisi sosial-ekonomi pelaku dan 
kebutuhan psikologis generasi baru. Keberlangsungan media tradisional 
bergantung pada kemampuan untuk menjawab pertanyaan praktis: bagaimana 
membuat tradisi tidak hanya bermakna, tetapi juga terlihat bernilai—baik secara 
kultural, sosial, maupun personal—bagi generasi yang hidup di era digital. 

Strategi Adaptasi dan Komodifikasi Media Tradisional 

Dalam menghadapi tantangan modernisasi yang kian mendesak, sejumlah 
komunitas budaya di Kota Langsa telah menunjukkan inisiatif strategis dalam 
mengadaptasi media tradisional agar tetap relevan dalam lanskap komunikasi 
kontemporer. Penelitian ini menemukan bahwa adaptasi media tradisional tidak 
semata dilakukan melalui pelestarian bentuk-bentuk pertunjukan, melainkan juga 
melalui transformasi medium dan fungsi, yang memungkinkan media tradisional 
menjangkau audiens yang lebih luas, khususnya generasi muda. Salah satu bentuk 
strategi yang berkembang adalah proses digitalisasi, di mana seni-seni tradisional 
seperti ratib debus, zikir barzanji, dan tari Seudati didokumentasikan dalam bentuk 
video dan disebarluaskan melalui platform digital seperti YouTube. Inisiatif ini 
tidak hanya menjadi sarana pelestarian, tetapi juga menjadi bentuk komodifikasi 
budaya yang memungkinkan seni tradisional menjadi bagian dari ekosistem media 
digital yang kompetitif (Bhabha, 2012). 

Digitalisasi konten media tradisional, seperti dokumentasi video ratib 
debus, zikir barzanji, dan tari Seudati yang diunggah ke platform YouTube, 
Instagram, dan TikTok, menunjukkan hasil yang beragam. Data dari kanal 
komunitas “Budaya Langsa” di YouTube menunjukkan bahwa video 
pertunjukan ratib saman yang diunggah selama periode 2022-2024 telah ditonton 
lebih dari 50.000 kali, dengan rata-rata durasi tonton 4,2 menit dari total durasi 7 
menit. Engagement dalam bentuk like, komentar, dan share juga menunjukkan 
antusiasme, terutama dari penonton berusia 18-34 tahun (sekitar 65% dari total 
viewer). Di platform TikTok, konten pendek berdurasi 15-60 detik yang 
menampilkan highlight tari Seudati dengan backsound musik modern telah 
mencapai 200.000 views dan ribuan like, terutama dari pengguna di luar Aceh. 
Data ini mengindikasikan bahwa digitalisasi berhasil memperluas jangkauan 
audiens, meskipun interaksi yang terjadi seringkali masih bersifat permukaan (light 
engagement). 

Namun, efektivitas strategi ini perlu dilihat secara kritis. Meski 
angka views tinggi, belum ada bukti kuat bahwa digitalisasi secara langsung 
meningkatkan partisipasi fisik generasi muda dalam kegiatan tradisional di tingkat 
komunitas. Sebagian informan muda (M-12) mengakui:  

“Saya sering lihat tari Saman di Instagram, tapi belum pernah ikut latihan. 



Strategi Dakwah Kultural Melalui Media Tradisional dalam Keberlanjutan Tradisi Keagamaan di Kota Langsa 

 

Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 253-278 271 

 

 

 

 

Lihatnya saja sudah cukup, seru dan tidak perlu repot.” (M-12, Anggota 
Masyarakat, Wawancara, 2025) 
Hal ini mengindikasikan bahwa digitalisasi mungkin menciptakan cultural 

consumers pasif, bukan cultural practitioners aktif. Selain itu, algoritma platform digital 
cenderung menyasar audiens yang sudah memiliki ketertarikan pada konten 
budaya atau pariwisata, sehingga jangkauannya mungkin terbatas pada kelompok 
tertentu dan belum berhasil menarik minat generasi muda lokal yang sepenuhnya 
teralienasi dari akar budayanya. 

Di Gampong Matang Seulimeng, misalnya, komunitas seni lokal berhasil 
menyajikan ratib debus—sebuah tradisi yang sarat muatan spiritual dan simbolik—
dalam format pertunjukan panggung yang lebih modern, namun tetap 
mempertahankan nilai-nilai keagamaannya. Penyajian ini kemudian dikemas 
sebagai konten audio-visual dan disiarkan melalui kanal daring yang dikelola 
komunitas. Langkah ini mencerminkan upaya kreatif dalam menjembatani tradisi 
dengan teknologi, serta sebagai strategi memperluas jangkauan pesan spiritual 
melalui media yang lebih akrab dengan gaya hidup digital masyarakat saat ini. 
Fenomena ini dapat dianalisis melalui pendekatan cultural hybridity sebagaimana 
dikemukakan oleh Homi Bhabha, di mana praktik budaya mengalami transformasi 
melalui percampuran antara elemen tradisional dan modern dalam ruang 
representasi baru, seperti media digital. 

Strategi adaptasi ini juga mencakup integrasi seni tradisional ke dalam 
kegiatan pendidikan formal dan nonformal. Di sejumlah sekolah di Langsa, seni 
pertunjukan seperti tari saman dan zikir barzanji mulai diperkenalkan dalam 
kegiatan ekstrakurikuler sebagai bagian dari pendidikan karakter berbasis nilai 
lokal. Pendekatan ini menjadi penting dalam membentuk kesadaran budaya 
generasi muda sejak dini, serta menanamkan nilai-nilai keagamaan melalui metode 
yang lebih aplikatif dan kontekstual. Dari perspektif pedagogi budaya, ini merupakan 
bentuk transfer nilai yang tidak hanya mendidik secara kognitif, tetapi juga 
membentuk afeksi dan identitas kultural peserta didik (Ahmed & Shogbesan, 
2023). 

Perbandingan dengan studi-studi lain, seperti yang dilakukan oleh Setiawan 
& Darmastuti, menunjukkan pola serupa, di mana kemasan ulang media 
tradisional melalui platform digital mampu meningkatkan penerimaan generasi 
muda terhadap bentuk-bentuk budaya lokal (Setiawan & Darmastuti, 2021). 
Namun, yang menjadi kekhasan Kota Langsa adalah integrasi yang kuat antara 
ekspresi budaya dan nilai-nilai religius, yang menjadikan pelestarian media 
tradisional tidak hanya bermakna kultural, tetapi juga spiritual. Dalam kerangka 
ini, seni tradisional bukan hanya menjadi instrumen komunikasi estetis, melainkan 
juga menjadi medium dakwah dan penguatan moral publik. Dimensi ini 
memperkaya pemahaman kita tentang relasi antara media, agama, dan identitas 



T. Wildan & Al Mutia Gandhi 

 

272 Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 253-278 

 

kolektif di tengah perubahan sosial (Throsby, 2001). 
Proses komodifikasi yang menyertai digitalisasi membawa dilema mendasar 

antara menjaga otentisitas dan menciptakan daya tarik komersial. Di Gampong 
Matang Seulimeng, pertunjukan ratib debus yang telah diadaptasi untuk panggung 
modern dan dokumentasi digital mengalami beberapa modifikasi, seperti 
pengurangan durasi ritual, penambahan elemen pencahayaan dramatis, dan 
pemilihan angle kamera yang lebih cinematik. Meski komunitas berusaha 
mempertahankan inti spiritualnya, terdapat kekhawatiran dari para sesepuh 
mengenai penyederhanaan makna. Seorang tokoh adat (PA-10) menyatakan:  

“Kalau hanya untuk tontonan, bahaya. Ratib bukan sekadar tarian, tapi ada 
doa dan makna di setiap gerak. Jangan sampai hilang ruhnya karena dikejar 
jumlah penonton.” (M-04, Tokoh Adat, Wawancara, 2025) 
Risiko komodifikasi juga terlihat dalam upaya kolaborasi dengan brand lokal 

untuk sponsorship pertunjukan. Meski membuka peluang finansial, tekanan untuk 
membuat konten yang “instagramable” atau “viralkan” terkadang menggeser 
fokus dari kedalaman ritual ke aspek hiburan visual. Studi kasus dari daerah lain, 
seperti komodifikasi Tari Kecak di Bali yang sering dikritik karena menjadi terlalu 
teatrikal dan kehilangan konteks ritualnya, menjadi pembelajaran berharga bagi 
Langsa. Di sisi lain, kesuksesan adaptasi Wayang Kulit di Yogyakarta yang berhasil 
memadukan streaming digital dengan pendalaman narasi filosofis menunjukkan 
bahwa komodifikasi tidak selalu negatif, asalkan dikelola dengan kesadaran kritis 
dan melibatkan penjaga tradisi dalam proses kreatif (Anwar et al., 2023). 

Analisis data demografis engagement menunjukkan pola yang menarik. 
Sekitar 70% penonton konten budaya Langsa di YouTube berasal dari luar 
Provinsi Aceh (terutama Jakarta, Jawa Barat, dan Sumatera Utara), sementara 
hanya 30% yang berasal dari dalam Aceh. Di platform TikTok, meski ada tren 
lokal, mayoritas engagement tetap berasal dari pengguna di kota-kota besar 
Indonesia. Hal ini mengindikasikan bahwa strategi digitalisasi saat ini lebih efektif 
dalam membangun branding budaya Langsa ke khalayak nasional dan internasional, 
sekaligus menarik minat wisatawan, daripada secara langsung menjangkau dan 
melibatkan generasi muda lokal dalam praktik tradisi. Untuk menyasar pemuda 
Langsa, diperlukan pendekatan yang lebih terintegrasi, seperti kolaborasi dengan 
influencer lokal, integrasi konten ke dalam mata pelajaran sekolah secara interaktif, 
atau penyelenggaraan workshop digital storytelling bagi generasi muda. 

Perbandingan dengan daerah lain memberikan perspektif yang berharga. 
Keberhasilan revitalisasi Tari Saman melalui program “Saman Goes to School” di 
Bireuen, Aceh, menunjukkan bahwa kombinasi antara pelatihan intensif di 
sekolah, kompetisi antarsekolah, dan dokumentasi profesional yang 
disebarluaskan secara digital dapat meningkatkan partisipasi aktif pelajar. 
Sementara itu, pengalaman Seni Bebegig di Jawa Barat yang mengalami komodifikasi 



Strategi Dakwah Kultural Melalui Media Tradisional dalam Keberlanjutan Tradisi Keagamaan di Kota Langsa 

 

Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 253-278 273 

 

 

 

 

masif untuk pariwisata justru mengakibatkan pendangkalan makna dan penurunan 
minat generasi muda lokal yang menganggapnya sekadar pertunjukan untuk turis. 
Pelajaran ini menegaskan bahwa kesuksesan adaptasi tidak diukur dari popularitas 
digital semata, tetapi dari kemampuannya memperkuat pemahaman, regenerasi 
pelaku, dan keberlanjutan praktik di tingkat akar rumput. 

Namun demikian, adaptasi dan komodifikasi ini bukan tanpa risiko. Ketika 
seni tradisional dikemas untuk kebutuhan pasar atau konsumsi digital, terdapat 
kemungkinan terjadinya penyederhanaan makna atau komersialisasi berlebihan 
yang mereduksi nilai-nilai spiritual dan historis yang terkandung di dalamnya. Oleh 
karena itu, penting bagi komunitas budaya dan lembaga pendidikan untuk tetap 
menjaga otentisitas makna serta kehati-hatian dalam menentukan batas antara 
inovasi dan distorsi budaya. Dalam hal ini, pendekatan cultural governance diperlukan 
agar proses transformasi budaya berjalan dalam kerangka etis dan partisipatif 
(Miller & Yúdice, 2002). 

Dengan demikian, strategi adaptasi dan komodifikasi media tradisional di 
Kota Langsa menunjukkan bahwa keberlanjutan tradisi sangat bergantung pada 
kemampuan komunitas lokal untuk membaca arah zaman, serta meresponsnya 
dengan inovasi yang tetap berpijak pada nilai-nilai kultural dan religius. Penelitian 
ini menegaskan bahwa media tradisional, jika dikelola secara cermat dan 
kontekstual, tidak hanya dapat bertahan dalam pusaran modernisasi, tetapi juga 
dapat mengalami revitalisasi sebagai bagian dari dinamika budaya yang terus 
bergerak. 

Kontribusi Media Tradisional terhadap Kohesi Sosial dan Dakwah Kultural 

Temuan penelitian ini menegaskan bahwa media tradisional di Kota Langsa tidak 
hanya berfungsi sebagai sarana ekspresi budaya, tetapi juga memainkan peran 
sentral dalam memperkuat kohesi sosial dan mendukung dakwah kultural di 
tengah masyarakat yang plural secara sosial dan religius. Dalam konteks perayaan 
hari-hari besar Islam seperti Maulid Nabi, Isra’ Mi’raj, dan bulan suci Ramadan, 
media tradisional seperti pertunjukan ratib saman, barzanji, dan debus menjadi ruang 
ekspresi bersama yang menyatukan warga dari berbagai kelompok usia dan kelas 
sosial dalam satu kesadaran kolektif. Media ini membentuk apa yang dalam teori 
Emile Durkheim disebut sebagai “solidaritas mekanik,” yaitu bentuk solidaritas 
sosial yang terbentuk melalui kesamaan nilai, ritus, dan praktik budaya yang 
diinternalisasi bersama (Durkheim, 2016). 

Fungsi media tradisional sebagai perekat sosial di Langsa bekerja melalui 
mekanisme partisipasi komunitas. Kegiatan pertunjukan seni dan ritual keagamaan 
yang berbasis tradisi lokal menciptakan ruang dialog antar individu dan 
antargenerasi, yang tidak hanya memperkuat jaringan sosial, tetapi juga 
membangun rasa memiliki terhadap identitas kultural bersama. Dalam kerangka 



T. Wildan & Al Mutia Gandhi 

 

274 Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 253-278 

 

teori komunikasi budaya, media tradisional di sini berperan sebagai cultural 
transmitter yang tidak sekadar menyampaikan pesan, tetapi juga merawat struktur 
makna yang telah menjadi bagian integral dari kehidupan masyarakat. Setiap 
pertunjukan tidak hanya menjadi ajang hiburan, melainkan juga wahana 
penyampaian pesan-pesan moral dan spiritual yang bersumber dari nilai-nilai 
Islam, namun dikemas dalam bentuk yang dapat diterima dan dipahami secara 
emosional oleh masyarakat luas (Carey & Adam, 2008). 

Lebih lanjut, media tradisional di Langsa memiliki kapasitas unik sebagai 
media dakwah yang tidak konfrontatif, tetapi menyentuh melalui pendekatan 
simbolik dan naratif yang dekat dengan keseharian masyarakat. Dalam banyak 
kasus, nilai-nilai keagamaan yang disampaikan melalui seni tradisional diterima 
dengan lebih terbuka dibandingkan dengan metode dakwah verbal yang 
cenderung bersifat instruktif. Hal ini menunjukkan bahwa seni tradisional 
merupakan bagian dari strategi dakwah kultural yang inklusif, karena melibatkan 
emosi, estetika, dan pengalaman bersama. Pendekatan ini sejalan dengan gagasan 
cultural religiosity, yang menekankan bahwa praktik keagamaan dapat terwujud 
melalui ekspresi kultural yang tidak selalu bersifat tekstual atau normatif, tetapi 
terikat dalam narasi kolektif masyarakat (Hjarvard, 2008). 

Meskipun dalam kehidupan sehari-hari media tradisional kerap tergeser oleh 
dominasi media digital yang lebih cepat dan personal, dalam konteks perayaan 
komunal dan peristiwa sakral, media ini tetap menunjukkan vitalitasnya. Kekuatan 
simbolik dan emosional yang dimilikinya memungkinkan media tradisional 
berperan sebagai social integrator, yang menjaga harmoni sosial dan memperkuat 
nilai-nilai kebersamaan. Kehadiran media tradisional di ruang publik Langsa 
menunjukkan bahwa modernisasi tidak selalu berujung pada erosi budaya lokal, 
selama media tersebut mampu menyesuaikan diri dengan dinamika masyarakat 
tanpa kehilangan makna dasarnya (Geertz, 2017). 

Kontribusi media tradisional terhadap dakwah kultural dan kohesi sosial di 
Kota Langsa menunjukkan bahwa pelestarian warisan budaya tidak hanya penting 
untuk alasan estetika atau sejarah, tetapi juga karena perannya yang krusial dalam 
membangun tatanan sosial yang inklusif, toleran, dan berbasis nilai spiritual. 
Dalam konteks ini, pelibatan media tradisional sebagai bagian dari strategi 
komunikasi sosial dan keagamaan menjadi sangat relevan, terutama di tengah 
tantangan disintegrasi nilai dan individualisme yang kerap muncul sebagai dampak 
sampingan dari modernisasi. Oleh karena itu, pemeliharaan dan penguatan media 
tradisional harus ditempatkan sebagai bagian dari agenda pembangunan kultural 
yang strategis, bukan sekadar sebagai upaya konservasi budaya yang pasif. 

 
 



Strategi Dakwah Kultural Melalui Media Tradisional dalam Keberlanjutan Tradisi Keagamaan di Kota Langsa 

 

Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 253-278 275 

 

 

 

 

PENUTUP  

Berdasarkan hasil temuan dan analisis data, penelitian ini menyimpulkan bahwa 
media tradisional di Kota Langsa masih memiliki posisi yang signifikan dalam 
kehidupan sosial dan keagamaan masyarakat. Meskipun dihadapkan pada tekanan 
modernisasi dan dominasi media digital, media tradisional tetap berfungsi sebagai 
medium komunikasi kultural dan spiritual, terutama dalam momentum perayaan 
hari besar Islam. Tradisi seperti Meugang, serta pertunjukan seni seperti Tari 
Seudati dan Saman, menunjukkan bahwa nilai-nilai lokal dan keagamaan masih 
melekat kuat dalam praktik komunikasi masyarakat. Temuan ini mengonfirmasi 
relevansi teori komunikasi budaya dan ekologi media, bahwa media tradisional 
dapat bertahan selama ia mampu beradaptasi dan menemukan ceruknya dalam 
sistem komunikasi yang terus berkembang. 

Secara konseptual, penelitian ini memberikan kontribusi terhadap 
penguatan pemahaman tentang relasi antara media, budaya lokal, dan dinamika 
sosial keagamaan dalam konteks masyarakat semi-urban. Temuan ini juga 
menekankan pentingnya strategi regenerasi dan digitalisasi sebagai langkah 
konkret dalam menjaga keberlanjutan media tradisional. Namun demikian, 
penelitian ini memiliki keterbatasan dalam hal cakupan wilayah dan keberagaman 
aktor yang dilibatkan, sehingga generalisasi temuan perlu dilakukan dengan kehati-
hatian. Penelitian lanjutan dapat diarahkan pada eksplorasi lintas wilayah atau 
pendekatan etnografis yang lebih mendalam, guna menggali dinamika komunikasi 
tradisional dalam masyarakat yang lebih luas dan kompleks secara sosial-budaya.  

DAFTAR PUSTAKA 

Ahearne, J. (2009). Cultural policy explicit and implicit: a distinction and some 
uses. International Journal of Cultural Policy, 15(2), 141–153. 

Ahmed, A. T., & Shogbesan, Y. O. (2023). Exploring Pedagogical Content 
Knowledge of Teachers: a Paradigm For Measuring Teacher’s 
Effectiveness. Pedagogi: Jurnal Ilmu Pendidikan, 23(1), 64–73. 
https://doi.org/10.24036/pedagogi.v23i1.1540 

Anwar, A. S., Irfansyah, I., & Sulistyaningtyas, T. (2023). Perancangan Adaptasi 
“gaya stilasi” tokoh wayang kulit untuk pemanfaatan pada virtual reality 
(Studi kasus: Tokoh Rahwana). Ars: Jurnal Seni Rupa Dan Desain, 26(1), 47–
56. 

Aoulia, B. R. P. (2024). Peran Bahasa Aceh Dalam Mempertahankan Identitas 
Budaya di Era Globalisasi. Jurnal Society: Pengamat Perubahan Sosial, 4(2), 85–
96. 

Assmann, J. (2011). Cultural memory and early civilization: Writing, remembrance, and 
political imagination. Cambridge University Press. 

Bandjar, A. (2020). Antasari Bandjar Penggunaan Media Tradisional Dalam 



T. Wildan & Al Mutia Gandhi 

 

276 Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 253-278 

 

Penyampaian Dan Penyebaran Pesan Di Desa Hitu Kecamatan Leihitu 
Kabupaten Maluku Tengah. HIPOTESA, 14(1), 70–81. 

Bhabha, H. K. (2012). The location of culture. routledge. 
Blumler, J. G., & Katz, E. (1974). The Uses of Mass Communications: Current Perspectives 

on Gratifications Research. Sage Annual Reviews of Communication Research Volume 
III. 

Carey, J. W., & Adam, G. S. (2008). Communication as culture, revised edition: Essays on 
media and society. routledge. 

Durkheim, E. (2016). The elementary forms of religious life. In Social theory re-wired 
(pp. 52–67). Routledge. 

Fairuz, S. F., & Rahman, A. (2015). Peranan Pekan Kebudayaan Aceh (Pka) Ke Iv 
Dan V Dalam Membangkitkan Kebudayaan Aceh:(Studi Kasus Tari Saman 
Dan Seudati). SEUNEUBOK LADA: Jurnal Ilmu-Ilmu Sejarah, Sosial, Budaya 
Dan Kependidikan, 2(1), 70–85. 

Fathurokhmah, F. (2024). Metodologi Penelitian Komunikasi Kualitatif. Bumi Aksara. 
Geertz, C. (2017). The interpretation of cultures. Basic books. 
Gray, C. (2007). Commodification and instrumentality in cultural policy. 

International Journal of Cultural Policy, 13(2), 203–215. 
Habibah, A. F. (2021). Era masyarakat informasi sebagai dampak media baru. 

Jurnal Teknologi Dan Sistem Informasi Bisnis, 3(2), 350–363. 
Hjarvard, S. (2008). The mediatization of religion: A theory of the media as agents 

of religious change. Northern Lights: Film & Media Studies Yearbook, 6(1), 9–
26. 

Kholil, S. (2016). Metodologi Penelitian Komunikasi Fenomenologi. 
Kusumajanti, K., Syarifuddin, S., Sanulita, H., & Gopur, G. (2025). Metodologi 

Penelitian Kualitatif:: Teori Dan Paradigma Baru Bidang Ilmu Sosial. PT. Sonpedia 
Publishing Indonesia. 

Mahanani, P. A. R., & Syafuddin, K. (2024). The Integration of Bugis Cultural 
Values and Islamic Teachings in Digital Media. Religious: Jurnal Studi Agama-
Agama Dan Lintas Budaya, 8(1), 71–82. 
https://doi.org/10.15575/rjsalb.v8i1.33664 

Marzuki, M. (2014). Tradisi Meugang dalam Masyarakat Aceh: Sebuah Tafsir 
Agama dalam Budaya. El Harakah: Jurnal Budaya Islam, 16(2), 216–233. 

McLuhan, M. (1994). Understanding media: The extensions of man. MIT press. 
Miller, T., & Yúdice, G. (2002). Cultural policy. 
Muksin, N. N., Marini, M., Jati, R. P., & Mauliansyah, F. (2024). Buku Referensi 

Metodologi Penelitian Bidang Sosial dan Komunikasi: Panduan dan Teori 
Komprehensif terhadap metodologi penelitan bidang social dan komunikasi. PT. 
Sonpedia Publishing Indonesia. 

Newman, N., Dutton, W., & Blank, G. (2013). Social media in the changing 



Strategi Dakwah Kultural Melalui Media Tradisional dalam Keberlanjutan Tradisi Keagamaan di Kota Langsa 

 

Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 253-278 277 

 

 

 

 

ecology of news: The fourth and fifth estates in Britain. International Journal 
of Internet Science, 7(1). 

Nucifera, P., & Hidayat, M. T. (2019). Analisis nilai-nilai kearifan lokal Aceh 
melalui literasi media. Jurnal Metamorfosa, 7(2), 211–222. 

Nur, A., Marissa, N., & Ramadhan, N. (2024). Ragam Kuliner Meugang Idul Adha 
Di Aceh Tahun 2014 Culinary Of Idul Adha’s Meugang In Aceh. Sel, 2(2). 
https://doi.org/10.22435/sel.v2i2.4640.72-76 

Postman, N. (2005). Amusing ourselves to death: Public discourse in the age of show business. 
Penguin. 

Prasetyo, O., Rahman, A., & Anis, M. (2024). Tradisi meugang masyarakat Kota 
Langsa dan relevansinya dalam pembelajaran sejarah. Agastya: Jurnal Sejarah 
Dan Pembelajarannya, 14(2), 180–194. 

Putra, J. Y., Adisel, A., & Yunarman, S. (2025). Peran Kesenian Tari Andun Dalam 
Membangun Jiwa Sosial Masyarakat Desa Suka Merindu Kabupaten 
Seluma. Jurnal Penelitian Ilmu Pendidikan Indonesia, 4(1), 293–299. 

Putri, A. M., & Amri, A. (2018). AKULTURASI DALAM TRADISI 
MEUGANG (Studi Deskriptif pada Masyarakat Gampong Jawa 
Kecamatan Kuta Raja Banda Aceh). Jurnal Ilmiah Mahasiswa Fakultas Ilmu 
Sosial & Ilmu Politik, 3(1). 

Quah, C. Y., & Ng, K. H. (2022). A systematic literature review on digital 
storytelling authoring tool in education: January 2010 to January 2020. 
International Journal of Human–Computer Interaction, 38(9), 851–867. 

Riyani, M., Ramazan, R., Habsari, N. T., & Nafisah, D. (2020). Pemanfaatan 
folklor asal usul Kota Langsa sebagai media pendidikan perdamaian. Seminar 
Nasional Peningkatan Mutu Pendidikan, 1(1), 24–32. 

Ruotsalainen, J., & Heinonen, S. (2015). Media ecology and the future ecosystemic 
society. European Journal of Futures Research, 3, 1–10. 

Setiawan, H., & Darmastuti, R. (2021). Strategi Komunikasi Radio Suara Salatiga 
Dalam Upaya Mendapatkan Loyalitas Pendengar Di Era Digital (Studi 
Konvergensi Media Dengan Pendekatan Budaya Lokal). Komuniti: Jurnal 
Komunikasi Dan Teknologi Informasi, 13(2), 159–174. 

Throsby, C. D. (2001). Economics and culture. Cambridge university press. 
 
 
 
 
 
 
 
 



T. Wildan & Al Mutia Gandhi 

 

278 Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 253-278 

 

 
 
 
 
 
 
 
 


