
 

Diterima: Oktober 2025. Disetujui: November 2025. Dipublikasikan: Desember 2025 279 

 

 

 

 

Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu dakwah 
Volume 25, Nomor 2, 2025, 279-298 

DOI: 10.15575/anida.v25i2.51596 

Fakultas Dakwah dan Komunikasi, UIN Sunan Gunung Djati Bandung 
https://journal. uinsgd.ac.id/index.php/anida 

 

Kajian Tafsir Tematik Paradigma Dakwah Kolaboratif 
dalam Kisah Nabi Musa dan Harun 

Jajang Hidayatulloh1* & Ridwan Rustandi2 

12UIN Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia 

*jajanghidayatullah@gmail.com 

 
ABSTRACT  

This study examines the story of Prophet Musa and Prophet Harun ‘alayhimā as-salām in the 
Qur'an using a thematic exegesis (tafsīr maudhū‘ī) approach, focusing on its implications for the 
paradigm of collaborative da'wah in Islam. Prophetic missions often face significant challenges, 
both external—such as societal rejection—and internal, including individual limitations. In this 
context, the Qur'an presents the complementary roles of Musa as the primary leader and Harun 

as his supportive companion. Relevant verses such as Sūrat Ṭāhā [20]: 29–36 and Sūrat al-

Qaṣaṣ [28]: 34 reveal that Musa’s request for Harun’s companionship had strategic and 
theological grounds. This study highlights that their collaboration was not merely supplementary 
but rather an integral element of the da'wah’s success. Through the analysis of classical and 
contemporary tafsīr literature, the research finds that synergy, mutual support, and clear role 
distribution are essential principles in effective collaborative da'wah. The findings of this research 
aim to enrich contemporary Islamic da'wah discourse by offering a prophetic model of cooperation 
that remains relevant and applicable amid modern challenges. 
Keywords: Collaborative da'wah; da’wah contemporer; Musa and Harun; thematic tafsīr.  

PENDAHULUAN 

Dakwah merupakan inti dari misi kerasulan yang diemban oleh para nabi, 
termasuk Nabi Musa dan Nabi Harun ‘alayhimā as-salām. Dalam Islam, dakwah 
tidak hanya dipahami sebagai ajakan kepada tauhid, tetapi juga sebagai proses 
komunikasi yang membutuhkan strategi, ketekunan, dan kerja sama yang 
berkesinambungan.(Hasanah, 2024) Kolaborasi dalam dakwah menjadi urgensi 
ketika menghadapi tantangan berat yang tidak mungkin ditangani secara individual 
(az-Zuhailī, 1998). 

Al-Qur’an menghadirkan banyak kisah para nabi sebagai sumber 
pembelajaran dan inspirasi dalam berdakwah. Salah satu kisah penting adalah 
interaksi dan kerja sama antara Nabi Musa dan Nabi Harun ketika menghadapi 
Fir‘aun. (Ibn Kathīr, 1997). Kolaborasi ini bukan semata-mata karena hubungan 

mailto:jajanghidayatullah@gmail.com


Jajang Hidayatulloh & Ridwan Rustandi 

 

280 Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 279-298 

 

darah, tetapi karena keduanya memiliki kelebihan yang saling melengkapi dalam 
menyampaikan risalah Allah kepada umat yang membangkang (Muhammad, 
2021a). 

Dalam QS. Ṭāhā [20]: 29–32, Musa memohon kepada Allah agar Harun 
diutus bersamanya karena Harun lebih fasih berbicara. Ini menunjukkan 
pentingnya pembagian peran dalam dakwah berdasarkan kelebihan masing-

masing individu (al-Aṣfahānī, 2004). Dakwah bukan kerja satu orang, tetapi proses 
kolektif yang membutuhkan sinergi berbagai kekuatan (Daulay et al., 2023). 

Dakwah kolaboratif mengandung makna bahwa kerja sama dalam 
menyampaikan kebenaran adalah bagian dari metode profetik. Prinsip ini tampak 
jelas dalam kisah Musa dan Harun yang diutus bersama, saling mendukung dalam 
menghadapi penindasan dan penyimpangan akidah masyarakat Mesir. (al-Rāzī, 
1990). Ini menjadi contoh konkret pentingnya membangun tim dakwah yang 
harmonis dan saling memperkuat (Usman & Din, 2025). 

Tantangan dakwah yang dihadapi Musa sangat kompleks: penguasa tiran, 
masyarakat yang rusak, serta trauma historis Bani Israil. Maka, kehadiran Harun 
menjadi vital dalam mengurangi beban psikologis dan memperkuat kepercayaan 

diri Musa (Quṭb, 2003). Dalam konteks modern, hal ini dapat dianalogikan sebagai 
pentingnya tim dakwah yang saling menopang secara psikososial dan intelektual. 

Penelitian ini menggunakan pendekatan tafsir tematik (tafsīr maudhū‘ī), yaitu 
metode penafsiran Al-Qur’an yang menghimpun, mengklasifikasi, dan 
menganalisis seluruh ayat yang berkaitan dengan satu tema tertentu secara 
sistematis dan terpadu (al-Farmawī, 1996; Shihab, 2007). Tema yang dikaji dalam 
penelitian ini adalah kisah Nabi Musa dan Nabi Harun dengan fokus pada nilai-
nilai kolaborasi profetik serta implikasinya terhadap paradigma dakwah kolaboratif 
kontemporer. Pendekatan ini dipilih karena memungkinkan peneliti memperoleh 
pemahaman yang utuh, menyeluruh, dan kontekstual atas pesan Al-Qur’an yang 
tersebar dalam berbagai surat dan ayat (Mujahidin et al., 2024a). 

Secara operasional, penelitian ini dilakukan melalui beberapa tahapan 
metodologis yang terstruktur. Pertama, penentuan tema dan ruang lingkup kajian, 
yaitu kisah Musa dan Harun sebagaimana termaktub dalam Al-Qur’an, dengan 
penekanan pada relasi kerja sama, pembagian peran, komunikasi dakwah, serta 
dinamika kepemimpinan profetik. Kedua, pengumpulan ayat-ayat Al-Qur’an yang 
relevan dengan tema tersebut. Kriteria pemilihan ayat didasarkan pada: (1) 
frekuensi kemunculan nama Musa dan Harun secara bersamaan; (2) relevansi 
substansial ayat dengan konteks dakwah, kepemimpinan, dan kerja kolektif; serta 
(3) keterkaitan ayat dengan misi risalah dan tantangan dakwah yang dihadapi 

keduanya. Berdasarkan kriteria ini, ayat-ayat dari surat seperti al-A‘rāf, Ṭāhā, al-

Qaṣaṣ, al-Syu‘arā’, dan al-Mu’min dipilih sebagai data utama. 
Ketiga, ayat-ayat yang telah dihimpun dianalisis melalui analisis konten tafsir 



Kajian Tafsir Tematik Paradigma Dakwah Kolaboratif dalam Kisah Nabi Musa dan Harun 

 

Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 279-298 281 

 

 

 

 

(content analysis) dengan merujuk pada karya-karya tafsir otoritatif, baik klasik 

maupun kontemporer, seperti Tafsīr al-Ṭabarī, Tafsīr Ibn Kathīr, Mafātīḥ al-Ghayb 

karya al-Rāzī, Tafsīr al-Munīr karya Wahbah al-Zuḥaylī, dan Fī Ẓilāl al-Qur’ān karya 

Sayyid Quṭb. Analisis ini dilakukan secara komparatif dengan membandingkan 
penjelasan para mufassir terkait konteks turunnya ayat (asbāb al-nuzūl), makna 
kebahasaan, struktur naratif, serta pesan normatif yang terkandung di dalamnya. 
Pendekatan komparatif ini bertujuan untuk memperoleh pemahaman yang lebih 
objektif dan menghindari reduksi makna akibat ketergantungan pada satu 
perspektif tafsir. 

Keempat, dari hasil analisis tafsir tersebut, dilakukan proses ekstraksi prinsip-
prinsip kolaborasi profetik dengan menggunakan kerangka konseptual dakwah 
kolaboratif. Prinsip-prinsip yang diekstraksi meliputi: (1) pembagian peran dan 
spesialisasi dakwah (role differentiation); (2) sinergi kompetensi antara pemimpin dan 
komunikator; (3) kepercayaan dan legitimasi tim dakwah; serta (4) kerja sama 
strategis dalam menghadapi kekuasaan yang represif. Kerangka ini digunakan 
sebagai alat bantu analitis untuk menautkan pesan normatif Al-Qur’an dengan 
teori dan praktik dakwah modern (Effendy, 2005; al-Qaradawi, 1994). 

Kelima, tahap akhir penelitian adalah kontekstualisasi temuan ke dalam 
realitas dakwah kontemporer. Proses ini dilakukan dengan menafsirkan nilai-nilai 
kolaboratif dalam kisah Musa dan Harun ke dalam konteks dakwah modern yang 
ditandai oleh kompleksitas sosial, kelembagaan dakwah, serta tantangan media dan 
budaya. Dengan pendekatan kontekstual ini, penelitian tidak berhenti pada 
deskripsi teks, tetapi berupaya menjadikan kisah profetik sebagai paradigma 
aplikatif bagi pengembangan dakwah berbasis kerja tim, sinergi organisasi, dan 
kolaborasi lintas kompetensi. 

Dengan tahapan metodologis tersebut, penelitian ini diharapkan tidak hanya 
menghadirkan pembacaan tematik yang sistematis terhadap kisah Musa dan 
Harun, tetapi juga memberikan kontribusi metodologis dan konseptual bagi 
pengembangan paradigma dakwah kolaboratif yang berakar kuat pada nilai-nilai 
Al-Qur’an, sekaligus relevan dengan kebutuhan umat Islam di era kontemporer. 

HASIL DAN PEMBAHASAN  

Pembacaan Tematik terhadap Kisah Musa dan Harun dalam Al-Qur’an: 
Konteks Sosio-Historis dan Relevansi Dakwah 

Kisah Nabi Musa dan Nabi Harun ‘alayhimā as-salām merupakan salah satu narasi 
kenabian yang paling intens dan berulang dalam Al-Qur’an (Fadli et al., 2024). 
Intensitas pengulangan ini, sebagaimana dijelaskan para mufassir, tidak semata 
karena signifikansi figur Fir‘aun sebagai simbol kezaliman, tetapi juga karena 
kompleksitas konteks dakwah yang dihadapi Musa dan Harun, baik secara 



Jajang Hidayatulloh & Ridwan Rustandi 

 

282 Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 279-298 

 

teologis, sosial, maupun politik (Ibn Kathīr, 1997). Dengan demikian, pembacaan 
tematik terhadap kisah ini menuntut tidak hanya analisis linguistik dan normatif, 
tetapi juga pemahaman mendalam atas konteks sosio-historis Mesir kuno yang 
membentuk strategi dakwah keduanya. 

Secara sosio-politik, Mesir pada masa Fir‘aun digambarkan Al-Qur’an 
sebagai masyarakat dengan struktur kekuasaan yang sangat sentralistik dan represif 
(Gantara et al., 2023). Fir‘aun tidak hanya berfungsi sebagai penguasa politik, 
tetapi juga sebagai otoritas ideologis dan religius, yang mengklaim legitimasi 
ketuhanan (QS. al-Nāzi‘āt [79]: 24) (Effendi, 2018). Dalam sistem seperti ini, 
dakwah tauhid bukan sekadar seruan spiritual, melainkan ancaman langsung 
terhadap stabilitas politik dan tatanan sosial. Bani Israil berada dalam posisi 
tertindas sebagai kelompok minoritas yang mengalami eksploitasi struktural, 
sehingga dakwah Musa-Harun berlangsung dalam situasi ketimpangan kekuasaan 
yang ekstrem. Konteks ini menjelaskan mengapa misi kenabian Musa sejak awal 
dirancang sebagai misi kolektif, bukan individual. 

Ayat QS. Ṭāhā [20]: 29–32 yang memuat permohonan Musa agar Harun 
dijadikan wazīr dan sekutu dalam urusan dakwah harus dibaca dalam lanskap 
politik tersebut. Permintaan ini mencerminkan kesadaran Musa bahwa 
menghadapi kekuasaan hegemonik Fir‘aun membutuhkan kekuatan simbolik, 
komunikatif, dan psikologis yang berlapis (Muhammad, 2021). Al-Rāghib al-

Aṣfahānī menjelaskan bahwa istilah wazīr mengandung makna “memikul beban 
bersama”, yang dalam konteks Mesir Fir‘aun berarti berbagi risiko dakwah di 

bawah tekanan politik dan ancaman kekerasan negara (al-Aṣfahānī, 2004). 

Penegasan Musa bahwa Harun lebih fasih berbicara (QS. al-Qaṣaṣ [28]: 34) 
juga memiliki dimensi sosio-retoris (Taufiq, 2025). Dalam masyarakat Mesir kuno 
yang menjunjung tinggi simbol, pidato publik, dan legitimasi verbal kekuasaan, 
kefasihan retorika menjadi instrumen dakwah yang strategis. Fakhruddīn al-Rāzī 
menegaskan bahwa kelebihan Harun dalam aspek komunikasi bukan sekadar 
kemampuan teknis, melainkan modal strategis untuk menantang wacana dominan 
Fir‘aun di ruang publik (al-Rāzī, 1990). Dengan demikian, kolaborasi Musa-Harun 
merepresentasikan integrasi antara kepemimpinan moral dan kecakapan 
komunikatif dalam konteks politik otoritarian. 

Dimensi psikologis dakwah juga tidak dapat dilepaskan dari konteks sosio-
historis tersebut. Pengakuan Musa atas ketakutannya didustakan dan tekanan 
emosional yang dialaminya (QS. al-Syu‘arā’ [26]: 12–13) mencerminkan beratnya 

beban dakwah dalam sistem represif (Alrumayh et al., 2025). Sayyid Quṭb 
menekankan bahwa persekutuan Musa dan Harun bukan hanya strategi 
organisatoris, tetapi juga mekanisme penguatan spiritual dan moral untuk 

menghadapi tirani negara (Quṭb, 2003). Dukungan emosional ini menjadi elemen 
penting dalam keberlangsungan dakwah profetik di bawah tekanan struktural. 



Kajian Tafsir Tematik Paradigma Dakwah Kolaboratif dalam Kisah Nabi Musa dan Harun 

 

Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 279-298 283 

 

 

 

 

Konteks sosio-politik Mesir Fir‘aun juga membantu memahami sikap 
Harun ketika menghadapi penyimpangan Bani Israil dalam peristiwa 
penyembahan anak sapi (QS. al-A‘rāf [7]: 142–150) (Mujahidin et al., 2024). Ibn 

ʿĀsyūr menjelaskan bahwa pendekatan persuasif Harun—tanpa penggunaan 
kekerasan—merupakan pilihan strategis untuk mencegah disintegrasi sosial umat 

yang baru saja keluar dari penindasan panjang (Ibn ʿĀsyūr, 1984). Sikap ini 
menunjukkan bahwa strategi dakwah kolaboratif juga mempertimbangkan 
stabilitas sosial sebagai bagian dari tujuan dakwah. 

Jika dibandingkan secara sistematis dengan konteks dakwah kontemporer, 
terdapat titik temu sekaligus perbedaan mendasar. Seperti Mesir Fir‘aun, dunia 
modern juga ditandai oleh dominasi kekuasaan—baik politik, ekonomi, maupun 
media—yang dapat menekan narasi keagamaan. Dakwah saat ini menghadapi 
hegemoni ideologi, kapitalisme digital, dan otoritas wacana yang sering kali 
meminggirkan nilai-nilai spiritual (Mahmudi et al., 2025). Dalam konteks ini, 
model kolaboratif Musa-Harun relevan sebagai paradigma dakwah kolektif yang 
mengintegrasikan kepemimpinan moral, komunikasi publik, dan kerja tim lintas 
kompetensi. 

Namun demikian, analogi antara konteks Musa-Harun dan dakwah 
kontemporer memiliki batas-batas tertentu. Dakwah Musa berlangsung dalam 
sistem kenabian yang memperoleh legitimasi wahyu langsung, sedangkan dakwah 
kontemporer beroperasi dalam ruang sosial yang plural dan demokratis. Oleh 
karena itu, nilai-nilai kolaborasi profetik perlu diadaptasi secara kontekstual, bukan 
direplikasi secara literal. Prinsip sinergi, pembagian peran, dan dukungan moral 
dapat diambil, tetapi strategi konfrontatif terhadap kekuasaan harus disesuaikan 
dengan etika dakwah dan hukum sosial yang berlaku. 

Dengan demikian, pembacaan tematik terhadap kisah Musa dan Harun—
ketika diperkaya dengan analisis sosio-historis—menunjukkan bahwa kolaborasi 
profetik lahir dari konteks dakwah yang sarat tekanan politik dan sosial. Kisah ini 
memberikan kerangka nilai dan strategi yang relevan bagi dakwah modern, 
sekaligus menuntut kehati-hatian dalam melakukan analogi agar pesan Al-Qur’an 
tetap kontekstual, aplikatif, dan bertanggung jawab secara ilmiah (Rafsanjani & 
Halimah, 2025). 

Tabel 1 

Analitik Perbandingan Konteks Dakwah Musa–Harun dan Dakwah Kontemporer 

Dimensi Analisis Dakwah Musa–
Harun (Konteks 
Qur’ani) 

Dakwah 
Kontemporer 

Relevansi 
Konseptual 

Limitasi 
Analogi 

Konteks Sosio-
Politik 

Sistem 
otoritarian 

Sistem politik 
beragam: 

Dakwah 
menghadapi 

Dakwah 
modern tidak 



Jajang Hidayatulloh & Ridwan Rustandi 

 

284 Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 279-298 

 

teokratis di 
bawah Fir‘aun; 
kekuasaan 
absolut dan 
represif (QS. al-
Nāzi‘āt: 24) 

demokratis, 
semi-otoriter, 
atau hegemonik 
secara ekonomi 
dan media 

struktur kuasa 
dominan 

berhadapan 
dengan figur 
absolut 
tunggal 

Posisi Objek 
Dakwah 

Bani Israil 
sebagai 
kelompok 
minoritas 
tertindas dan 
terpinggirkan 

Masyarakat 
plural dengan 
tingkat literasi 
dan ideologi 
beragam 

Dakwah 
membutuhkan 
sensitivitas 
sosial 

Kondisi 
minoritas–
mayoritas 
tidak selalu 
sama 

Legitimasi 
Dakwah 

Berbasis wahyu 
langsung dan 
kenabian 

Berbasis otoritas 
keilmuan, moral, 
dan sosial 

Pentingnya 
kredibilitas dan 
legitimasi 
publik 

Tidak ada 
otoritas wahyu 
langsung 

Struktur Dakwah Kolaborasi dua 
nabi dengan 
mandat ilahi 

Tim dakwah 
berbasis 
organisasi dan 
profesionalisme 

Pentingnya 
kerja kolektif 

Struktur 
modern lebih 
kompleks dan 
birokratis 

Pembagian Peran Musa: 
kepemimpinan 
dan konfrontasi 
moral; Harun: 
komunikasi dan 
persuasi 

Da’i, akademisi, 
komunikator 
publik, media 
strategist 

Spesialisasi 
peran 
meningkatkan 
efektivitas 

Tidak selalu 
ada figur 
sentral tunggal 

Strategi 
Komunikasi 

Qaulan layyinan 
dalam 
menghadapi 
kekuasaan (QS. 

Ṭāhā: 44) 

Dakwah 
persuasif, 
dialogis, berbasis 
media 

Etika 
komunikasi 
tetap relevan 

Media digital 
memiliki 
logika sendiri 

Tekanan Dakwah Ancaman fisik, 
politik, dan 
psikologis 
langsung 

Tekanan 
simbolik, digital, 
ideologis, dan 
regulatif 

Dakwah selalu 
berada dalam 
tekanan 

Bentuk 
tekanan tidak 
identik 

Dimensi 
Psikologis 

Dukungan 
emosional 
antara Musa dan 
Harun (QS. al-
Syu‘arā’: 12–13) 

Dukungan tim, 
manajemen 
konflik, 
kesehatan 
mental aktivis 

Kesehatan 
psikologis dai 
penting 

Konteks 
tekanan 
berbeda skala 

Pengelolaan 
Konflik Internal 

Pendekatan 
persuasif Harun 
saat krisis anak 
sapi 

Mediasi 
organisasi dan 
manajemen 
krisis dakwah 

Stabilitas 
internal krusial 

Konflik 
modern lebih 
kompleks dan 
multidimensi 



Kajian Tafsir Tematik Paradigma Dakwah Kolaboratif dalam Kisah Nabi Musa dan Harun 

 

Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 279-298 285 

 

 

 

 

Tujuan Dakwah Pembebasan 
tauhid dan sosial 
dari tirani 

Transformasi 
moral, sosial, dan 
spiritual 
masyarakat 

Dakwah 
sebagai agen 
perubahan 

Target 
perubahan 
berbeda 
konteks 

Model 
Kepemimpinan 

Kepemimpinan 
profetik berbasis 
wahyu dan 
akhlak 

Kepemimpinan 
kolektif dan 
institusional 

Nilai etika 
kepemimpinan 
relevan 

Tidak semua 
dai pemimpin 
struktural 

Sifat Kolaborasi Kolaborasi 
normatif-ilahiah 

Kolaborasi 
fungsional-
strategis 

Prinsip sinergi 
tetap universal 

Implementasi 
bersifat 
kontekstual 

Risiko Dakwah Penolakan, 
kriminalisasi, 
kekerasan 

Polarisasi opini, 
disinformasi, 
delegitimasi 

Dakwah selalu 
berisiko 

Risiko modern 
bersifat non-
fisik 

Outcome 
Dakwah 

Pembentukan 
kesadaran tauhid 
dan pembebasan 
umat 

Pencerahan 
publik dan 
perubahan sosial 
bertahap 

Dakwah 
berdampak 
jangka panjang 

Hasil dakwah 
tidak selalu 
langsung 

Sumber: Observasi Penulis, 2025 

Tabel ini menunjukkan bahwa kisah Musa–Harun dan dakwah kontemporer 
memiliki kesepadanan nilai (value equivalence), bukan kesamaan historis literal. 
Prinsip kolaborasi profetik—seperti pembagian peran, sinergi kompetensi, 
dukungan emosional, dan etika komunikasi—bersifat transhistoris, sementara 
bentuk implementasinya kontekstual dan adaptif. 

Prinsip-Prinsip Kolaboratif dalam Dakwah Nabi Musa dan Harun 

Kisah Nabi Musa dan Nabi Harun dalam Al-Qur’an menghadirkan model dakwah 
kolaboratif yang tidak bersifat sporadis, melainkan terstruktur dan berlapis. Oleh 
karena itu, prinsip-prinsip kolaborasi yang dapat ditarik dari kisah ini perlu 
dipahami dalam suatu kerangka konseptual yang menunjukkan relasi, hierarki, dan 
dinamika antar-prinsip, bukan sekadar daftar normatif. Dalam kajian ini, prinsip-
prinsip kolaboratif Musa–Harun diklasifikasikan ke dalam dua kategori besar, 
yaitu prinsip struktural dan prinsip relasional, yang saling berkelindan dalam 
menopang keberhasilan dakwah profetik. 

Pertama, Prinsip Struktural sebagai Fondasi Organisasi Dakwah 
Kolaboratif 

Prinsip struktural merujuk pada aspek pembagian peran, otoritas, dan tata kelola 
misi dakwah (Mu’alimin et al., 2024). Dalam kategori ini, terdapat tiga prinsip 
utama. 



Jajang Hidayatulloh & Ridwan Rustandi 

 

286 Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 279-298 

 

Pertama, sinergi dalam perbedaan kompetensi. Musa dan Harun 
dihadirkan sebagai dua figur dengan karakter dan keunggulan yang berbeda: Musa 
unggul dalam kepemimpinan dan ketegasan, sedangkan Harun memiliki kelebihan 
dalam kefasihan berbicara dan kelembutan komunikasi (Ahmad et al., 2024). Al-
Rāzī menegaskan bahwa perbedaan ini bukan kelemahan, melainkan sumber 
kekuatan dakwah ketika dikelola secara sinergis (al-Rāzī, 1990). Prinsip ini menjadi 
fondasi struktural dakwah kolaboratif, karena misi tidak dibebankan pada satu 
figur tunggal, melainkan pada orkestrasi potensi yang beragam. 

Dalam perspektif organisasi modern, sinergi kompetensi semacam ini 
dikenal sebagai complementary leadership, yakni kepemimpinan yang dibangun di atas 
kesadaran bahwa tidak ada satu individu pun yang mampu menanggung seluruh 
kompleksitas misi secara sendirian (Afkarina & Puspita, 2023). Al-Qur’an melalui 
kisah Musa dan Harun menawarkan paradigma struktural yang jauh melampaui 
model kepemimpinan personalistik. Permohonan Musa agar Harun 
mendampinginya merupakan pengakuan eksplisit atas keterbatasan diri dan 
sekaligus penguatan terhadap pentingnya pembagian peran berbasis keahlian. Hal 
ini menunjukkan bahwa dakwah, sejak fase profetik, telah dirancang sebagai kerja 
kolektif yang terstruktur, bukan sebagai ekspresi heroisme individual (Sulistiawati 
et al., 2025).  

Lebih jauh, sinergi ini tidak hanya bersifat teknis, tetapi juga bersifat 
psikologis dan sosial. Musa, yang dikenal memiliki latar pengalaman traumatik 

sejak kecil dan pernah mengalami kegagapan lisan (QS. Ṭāhā [20]: 27), 
membutuhkan figur yang mampu menjembatani pesan dakwah dengan audiens 
secara komunikatif. Harun hadir bukan sekadar sebagai juru bicara, melainkan 
sebagai elemen struktural yang menjaga kesinambungan pesan, stabilitas 
emosional, dan efektivitas komunikasi dakwah. Dengan demikian, prinsip sinergi 
kompetensi ini menegaskan bahwa struktur dakwah yang sehat harus dibangun di 
atas pengakuan realistis terhadap kapasitas masing-masing aktor, bukan pada 
klaim keunggulan sepihak (Elya et al., 2024).  

Kedua, pembagian peran strategis dan legitimasi kolektif. Permohonan 

Musa agar Harun dijadikan “sekutu dalam urusanku” (QS. Ṭāhā [20]: 32) 
menunjukkan bahwa kolaborasi yang dimaksud bersifat substantif, bukan 

simbolik (Masykur & Sunarto, 2025). Az-Zuḥaylī dan al-Rāghib al-Aṣfahānī 
menafsirkan frasa tersebut sebagai bentuk pelibatan penuh dalam tanggung jawab 

dakwah dan pengambilan keputusan (az-Zuḥaylī, 1998; al-Aṣfahānī, 2004). 
Dengan demikian, prinsip ini menegaskan bahwa struktur dakwah kolaboratif 
harus memberikan legitimasi yang setara kepada setiap aktor kunci sesuai 
perannya. 

Legitimasi kolektif menjadi unsur penting dalam menjaga kohesi internal 
organisasi dakwah. Tanpa legitimasi yang jelas, pembagian peran berpotensi 



Kajian Tafsir Tematik Paradigma Dakwah Kolaboratif dalam Kisah Nabi Musa dan Harun 

 

Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 279-298 287 

 

 

 

 

melahirkan konflik laten, ketimpangan wewenang, atau bahkan delegitimasi 
kepemimpinan. Dalam konteks Musa dan Harun, legitimasi tersebut tidak hanya 
datang dari kesepakatan personal, tetapi langsung dikukuhkan oleh wahyu Ilahi. 
Hal ini menegaskan bahwa struktur dakwah yang ideal harus memiliki landasan 
normatif yang kuat, sehingga setiap peran dijalankan bukan atas dasar relasi kuasa, 
melainkan atas dasar amanah. 

Dari sudut pandang tata kelola organisasi (organizational governance), prinsip 
ini mengajarkan bahwa distribusi otoritas harus sejalan dengan distribusi tanggung 
jawab. Harun tidak ditempatkan sebagai subordinat pasif, melainkan sebagai mitra 
aktif dalam misi profetik. Ia memiliki otoritas untuk berbicara, mengarahkan, dan 
menguatkan umat, sebagaimana terlihat dalam perannya saat Musa pergi 
bermunajat (QS. al-A‘rāf [7]: 142). Meski terjadi penyimpangan umat pada 
peristiwa anak sapi, Al-Qur’an tetap menggambarkan Harun sebagai figur yang 
berupaya menjaga stabilitas dan mencegah perpecahan. Ini menunjukkan bahwa 
legitimasi struktural memberikan ruang bagi aktor dakwah untuk bertindak secara 
mandiri dalam koridor misi bersama. 

Ketiga, musyawarah dan kesetaraan fungsional. Meski Musa adalah nabi 
utama, relasinya dengan Harun tidak dibangun atas pola hierarki otoriter, 

melainkan kemitraan profetik (Kartika et al., 2024). Al-Ṭabarī menegaskan bahwa 
penggunaan istilah “sekutu” (sharīk) mengindikasikan adanya kesetaraan dalam 
menjalankan amanah dakwah, meskipun otoritas kenabian tetap berada pada 

Musa (al-Ṭabarī, 2000). Prinsip ini menjadi kerangka struktural yang mencegah 
dominasi personal dalam kerja dakwah kolektif. 

Kesetaraan fungsional ini tidak menafikan perbedaan posisi, tetapi 
menolak absolutisasi hierarki. Dalam struktur dakwah Musa–Harun, terdapat 
keseimbangan antara kepemimpinan dan kemitraan, antara otoritas dan 
partisipasi. Musyawarah menjadi mekanisme internal yang menjaga dinamika 
tersebut tetap sehat. Prinsip ini selaras dengan nilai syūrā yang kelak ditegaskan 
secara eksplisit dalam Al-Qur’an (QS. al-Shūrā [42]: 38) dan menjadi pilar utama 
dalam etika kepemimpinan Islam. 

Dalam konteks dakwah kontemporer, prinsip musyawarah dan kesetaraan 
fungsional ini sangat relevan untuk menghindari kultus individu dan sentralisasi 
kekuasaan. Struktur dakwah yang terlalu bergantung pada satu figur rawan 
mengalami stagnasi, konflik internal, atau bahkan krisis legitimasi ketika figur 
tersebut tidak lagi hadir. Sebaliknya, struktur yang kolaboratif, partisipatif, dan 
berbasis musyawarah memiliki daya tahan yang lebih kuat, karena misi dakwah 
dipikul bersama oleh sistem, bukan oleh individu. 

Dengan demikian, prinsip struktural yang tercermin dalam kisah Musa 
dan Harun memberikan kerangka normatif bagi pembangunan organisasi dakwah 
kolaboratif. Sinergi kompetensi, legitimasi kolektif, dan kesetaraan fungsional 



Jajang Hidayatulloh & Ridwan Rustandi 

 

288 Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 279-298 

 

bukan sekadar nilai etis, tetapi merupakan fondasi struktural yang menentukan 
keberlanjutan dan efektivitas dakwah. Model ini menegaskan bahwa dakwah yang 
berdaya bukanlah dakwah yang bertumpu pada figur tunggal, melainkan dakwah 
yang ditopang oleh struktur yang adil, partisipatif, dan berorientasi pada misi 
bersama (Fitriyana et al., 2024). Jika prinsip ini diabaikan, dakwah berisiko terjebak 
dalam fragmentasi internal dan dominasi personal yang justru bertentangan 
dengan spirit profetik itu sendiri. 

Kedua, Prinsip Relasional sebagai Dinamika Etis dan Psikologis 
Kolaborasi Dakwah 

Di samping fondasi struktural, kisah Musa–Harun juga menampilkan prinsip-
prinsip relasional yang mengatur kualitas hubungan antarpelaku dakwah. Prinsip 
relasional ini berfungsi sebagai “jantung etis” kolaborasi dakwah, karena struktur 
yang rapi tanpa relasi yang sehat berpotensi melahirkan ketegangan, konflik laten, 
dan fragmentasi internal. Al-Qur’an melalui narasi Musa dan Harun tidak hanya 
mengajarkan bagaimana dakwah diorganisasi, tetapi juga bagaimana hubungan 
antarpelaku dakwah dipelihara secara moral, emosional, dan spiritual. 

Keempat, dukungan moral dan emosional. Pengakuan Musa atas 
ketakutannya didustakan dan sempitnya dada (QS. al-Syu‘arā’ [26]: 12–13) 
menunjukkan dimensi manusiawi dalam dakwah. Kehadiran Harun berfungsi 
sebagai penopang psikologis yang memperkuat stabilitas emosional Musa 

(Ginting et al., 2025a). Ibn ʿ Āsyūr dan Sayyid Quṭb menekankan bahwa dukungan 
ruhani dan emosional merupakan faktor krusial dalam keberlangsungan misi 

kenabian, terutama dalam konteks tekanan eksternal (Āsyūr, 1984; Quṭb, 2003). 
Pengakuan Musa ini penting dicermati karena ia menegaskan bahwa 

bahkan seorang nabi sekalipun tidak steril dari rasa takut, cemas, dan tekanan 
psikologis. Dakwah, dalam perspektif Al-Qur’an, bukan aktivitas yang menafikan 
sisi kemanusiaan, melainkan justru bergerak di dalamnya. Oleh karena itu, 
kehadiran Harun tidak hanya bersifat fungsional, tetapi juga terapeutik. Ia menjadi 
emotional anchor yang membantu Musa menjaga kejernihan hati dan keteguhan 
langkah dalam menghadapi Fir‘aun dan sistem penindasan yang mapan. 

Dalam kajian psikologi dakwah, dukungan emosional semacam ini dikenal 
sebagai social support, yakni kehadiran figur yang memberikan rasa aman, validasi 
emosional, dan penguatan moral (Sriwiyanti et al., 2022). Al-Qur’an secara implisit 
menegaskan pentingnya dukungan ini dengan mengabulkan permohonan Musa 
agar Harun menyertainya. Hal ini menunjukkan bahwa ketahanan dakwah (da‘wah 
resilience) tidak hanya ditentukan oleh kekuatan argumen teologis, tetapi juga oleh 
stabilitas psikologis para da‘i. Tanpa dukungan relasional yang sehat, misi dakwah 
rentan melemah di tengah tekanan sosial dan politik. 



Kajian Tafsir Tematik Paradigma Dakwah Kolaboratif dalam Kisah Nabi Musa dan Harun 

 

Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 279-298 289 

 

 

 

 

Kelima, keseimbangan antara ketegasan dan kearifan komunikasi. Episode 
penyimpangan Bani Israil dalam peristiwa penyembahan anak sapi menunjukkan 
adanya potensi ketegangan dalam praktik dakwah kolaboratif. Harun memilih 
pendekatan persuasif demi menjaga keutuhan umat, meskipun berisiko 

disalahpahami oleh Musa (QS. Ṭāhā [20]: 94). Ibn Kathīr menafsirkan sikap Harun 
sebagai ijtihad dakwah yang berorientasi pada kemaslahatan kolektif, bukan 
pembangkangan terhadap otoritas Musa (Kathīr, 1997). Prinsip ini menunjukkan 
bahwa perbedaan pendekatan dalam tim dakwah adalah keniscayaan yang harus 
dikelola melalui komunikasi dan saling percaya. 

Peristiwa ini menjadi salah satu episode relasional paling krusial dalam 
kisah Musa–Harun. Reaksi Musa yang emosional, bahkan hingga menarik janggut 

dan kepala Harun (QS. Ṭāhā [20]: 94), menggambarkan betapa perbedaan 
pendekatan dakwah dapat memicu konflik internal jika tidak disertai pemahaman 
yang mendalam (Rewira et al., 2025a). Namun, Al-Qur’an tidak menampilkan 
Harun sebagai figur defensif atau reaktif. Ia menjelaskan pertimbangannya dengan 
bahasa yang lembut dan argumentatif, seraya menegaskan niatnya untuk 
mencegah perpecahan umat. 

Dari sudut pandang etika dakwah, sikap Harun mencerminkan ḥikmah 
dalam pengambilan keputusan. Ia menyadari bahwa ketegasan yang tidak terukur 
dapat melahirkan kerusakan yang lebih besar. Oleh karena itu, ia memilih strategi 
tadbīr al-mafsadah, yakni meminimalkan dampak buruk sambil menunggu 
kehadiran Musa sebagai otoritas utama. Prinsip ini mengajarkan bahwa dalam 
kolaborasi dakwah, kesatuan visi tidak selalu berarti keseragaman metode. 
Perbedaan ijtihad adalah keniscayaan yang harus dipahami sebagai dinamika, 
bukan ancaman (Hidayat, 2020). 

Dalam konteks dakwah kontemporer, prinsip ini sangat relevan ketika tim 
dakwah menghadapi perbedaan strategi, pendekatan audiens, atau metode 
komunikasi. Ketegangan sering kali muncul bukan karena perbedaan tujuan, 
tetapi karena perbedaan cara. Kisah Musa dan Harun mengajarkan bahwa 
perbedaan tersebut harus dikelola dengan kepercayaan (thiqqah), klarifikasi 
terbuka, dan orientasi pada kemaslahatan umat, bukan dengan prasangka atau 
delegitimasi (Ilham et al., 2024). 

Keenam, keteladanan moral dan etika komunikasi. Musa dan Harun 

diperintahkan untuk berbicara kepada Fir‘aun dengan qaulan layyinan (QS. Ṭāhā 
[20]: 44), yang menunjukkan bahwa akhlak dan etika komunikasi merupakan 
landasan relasional dakwah. Al-Qaradawi menegaskan bahwa dalam dakwah 
kolaboratif, keteladanan akhlak bukan hanya sarana eksternal dakwah, tetapi juga 
perekat internal kerja tim (al-Qaradawi, 1994). 

Perintah qaulan layyinan memiliki makna relasional yang mendalam. Fir‘aun 
bukan hanya simbol kezaliman, tetapi juga representasi lawan dakwah yang paling 



Jajang Hidayatulloh & Ridwan Rustandi 

 

290 Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 279-298 

 

keras dan arogan. Namun, Al-Qur’an justru memerintahkan Musa dan Harun 
untuk mengedepankan kelembutan bahasa. Hal ini menunjukkan bahwa etika 
komunikasi dakwah tidak ditentukan oleh karakter audiens semata, melainkan 
oleh komitmen moral para da‘i itu sendiri. Kelembutan bukanlah tanda 
kelemahan, melainkan manifestasi kedewasaan spiritual dan kontrol diri 
(Sriwiyanti et al., 2022). 

Dalam relasi internal tim dakwah, prinsip qaulan layyinan berfungsi sebagai 
mekanisme perekat. Bahasa yang santun, empatik, dan berorientasi pada 
perbaikan mencegah eskalasi konflik dan menjaga keutuhan hubungan (Ginting 
et al., 2025b). Al-Qaradawi menekankan bahwa akhlak dakwah harus tercermin 
tidak hanya dalam interaksi dengan objek dakwah, tetapi juga dalam relasi 
antarpelaku dakwah. Tanpa etika komunikasi yang baik, kolaborasi akan 
kehilangan ruh ukhuwah dan berubah menjadi relasi fungsional yang kering. 

Lebih jauh, keteladanan moral Musa dan Harun membentuk ekosistem 
etis yang menopang keberlanjutan dakwah. Ketika para da‘i saling 
memperlakukan dengan hormat, jujur, dan penuh empati, maka kepercayaan 
internal akan tumbuh. Kepercayaan inilah yang menjadi modal sosial paling 
berharga dalam kerja dakwah kolektif. Sebaliknya, krisis relasional sering kali 
menjadi awal runtuhnya gerakan dakwah, meskipun secara struktural tampak kuat 
(Rewira et al., 2025). 

Dengan demikian, prinsip relasional dalam kisah Musa–Harun 
menegaskan bahwa kolaborasi dakwah bukan sekadar kerja bersama, tetapi proses 
etis yang menuntut kedewasaan emosional, keluhuran akhlak, dan kepekaan 
psikologis. Dukungan emosional, pengelolaan perbedaan pendekatan, dan etika 
komunikasi merupakan pilar relasional yang menjaga dakwah tetap hidup, 
humanis, dan berdaya tahan. Tanpa prinsip-prinsip ini, struktur dakwah yang 
kokoh sekalipun akan rapuh dari dalam, karena kehilangan ruh relasi yang menjadi 
napas kolektif dakwah itu sendiri. 

Relasi, Hierarki, dan Potensi Ketegangan Antar-Prinsip 

Secara hierarkis, prinsip struktural berfungsi sebagai kerangka dasar (foundational 
framework), sementara prinsip relasional berperan sebagai mekanisme penguat 
(operational ethics). Tanpa struktur yang jelas, relasi mudah menjadi konflik; 
sebaliknya, tanpa relasi yang sehat, struktur cenderung melahirkan kekakuan dan 
dominasi. 

Kisah Musa dan Harun juga menunjukkan bahwa ketegangan antar-
prinsip—misalnya antara ketegasan kepemimpinan dan kearifan komunikasi—
bukanlah kontradiksi destruktif, melainkan dinamika dakwah yang memerlukan 
musyawarah dan evaluasi berkelanjutan. Dengan demikian, kolaborasi profetik 
tidak meniadakan perbedaan, tetapi mengelolanya dalam kerangka etis dan visi 



Kajian Tafsir Tematik Paradigma Dakwah Kolaboratif dalam Kisah Nabi Musa dan Harun 

 

Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 279-298 291 

 

 

 

 

bersama. 

Sintesis Konseptual 

Berdasarkan analisis ini, prinsip-prinsip kolaboratif dalam kisah Musa dan Harun 
dapat dipahami sebagai model dakwah kolaboratif integratif, yang 
menggabungkan struktur organisasi, relasi psikologis, dan etika profetik. Model 
ini menawarkan kerangka konseptual yang aplikatif bagi dakwah kontemporer, 
baik dalam organisasi keislaman, komunitas dakwah, maupun kerja-kerja kolektif 
amar ma‘ruf nahi munkar yang menuntut sinergi, profesionalisme, dan keikhlasan. 

Implementasi Nilai-Nilai Kolaborasi Profetik dalam Dakwah Kontemporer 

Implementasi nilai-nilai kolaborasi profetik yang tercermin dalam kisah Nabi 
Musa dan Nabi Harun menemukan relevansinya secara nyata dalam praktik 
dakwah kontemporer yang semakin kompleks dan multidimensional. Tantangan 
dakwah modern—mulai dari fragmentasi otoritas keagamaan, disrupsi media 
digital, hingga problem sosial-keumatan—menuntut pola kerja kolektif yang 
terstruktur dan berbasis kompetensi. Dalam konteks ini, kolaborasi Musa-Harun 
tidak hanya menjadi ideal normatif, tetapi juga paradigma operasional dakwah 
yang dapat diuji melalui praktik-praktik empiris (Shihab, 2000). 

Dalam ranah dakwah digital, prinsip kolaborasi profetik dapat dilihat pada 
model kerja tim dakwah berbasis media sosial yang melibatkan pembagian peran 
secara jelas. Studi kualitatif terhadap beberapa platform dakwah digital di 
Indonesia—seperti kanal YouTube dan Instagram dakwah populer—
menunjukkan bahwa efektivitas dakwah tidak ditentukan oleh figur da’i semata, 
melainkan oleh sinergi antara pendakwah, tim riset naskah, desainer visual, editor 
video, dan manajer distribusi konten. Model ini mencerminkan pola Musa-Harun, 
di mana Musa berperan sebagai figur kepemimpinan dan penyampai pesan utama, 
sementara Harun berfungsi sebagai komunikator yang memperkuat artikulasi 
pesan (Asghar, 2020). Data wawancara dengan pengelola konten dakwah digital 
menunjukkan bahwa kolaborasi lintas keahlian mampu meningkatkan jangkauan 
audiens, konsistensi pesan, serta kredibilitas dakwah di ruang publik digital. 

Prinsip kolaborasi profetik juga tampak dalam praktik kolaborasi inter-
organisasi dakwah. Sejumlah lembaga dakwah dan filantropi Islam kontemporer 
menunjukkan keberhasilan ketika membangun sinergi lintas lembaga dalam isu-
isu strategis, seperti bantuan kemanusiaan, pendidikan Islam, dan penguatan 
moderasi beragama. Analisis terhadap model kerja sama antarlembaga dakwah 
menunjukkan bahwa penyatuan visi, pembagian tugas, dan koordinasi struktural 
berkontribusi signifikan terhadap efektivitas program dakwah. Pola ini selaras 
dengan relasi Musa dan Harun yang diutus secara kolektif untuk menghadapi 
kekuasaan Fir‘aun, di mana legitimasi risalah diperkuat melalui kerja bersama, 
bukan kompetisi internal (Rakhmat, 2008). 



Jajang Hidayatulloh & Ridwan Rustandi 

 

292 Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 279-298 

 

Dalam konteks pendidikan dan kaderisasi dakwah, implementasi nilai 
kolaboratif dapat dilihat pada lembaga-lembaga pendidikan Islam yang 
mengintegrasikan peran ulama, akademisi, dan praktisi dakwah. Studi kasus pada 
program pelatihan da’i menunjukkan bahwa kurikulum yang dirancang secara 
kolaboratif—menggabungkan penguasaan teks keislaman, keterampilan 
komunikasi, serta pemahaman sosial—lebih adaptif terhadap kebutuhan 
masyarakat. Pendekatan ini sejalan dengan konsep Musa-Harun, di mana kekuatan 
risalah tidak hanya bertumpu pada kedalaman ilmu, tetapi juga pada kemampuan 
komunikasi dan kerja kolektif yang efektif (Rauf, 2015). 

Selain itu, data survei terbatas terhadap aktivis dakwah menunjukkan bahwa 
model dakwah berbasis tim cenderung lebih berkelanjutan dibandingkan dakwah 
individualistik. Responden menilai bahwa kejelasan peran, kepercayaan struktural, 
dan etos ta‘āwun dalam tim dakwah meningkatkan stabilitas organisasi serta 
mengurangi konflik internal. Temuan ini menguatkan prinsip kolaborasi Musa-
Harun yang menekankan saling melengkapi, bukan saling menegasikan, sebagai 
fondasi keberhasilan dakwah profetik (Fāris, 2007). 

Dengan demikian, implementasi nilai-nilai kolaborasi profetik dalam kisah 
Musa dan Harun tidak hanya relevan secara teologis, tetapi juga terkonfirmasi 
secara empiris dalam praktik dakwah kontemporer. Baik melalui dakwah digital, 
kolaborasi antarorganisasi, maupun pendidikan kader dakwah, paradigma 
kolaboratif terbukti mampu meningkatkan efektivitas, inklusivitas, dan 
keberlanjutan dakwah. Temuan ini memperkuat klaim bahwa kisah Musa dan 
Harun dapat dijadikan model strategis dalam membangun dakwah modern yang 
profesional, kontekstual, dan berakar kuat pada nilai-nilai kenabian. 

Paradigma Dakwah Kolaboratif dalam Aktivitas Kontemporer 

Beberapa praktik dakwah digital di Indonesia menunjukkan bahwa efektivitas 
dakwah meningkat ketika dijalankan melalui kerja tim lintas keahlian. Studi kasus 
pada pengelolaan kanal dakwah digital berbasis media sosial memperlihatkan 
bahwa pembagian peran antara da’i utama, tim periset materi, editor konten, serta 
pengelola distribusi media berkontribusi signifikan terhadap peningkatan 
jangkauan audiens dan konsistensi pesan dakwah. Pola ini merepresentasikan 
relasi Musa–Harun, di mana Musa berfungsi sebagai pemimpin misi dan figur 
otoritatif, sementara Harun berperan sebagai komunikator yang memperkuat 

penyampaian pesan (QS. Ṭāhā [20]: 29–34). 
Selain dakwah digital, praktik kolaborasi juga tampak dalam kerja sama 

antarlembaga dakwah dan filantropi Islam dalam isu kemanusiaan dan pendidikan. 
Studi terhadap program kolaboratif antarorganisasi dakwah menunjukkan bahwa 
penyatuan visi, koordinasi struktural, dan pembagian tugas yang jelas 
meningkatkan efisiensi program serta memperluas dampak sosial dakwah. 



Kajian Tafsir Tematik Paradigma Dakwah Kolaboratif dalam Kisah Nabi Musa dan Harun 

 

Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 279-298 293 

 

 

 

 

Temuan ini selaras dengan pola pengutusan kolektif Musa dan Harun dalam 
menghadapi kekuasaan Fir‘aun, yang menegaskan bahwa legitimasi dan kekuatan 
dakwah bertumpu pada sinergi, bukan individualisme. 

Data wawancara terbatas dengan aktivis dakwah juga mengindikasikan 
bahwa model dakwah berbasis tim lebih berkelanjutan dan minim konflik internal. 
Kejelasan peran dan kepercayaan struktural menjadi faktor kunci keberhasilan, 
sebagaimana tercermin dalam etos ta‘āwun dan saling melengkapi antara Musa dan 
Harun dalam misi kenabian mereka. 

Tabel 2 

Pemetaan Nilai Kolaborasi Musa–Harun dan Praktik Dakwah Modern 

Nilai Kolaborasi 
Profetik 

Kisah Musa–Harun dalam Al-
Qur’an 

Praktik Dakwah Kontemporer 

Pembagian peran 
(role differentiation) 

Musa sebagai pemimpin risalah, 
Harun sebagai komunikator (QS. 

Ṭāhā: 29–34) 

Tim dakwah digital: da’i, penulis 
naskah, editor, desainer 

Sinergi kompetensi Musa unggul dalam kepemimpinan, 
Harun dalam kefasihan bicara 

Kolaborasi ulama, akademisi, 
dan praktisi dakwah 

Legitimasi kolektif Pengutusan Musa dan Harun secara 
bersama (QS. al-Syu‘arā’: 16–17) 

Kerja sama antarlembaga 
dakwah dan ormas Islam 

Kepercayaan 
struktural 

Musa meminta Harun sebagai 
penopang misi 

Manajemen tim dakwah berbasis 
kepercayaan dan 
profesionalisme 

Ketahanan dakwah Dakwah kolektif menghadapi 
Fir‘aun 

Dakwah kolaboratif 
menghadapi tantangan digital 
dan ideologis 

Sumber: Observasi Penulis, 2025 

Berdasarkan temuan tematik dan empiris, penelitian ini memiliki beberapa 
implikasi praktis. Pertama, lembaga dakwah kontemporer perlu menggeser 
paradigma dakwah individualistik menuju model dakwah kolaboratif berbasis tim 
dan kompetensi. Kedua, penguatan kapasitas dakwah digital seharusnya tidak hanya 
berfokus pada figur da’i, tetapi juga pada sistem kerja kolektif yang profesional 
dan berkelanjutan. Ketiga, organisasi dakwah dianjurkan membangun sinergi lintas 
lembaga untuk menghindari fragmentasi gerakan dakwah dan memperkuat 
dampak sosial.  

Nilai kolaborasi Musa–Harun dapat dijadikan kerangka etik dan strategis 
dalam merancang kebijakan dakwah, baik pada level komunitas, organisasi, 
maupun institusi pendidikan Islam. Penelitian ini membuka peluang riset lanjutan 
yang lebih mendalam. Pertama, diperlukan penelitian empiris berbasis survei 



Jajang Hidayatulloh & Ridwan Rustandi 

 

294 Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 279-298 

 

kuantitatif untuk mengukur efektivitas dakwah kolaboratif dibandingkan dakwah 
individual. Kedua, studi etnografi dakwah digital dapat dilakukan untuk memahami 
dinamika kerja tim dakwah di media sosial. Ketiga, riset komparatif lintas negara 
mengenai model kolaborasi dakwah berbasis nilai profetik dapat memperkaya 
khazanah studi dakwah kontemporer. 

Dengan demikian, kajian tafsir tematik atas kisah Musa dan Harun tidak 
hanya berkontribusi pada pengembangan teori dakwah kolaboratif, tetapi juga 
membuka ruang aplikatif dan akademik yang luas bagi pengembangan dakwah 
Islam di era modern. 

PENUTUP 

Kisah Nabi Musa dan Harun ‘alayhimā as-salām dalam Al-Qur’an tidak hanya 
menyajikan narasi sejarah kenabian, melainkan juga memuat prinsip-prinsip 
penting mengenai kolaborasi dakwah yang bersumber dari wahyu. Melalui 
pendekatan tafsir tematik, ditemukan bahwa ayat-ayat yang membahas 
keterlibatan Harun dalam misi kenabian Musa mengandung pesan teologis 
tentang pentingnya sinergi, pembagian peran, dan dukungan emosional dalam 
menjalankan amanah dakwah. Allah sendiri mengakui dan mengabulkan 
permohonan Musa untuk menjadikan Harun sebagai mitra dalam dakwah, yang 
menunjukkan bahwa kerja tim dalam menyampaikan risalah adalah bagian dari 
sunnatullah yang legitim. 

Nilai-nilai tersebut semakin relevan ketika diterapkan dalam konteks 
dakwah kontemporer. Kompleksitas tantangan zaman, kemajemukan masyarakat, 
serta perkembangan media dan teknologi menuntut adanya kerja dakwah yang 
tidak hanya dilakukan secara individu, tetapi secara kolektif, terstruktur, dan 
profesional. Model kolaborasi Musa-Harun dapat dijadikan paradigma dalam 
merancang strategi dakwah lintas bidang, baik dalam bentuk sinergi 
antarorganisasi, kolaborasi keilmuan, maupun pembentukan tim dakwah digital 
yang terintegrasi dan berdaya saing. 

Dengan demikian, dakwah kolaboratif bukan sekadar pilihan metode, 
melainkan keharusan strategis yang memiliki landasan spiritual dan historis dalam 
Al-Qur’an. Kisah Musa dan Harun merupakan teladan profetik bahwa 
keberhasilan dakwah sangat bergantung pada kemauan untuk bekerja sama, saling 
percaya, dan berbagi tanggung jawab sesuai kapasitas masing-masing. Paradigma 
ini penting untuk terus dikembangkan agar dakwah Islam senantiasa relevan, kuat, 
dan mampu menjawab tantangan zaman secara bijaksana dan efektif. 

 
 
 



Kajian Tafsir Tematik Paradigma Dakwah Kolaboratif dalam Kisah Nabi Musa dan Harun 

 

Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 279-298 295 

 

 

 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Abdul Rauf, A. A. (2015). Manajemen Dakwah Kontemporer. Jakarta: Prenadamedia 
Group.  

al-Andalusī, A. H. (1992). al-Baḥr al-Muḥīṭ fī al-Tafsīr. Beirut: Dār al-Fikr.  
Afkarina, M., & Puspita W., D. M. A. (2023). Building organizational culture in 

Islamic education with collaborative leadership as the key. Afkarina: Jurnal 
Pendidikan Agama Islam, 8(1). https://doi.org/10.33650/afkarina.v8i1.9312 

Al-Asfahānī, A. (2004). al-Mufradāt fī Gharīb al-Qur’ān. Damaskus: Dār al-Qalam.  

Al-Baghdādī, A. (1992). Iqtiḍā’ al-‘Ilm al-‘Amal. Kairo: Maktabah al-Kulliyyāt al-
Azhariyyah.  

Al-Nasafī, A. A. A. (2006). Tafsīr al-Madārik al-Tanzīl wa Ḥaqā’iq al-Ta’wīl. Beirut: 
Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

Al-Qaraḍāwī, Y. (1994). Fiqh al-Da‘wah. Kairo: Maktabah Wahbah.  

Al-Rāzī, F. A. (1990). Mafātīḥ al-Ghayb. Kairo: Dār al-Fikr.  
Alrumayh, S., Ayad, N., Alriteemi, A., Masoud, M., Masuwd, M., Aboujanah, Y., 

Abdulghani, N. A., & Nashihin, H. (2025). Geography, space and education 
in the Qur’anic story of Moses: A hermeneutical perspective. Amorti: Jurnal 
Studi Islam Interdisipliner, 138–150. 
https://doi.org/10.59944/amorti.v4i4.481 

Al-Shallabī, ‘A. M. (2008). Sīrah al-Nabiyyīn: Mūsā wa Hārūn ‘alayhimā al-salām. 
Kairo: Dār al-Tawzī‘ wa al-Nashr al-Islāmiyyah.  

Al-Shanqīṭī, M. A. (1995).  Aḍwā’ al-Bayān fī Īḍāḥ al-Qur’ān bi al-Qur’ān. Beirut: Dār 
al-Fikr.  

Al-Ṭabarī, M. I. J. (2000). Jāmi‘ al-Bayān ‘an Ta’wīl Āy al-Qur’ān. Beirut: Mu’assasah 
al-Risālah.  

Asghar, A. (2020). Strategi Komunikasi Dakwah di Era Digital. Bandung: Remaja 
Rosdakarya.  

Asyfiqi Masykur, A. D., & Sunarto, S. (2025). Kepemimpinan dalam konteks 
pendidikan Islam. Karakter: Jurnal Riset Ilmu Pendidikan Islam, 2(2), 269–280. 
https://doi.org/10.61132/karakter.v2i2.603 

Az-Zuḥaylī, W. (1998). Tafsīr al-Munīr fī al-‘Aqīdah wa al-Syarī‘ah wa al-Manhaj. 

Beirut: Dār al-Fikr al-Mu‘āṣir.  
Daulay, A. R., Jamal, K., & Husin, N. (2023). Tipologi dakwah Nabi Musa 

‘Alaihissalam perspektif Al-Qur’an (kajian tafsir tematik). Jurnal An-Nur, 
12(1), 62. https://doi.org/10.24014/an-nur.v12i1.23916 

Effendi, E. (2018). Historisitas kisah Fir’aun dalam perspektif Islam. Al-Adyan: 
Jurnal Studi Lintas Agama, 13(1), 71–96. 
https://doi.org/10.24042/ajsla.v13i1.2944 

Elya, Z., Sulistyawati, Y., Asmendri, A., & Milyasari, M. (2024). Kepemimpinan 

https://doi.org/10.33650/afkarina.v8i1.9312
https://doi.org/10.59944/amorti.v4i4.481
https://doi.org/10.61132/karakter.v2i2.603
https://doi.org/10.24014/an-nur.v12i1.23916
https://doi.org/10.24042/ajsla.v13i1.2944


Jajang Hidayatulloh & Ridwan Rustandi 

 

296 Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 279-298 

 

transformatif dalam perspektif pendidikan Islam. Khazanah Pendidikan, 
18(2), 251. https://doi.org/10.30595/jkp.v18i2.21779 

Fadli, M. A., Yunus, B. M., Sarbini, A., & Kosasih, E. (2024). The story of the 
Prophet Moses and the Pharaoh in the Qur’an: An analysis of the 
implementation of structural da’wah. Hanifiya: Jurnal Studi Agama-Agama, 
7(1), 223–232. https://doi.org/10.15575/hanifiya.v7i2.37949 

Fāris, M. (2007). al-Takhtīṭ li al-Ḥayāt. Riyadh: Dār al-Ma‘ārif. 
Fitriyana, D., Assayuti, M. J., Suryaningsih, Laia, H. W., Wahyudin, C., & Salbiah, 

E. (2024). Peran kepemimpinan dalam organisasi. Karimah Tauhid, 3(2), 
1747–1763. https://doi.org/10.30997/karimahtauhid.v3i2.11908 

Gantara, G. E., Fiqriadi, & Yusuf, M. S. (2023). Relevansi kisah Nabi Musa dan 
Fir’aun menurut Al-Qur’an dengan Islamofobia. Izzatuna: Jurnal Ilmu Al-
Qur’an dan Tafsir, 4(2), 12–40. https://doi.org/10.62109/ijiat.v4i2.44 

Ginting, A. F., Siregar, A. P., & Lubis, L. (2025a). Peran kecerdasan emosional 
berbasis nilai-nilai Islam dalam meningkatkan efektivitas komunikasi 
antarpribadi. Jurnal Dakwah dan Komunikasi, 10(2), 350–365. 
https://doi.org/10.29240/jdk.v10i2.13832 

Ginting, A. F., Siregar, A. P., & Lubis, L. (2025b). Peran kecerdasan emosional 
berbasis nilai-nilai Islam dalam meningkatkan efektivitas komunikasi 
antarpribadi. Jurnal Dakwah dan Komunikasi, 10(2), 350–365. 
https://doi.org/10.29240/jdk.v10i2.13832 

Hasanah, R. (2024). Integration of technology in da’wah: Utilization of social 
media and multimedia content to improve accessibility and da’wah strategies 
of Gus Iqdam. Indonesian Journal of Islamic Communication, 7(1), 14–38. 
https://doi.org/10.35719/ijic.v7i1.2144 

Hidayat, N. L. (2020). Strategi komunikasi dakwah penyuluh agama Islam dalam 
pembinaan keluarga sakinah. Indonesian Journal of Islamic Communication, 3(1), 
40–66. https://doi.org/10.35719/ijic.v3i1.632 

Ibn ‘Āsyūr, M. A. (1984). al-Taḥrīr wa al-Tanwīr. Tunis: Dār al-Tūnisiyyah li al-
Nashr.  

Ibn Kathīr, I. U. (1997). Tafsīr al-Qur’ān al-‘Aẓīm. Beirut: Dār al-Ma‘rifah.  
Ilham, I., Syarifuddin, S., Ni’mah, S., Asriadi, A., & Sulfikar, S. (2024). Pembinaan 

tahsin dan tahfidz Al-Qur’an di TK/TPA Nurul Aini Desa Arallae. 
INKAMKU: Journal of Community Service, 3(1), 17–21. 
https://doi.org/10.47435/inkamku.v3i1.2805 

Kartika, I., Santosa, A. B., Baihaki, M., Muhidin, H., Widia, R., & Dzakiroh, F. 
(2024). Konsep dasar kepemimpinan dalam perspektif Islam di era modern. 
Jurnal Dirosah Islamiyah, 6(2). https://doi.org/10.47467/jdi.v6i2.1768 

Mahmudi, I., Setiawan, W., Ahmad, S., Raafi, H., & Yelipele, A. (2025). Integrasi 
nilai-nilai Islam dalam kisah Nabi Musa sebagai pembentukan karakter 

https://doi.org/10.30595/jkp.v18i2.21779
https://doi.org/10.15575/hanifiya.v7i2.37949
https://doi.org/10.30997/karimahtauhid.v3i2.11908
https://doi.org/10.62109/ijiat.v4i2.44
https://doi.org/10.29240/jdk.v10i2.13832
https://doi.org/10.29240/jdk.v10i2.13832
https://doi.org/10.35719/ijic.v7i1.2144
https://doi.org/10.35719/ijic.v3i1.632
https://doi.org/10.47435/inkamku.v3i1.2805
https://doi.org/10.47467/jdi.v6i2.1768


Kajian Tafsir Tematik Paradigma Dakwah Kolaboratif dalam Kisah Nabi Musa dan Harun 

 

Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 279-298 297 

 

 

 

 

pemimpin di Pondok Gontor. Tarbiyah Islamiyah. 
Mu’alimin, M., Salsabilla, L. A., Jannah, S., & Amrullah, M. Z. (2024). Komunikasi 

dalam kepemimpinan organisasi. Jurnal Manajemen dan Pendidikan Agama 
Islam, 2(4), 64–80. https://doi.org/10.61132/jmpai.v2i4.372 

Muhammad, M. T. (2021a). Kehidupan Harun a.s. dan dakwahnya. Jurnal Ilmiah 
Al-Mu’ashirah, 18(2), 97. https://doi.org/10.22373/jim.v18i2.10607 

Muhammad, M. T. (2021b). Kehidupan Harun a.s. dan dakwahnya. Jurnal Ilmiah 
Al-Mu’ashirah, 18(2), 97. https://doi.org/10.22373/jim.v18i2.10607 

Mujahidin, A., Itmam, M. S., & Rofiq, A. C. (2024a). The dynamic of 
contextualization in Indonesian Qur’anic tafsirs: A comparative study of 
Tafsir Al-Azhar and Tafsir Al-Mishbāh on the story of the Prophet Moses. 
Jurnal Studi Ilmu-Ilmu Al-Qur’an dan Hadis, 25(2), 221–246. 
https://doi.org/10.14421/qh.v25i2.5397 

Mujahidin, A., Itmam, M. S., & Rofiq, A. C. (2024b). The dynamic of 
contextualization in Indonesian Qur’anic tafsirs: A comparative study of 
Tafsir Al-Azhar and Tafsir Al-Mishbāh on the story of the Prophet Moses. 
Jurnal Studi Ilmu-Ilmu Al-Qur’an dan Hadis, 25(2), 221–246. 
https://doi.org/10.14421/qh.v25i2.5397 

Quṭb, S. (2003). Fī Ẓilāl al-Qur’ān. Beirut: Dār al-Shurūq.  
Rafsanjani, M., & Halimah, U. (2025). Kisah Musa dan Firaun dalam Tafsir Al-

Manār: Paradigma Qur’ani melawan otoritarianisme dan tirani kekuasaan. 
Rakhmat, J. (2008). Psikologi Komunikasi. Bandung: Remaja Rosdakarya.  
Rewira, A. E., Rakhmadin, V., & Ab, M. (2025a). Komunikasi dakwah empatik: 

Pendekatan personal dai perempuan terhadap jamaah Masjid Nurul Iman. 
Ad-Da’wah, 23(2), 63–75. https://doi.org/10.59109/addawah.v23i2.144 

Rewira, A. E., Rakhmadin, V., & Ab, M. (2025b). Komunikasi dakwah empatik: 
Pendekatan personal dai perempuan terhadap jamaah Masjid Nurul Iman. 
Ad-Da’wah, 23(2), 63–75. https://doi.org/10.59109/addawah.v23i2.144 

Shihab, M. Q. (2007). Membumikan Al-Qur’an: Fungsi dan Peran Wahyu dalam 
Kehidupan Masyarakat. Bandung: Mizan.  

Shihab, M. (2002). Tafsir al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian al-Qur’an. Jakarta: 
Lentera Hati. 

Shihab, M. Wawasan Al-Qur’an: Tafsir Maudhū‘ī atas Pelbagai Persoalan Umat. 
Bandung: Mizan, 2000. 

Sriwiyanti, S., Saefudin, W., Shofia, A., & Mujib, M. (2022). Social support, self-
efficacy, and student’s mental health in online learning during pandemic. Al-
Balagh: Jurnal Dakwah dan Komunikasi, 7(1).  
https://doi.org/10.22515/albalagh.v7i1.4914 

Sulistiawati, A. N., Amanda, R. L., Rahmawati, T., & Any, P. A. (2025). Good 
governance dalam Islam: Kepemimpinan dalam Islam. 

https://doi.org/10.61132/jmpai.v2i4.372
https://doi.org/10.22373/jim.v18i2.10607
https://doi.org/10.22373/jim.v18i2.10607
https://doi.org/10.14421/qh.v25i2.5397
https://doi.org/10.14421/qh.v25i2.5397
https://doi.org/10.59109/addawah.v23i2.144
https://doi.org/10.59109/addawah.v23i2.144
https://doi.org/10.22515/albalagh.v7i1.4914


Jajang Hidayatulloh & Ridwan Rustandi 

 

298 Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 279-298 

 

Syaipullah Ahmad, Rambe, K., Sakinah, N., & Khadijah, K. (2024). Implementasi 
manajemen dan kepemimpinan Islami dalam meningkatkan kinerja 
organisasional. Hikmah: Jurnal Studi Pendidikan Agama Islam, 2(1), 113–126. 
https://doi.org/10.61132/hikmah.v2i1.551 

Taufiq, M. (2025). Intertextual analysis of Prophet Musa’s story (Q.S. Al-Baqarah 
67–71) and its relevance to contemporary Islamic communication and 
da’wah. Wasilatuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam, 8(1), 111–122. 
https://doi.org/10.38073/wasilatuna.v8i01.2296 

Usman, U., & Din, M. A. H. (2025). Da’wah communication in enhancing Islamic 
understanding among students at IAIN Ternate in the digital era. Journal of 
Communication Studies, 5(2), 146–155.  
https://doi.org/10.37680/jcs.v5i2.7712 

Zahrah, M. A. (1997).  al-Da‘wah al-Islāmiyyah. Kairo: Dār al-Fikr al-‘Arabī.  
Zed, M. (2004). Metode Penelitian Kepustakaan. Jakarta: Yayasan Obor Indonesia.  
 

https://doi.org/10.61132/hikmah.v2i1.551
https://doi.org/10.38073/wasilatuna.v8i01.2296
https://doi.org/10.37680/jcs.v5i2.7712

