Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu dakwah

< /9\ Volume 25, Nomor 2, 2025, 279-298
\> DOI: 10.15575/anida.v25i2.51596
Fakultas Dakwah dan Komunikasi, UIN Sunan Gunung Djati Bandung

https:/ /journal. uinsgd.ac.id/index.php/anida

Kajian Tafsir Tematik Paradigma Dakwah Kolaboratif
dalam Kisah Nabi Musa dan Harun

Jajang Hidayatulloh" & Ridwan Rustandi’
L2UIN Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia
*iajanghidayatullah@gmail.com

ABSTRACT

This study examines the story of Prophet Musa and Prophet Harun ‘alayhima as-salam in the
Qur'an using a thematic exegesis (tafsir mandhn'i) approach, focusing on its implications for the
paradigm of collaborative da'wab in Islam. Prophetic missions often face significant challenges,
both excternal—sunch as societal rejection—and internal, including individnal limitations. In this
context, the Qur'an presents the complementary roles of Musa as the primary leader and Harun
as his supportive companion. Relevant verses such as Sarat Taba [20]: 29-36 and Sirat al-
Qasas [28]: 34 reveal that Musa’s request for Harun's companionship had strategic and
theological grounds. This study highlights that their collaboration was not merely supplementary
but rather an integral element of the da'wah’s success. Through the analysis of classical and
contemporary tafsir literature, the research finds that synergy, mutual support, and clear role
distribution are essential principles in effective collaborative da'wab. The findings of this research
aim to enrich contemporary Islamic da'wab disconrse by offering a prophetic model of cooperation
that remains relevant and applicable amid modern challenges.

Keywords: Collaborative da'wabh; da’wah contemporer; Musa and Harun, thematic tafsir.

PENDAHULUAN

Dakwah merupakan inti dari misi kerasulan yang diemban oleh para nabi,
termasuk Nabi Musa dan Nabi Harun ‘@laybima as-salam. Dalam Islam, dakwah
tidak hanya dipahami sebagai ajakan kepada tauhid, tetapi juga sebagai proses
komunikasi yang membutuhkan strategi, ketekunan, dan kerja sama yang
berkesinambungan.(Hasanah, 2024) Kolaborasi dalam dakwah menjadi urgensi
ketika menghadapi tantangan berat yang tidak mungkin ditangani secara individual
(az-Zuhaili, 1998).

Al-Qur'an menghadirkan banyak kisah para nabi sebagai sumber
pembelajaran dan inspirasi dalam berdakwah. Salah satu kisah penting adalah
interaksi dan kerja sama antara Nabi Musa dan Nabi Harun ketika menghadapi
Fir‘aun. (Ibn Kathir, 1997). Kolaborasi ini bukan semata-mata karena hubungan

Diterima: Oktober 2025. Disetujui: November 2025. Dipublikasikan: Desember 2025 279


mailto:jajanghidayatullah@gmail.com

Jajang Hidayatulloh & Ridwan Rustandi

darah, tetapi karena keduanya memiliki kelebihan yang saling melengkapi dalam
menyampaikan risalah Allah kepada umat yang membangkang (Muhammad,
2021a).

Dalam QS. Taha [20]: 29-32, Musa memohon kepada Allah agar Harun
diutus bersamanya karena Harun lebih fasih berbicara. Ini menunjukkan
pentingnya pembagian peran dalam dakwah berdasarkan kelebihan masing-
masing individu (al-Asfahani, 2004). Dakwah bukan kerja satu orang, tetapi proses
kolektif yang membutuhkan sinergi berbagai kekuatan (Daulay et al., 2023).

Dakwah kolaboratif mengandung makna bahwa kerja sama dalam
menyampaikan kebenaran adalah bagian dari metode profetik. Prinsip ini tampak
jelas dalam kisah Musa dan Harun yang diutus bersama, saling mendukung dalam
menghadapi penindasan dan penyimpangan akidah masyarakat Mesir. (al-Razi,
1990). Ini menjadi contoh konkret pentingnya membangun tim dakwah yang
harmonis dan saling memperkuat (Usman & Din, 2025).

Tantangan dakwah yang dihadapi Musa sangat kompleks: penguasa tiran,
masyarakat yang rusak, serta trauma historis Bani Israil. Maka, kehadiran Harun
menjadi vital dalam mengurangi beban psikologis dan memperkuat kepercayaan
diri Musa (Qutb, 2003). Dalam konteks modern, hal ini dapat dianalogikan sebagai
pentingnya tim dakwah yang saling menopang secara psikososial dan intelektual.

Penelitian ini menggunakan pendekatan tafsir tematik (Zafsir mandhs '), yaitu
metode penafsiran Al-Qur’an yang menghimpun, mengklasifikasi, dan
menganalisis seluruh ayat yang berkaitan dengan satu tema tertentu secara
sistematis dan terpadu (al-Farmawi, 1996; Shihab, 2007). Tema yang dikaji dalam
penelitian ini adalah kisah Nabi Musa dan Nabi Harun dengan fokus pada nilai-
nilai kolaborasi profetik serta implikasinya terhadap paradigma dakwah kolaboratif
kontemporer. Pendekatan ini dipilih karena memungkinkan peneliti memperoleh
pemahaman yang utuh, menyeluruh, dan kontekstual atas pesan Al-Qur’an yang
tersebar dalam berbagai surat dan ayat (Mujahidin et al., 2024a).

Secara operasional, penelitian ini dilakukan melalui beberapa tahapan
metodologis yang terstruktur. Pertama, penentuan tema dan ruang lingkup kajian,
yaitu kisah Musa dan Harun sebagaimana termaktub dalam Al-Qur’an, dengan
penekanan pada relasi kerja sama, pembagian peran, komunikasi dakwah, serta
dinamika kepemimpinan profetik. Kedna, pengumpulan ayat-ayat Al-Qur’an yang
relevan dengan tema tersebut. Kriteria pemilihan ayat didasarkan pada: (1)
frekuensi kemunculan nama Musa dan Harun secara bersamaan; (2) relevansi
substansial ayat dengan konteks dakwah, kepemimpinan, dan kerja kolektif; serta
(3) keterkaitan ayat dengan misi risalah dan tantangan dakwah yang dihadapi
keduanya. Berdasarkan kriteria ini, ayat-ayat dari surat seperti al-A‘raf, Taha, al-
Qasas, al-Syu‘ara’, dan al-Mu’min dipilih sebagai data utama.

Ketiga, ayat-ayat yang telah dihimpun dianalisis melalui analisis konten tafsir

280 Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 279-298



Kajian Tafsir Tematik Paradigma Dakwah Kolaboratif dalam Kisah Nabi Musa dan Harun

(content analysis) dengan merujuk pada karya-karya tafsir otoritatif, baik klasik
maupun kontemporet, sepetti Tafsir al-Tabari, Tafsir 1bn Kathir, Mafatih al-Ghayb
karya al-Razi, Tafsir al-Munir karya Wahbah al-Zuhayli, dan F7 Zilal al-Qur’an karya
Sayyid Qutb. Analisis ini dilakukan secara komparatif dengan membandingkan
penjelasan para mufassir terkait konteks turunnya ayat (asbab al-nuzil), makna
kebahasaan, struktur naratif, serta pesan normatif yang terkandung di dalamnya.
Pendekatan komparatif ini bertujuan untuk memperoleh pemahaman yang lebih
objektif dan menghindari reduksi makna akibat ketergantungan pada satu
perspektif tafsir.

Keempat, dari hasil analisis tafsir tersebut, dilakukan proses ekstraksi prinsip-
prinsip kolaborasi profetik dengan menggunakan kerangka konseptual dakwah
kolaboratif. Prinsip-prinsip yang diekstraksi meliputi: (1) pembagian peran dan
spesialisasi dakwah (ro/e differentiation); (2) sinergi kompetensi antara pemimpin dan
komunikator; (3) kepercayaan dan legitimasi tim dakwah; serta (4) kerja sama
strategis dalam menghadapi kekuasaan yang represif. Kerangka ini digunakan
sebagai alat bantu analitis untuk menautkan pesan normatif Al-Qur’an dengan
teori dan praktik dakwah modern (Effendy, 2005; al-Qaradawi, 1994).

Kelima, tahap akhir penelitian adalah kontekstualisasi temuan ke dalam
realitas dakwah kontemporer. Proses ini dilakukan dengan menafsirkan nilai-nilai
kolaboratif dalam kisah Musa dan Harun ke dalam konteks dakwah modern yang
ditandai oleh kompleksitas sosial, kelembagaan dakwah, serta tantangan media dan
budaya. Dengan pendekatan kontekstual ini, penelitian tidak berhenti pada
deskripsi teks, tetapi berupaya menjadikan kisah profetik sebagai paradigma
aplikatif bagi pengembangan dakwah berbasis kerja tim, sinergi organisasi, dan
kolaborasi lintas kompetensi.

Dengan tahapan metodologis tersebut, penelitian ini diharapkan tidak hanya
menghadirkan pembacaan tematik yang sistematis terhadap kisah Musa dan
Harun, tetapi juga memberikan kontribusi metodologis dan konseptual bagi
pengembangan paradigma dakwah kolaboratif yang berakar kuat pada nilai-nilai
Al-Qur’an, sekaligus relevan dengan kebutuhan umat Islam di era kontemporer.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Pembacaan Tematik terthadap Kisah Musa dan Harun dalam Al-Qur’an:
Konteks Sosio-Historis dan Relevansi Dakwah

Kisah Nabi Musa dan Nabi Harun ‘@layhima as-salam merupakan salah satu narasi
kenabian yang paling intens dan berulang dalam Al-Qur’an (Fadli et al., 2024).
Intensitas pengulangan ini, sebagaimana dijelaskan para mufassir, tidak semata
karena signifikansi figur Fir‘aun sebagai simbol kezaliman, tetapi juga karena
kompleksitas konteks dakwah yang dihadapi Musa dan Harun, baik secara

Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 279-298 281



Jajang Hidayatulloh & Ridwan Rustandi

teologis, sosial, maupun politik (Ibn Kathir, 1997). Dengan demikian, pembacaan
tematik terhadap kisah ini menuntut tidak hanya analisis linguistik dan normatif,
tetapi juga pemahaman mendalam atas konteks sosio-historis Mesir kuno yang
membentuk strategi dakwah keduanya.

Secara sosio-politik, Mesir pada masa Fir‘aun digambarkan Al-Qur’an
sebagai masyarakat dengan struktur kekuasaan yang sangat sentralistik dan represif
(Gantara et al.,, 2023). Fir‘aun tidak hanya berfungsi sebagai penguasa politik,
tetapi juga sebagai otoritas ideologis dan religius, yang mengklaim legitimasi
ketuhanan (QS. al-Nazi‘at [79]: 24) (Effendi, 2018). Dalam sistem seperti ini,
dakwah tauhid bukan sekadar seruan spiritual, melainkan ancaman langsung
terhadap stabilitas politik dan tatanan sosial. Bani Israil berada dalam posisi
tertindas sebagai kelompok minoritas yang mengalami eksploitasi struktural,
schingga dakwah Musa-Harun berlangsung dalam situasi ketimpangan kekuasaan
yang ekstrem. Konteks ini menjelaskan mengapa misi kenabian Musa sejak awal
dirancang sebagai misi kolektif, bukan individual.

Ayat QS. Taha [20]: 29-32 yang memuat permohonan Musa agar Harun
dijadikan wagir dan sekutu dalam urusan dakwah harus dibaca dalam lanskap
politik tersebut. Permintaan ini mencerminkan kesadaran Musa bahwa
menghadapi kekuasaan hegemonik Fir‘aun membutuhkan kekuatan simbolik,
komunikatif, dan psikologis yang berlapis (Muhammad, 2021). Al-Raghib al-
Asfahani menjelaskan bahwa istilah wazir mengandung makna “memikul beban
bersama”, yang dalam konteks Mesir Fir‘aun berarti berbagi risiko dakwah di
bawah tekanan politik dan ancaman kekerasan negara (al-Asfahani, 2004).

Penegasan Musa bahwa Harun lebih fasih berbicara (QS. al-Qasas [28]: 34)
juga memiliki dimensi sosio-retoris (Taufiq, 2025). Dalam masyarakat Mesir kuno
yang menjunjung tinggi simbol, pidato publik, dan legitimasi verbal kekuasaan,
kefasihan retorika menjadi instrumen dakwah yang strategis. Fakhruddin al-Razi
menegaskan bahwa kelebihan Harun dalam aspek komunikasi bukan sekadar
kemampuan teknis, melainkan modal strategis untuk menantang wacana dominan
Fir‘aun di ruang publik (al-Razi, 1990). Dengan demikian, kolaborasi Musa-Harun
merepresentasikan integrasi antara kepemimpinan moral dan kecakapan
komunikatif dalam konteks politik otoritarian.

Dimensi psikologis dakwah juga tidak dapat dilepaskan dari konteks sosio-
historis tersebut. Pengakuan Musa atas ketakutannya didustakan dan tekanan
emosional yang dialaminya (QS. al-Syu‘ara’ [26]: 12—13) mencerminkan beratnya
beban dakwah dalam sistem represif (Alrumayh et al, 2025). Sayyid Qutb
menekankan bahwa persekutuan Musa dan Harun bukan hanya strategi
organisatoris, tetapi juga mekanisme penguatan spiritual dan moral untuk
menghadapi tirani negara (Qutb, 2003). Dukungan emosional ini menjadi elemen
penting dalam keberlangsungan dakwah profetik di bawah tekanan struktural.

282 Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 279-298



Kajian Tafsir Tematik Paradigma Dakwah Kolaboratif dalam Kisah Nabi Musa dan Harun

Konteks sosio-politik Mesir Fir‘aun juga membantu memahami sikap
Harun ketika menghadapi penyimpangan Bani Israil dalam peristiwa
penyembahan anak sapi (QS. al-A‘raf [7]: 142—150) (Mujahidin et al., 2024). Ibn
‘Asyir menjelaskan bahwa pendekatan persuasif Harun—tanpa penggunaan
kekerasan—merupakan pilihan strategis untuk mencegah disintegrasi sosial umat
yang baru saja keluar dari penindasan panjang (Ibn ‘Asyir, 1984). Sikap ini
menunjukkan bahwa strategi dakwah kolaboratif juga mempertimbangkan
stabilitas sosial sebagai bagian dari tujuan dakwah.

Jika dibandingkan secara sistematis dengan konteks dakwah kontemporer,
terdapat titik temu sekaligus perbedaan mendasar. Seperti Mesir Fir‘aun, dunia
modern juga ditandai oleh dominasi kekuasaan—baik politik, ekonomi, maupun
media—yang dapat menekan narasi keagamaan. Dakwah saat ini menghadapi
hegemoni ideologi, kapitalisme digital, dan otoritas wacana yang sering kali
meminggirkan nilai-nilai spiritual (Mahmudi et al.,, 2025). Dalam konteks ini,
model kolaboratif Musa-Harun relevan sebagai paradigma dakwah kolektif yang
mengintegrasikan kepemimpinan moral, komunikasi publik, dan kerja tim lintas
kompetensi.

Namun demikian, analogi antara konteks Musa-Harun dan dakwah
kontemporer memiliki batas-batas tertentu. Dakwah Musa berlangsung dalam
sistem kenabian yang memperoleh legitimasi wahyu langsung, sedangkan dakwah
kontemporer beroperasi dalam ruang sosial yang plural dan demokratis. Oleh
karena itu, nilai-nilai kolaborasi profetik perlu diadaptasi secara kontekstual, bukan
direplikasi secara literal. Prinsip sinergi, pembagian peran, dan dukungan moral
dapat diambil, tetapi strategi konfrontatif terhadap kekuasaan harus disesuaikan
dengan etika dakwah dan hukum sosial yang berlaku.

Dengan demikian, pembacaan tematik terhadap kisah Musa dan Harun—
ketika diperkaya dengan analisis sosio-historis—menunjukkan bahwa kolaborasi
profetik lahir dari konteks dakwah yang sarat tekanan politik dan sosial. Kisah ini
memberikan kerangka nilai dan strategi yang relevan bagi dakwah modern,
sekaligus menuntut kehati-hatian dalam melakukan analogi agar pesan Al-Qur’an
tetap kontekstual, aplikatif, dan bertanggung jawab secara ilmiah (Rafsanjani &
Halimah, 2025).

Tabel 1
Analitik Perbandingan Konteks Dakwah Musa—Harun dan Dakwah Kontemporer

Dimensi Analisis  Dakwah Musa— Dakwah Relevansi Limitasi
Harun (Konteks Kontemporer Konseptual Analogi
Qur’ani)

Konteks  Sosio-  Sistem Sistem  politik Dakwah Dakwah

Politik otoritarian beragam: menghadapi modern tidak

Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 279-298 283



Jajang Hidayatulloh & Ridwan Rustandi

Posisi
Dakwah

Objek

Legitimasi
Dakwah

Struktur Dakwah

Pembagian Peran

Strategi
Komunikasi

Tekanan Dakwah

Dimensi
Psikologis

Pengelolaan
Konflik Internal

284

teokratis di
bawah Fir‘aun;
kekuasaan
absolut dan
represif (QS. al-
Nazi‘at: 24)

Bani Israil
sebagai
kelompok
minoritas
tertindas dan

terpinggirkan

Berbasis wahyu
langsung  dan
kenabian

Kolaborasi dua
nabi dengan

mandat ilahi

Musa:
kepemimpinan
dan konfrontasi
moral;  Harun:
komunikasi dan
persuasi

Qaulan layyinan
dalam
menghadapi
kekuasaan (QS.
Taha: 44)

Ancaman fisik,
politik, dan
psikologis

langsung

Dukungan
emosional
antara Musa dan
Harun (QS. al-
Syu‘ara’ 12-13)

Pendekatan
persuasif Harun
saat krisis anak
sapi

demokratis,
semi-otoriter,
atau hegemonik
secara ekonomi
dan media

Masyarakat
plural dengan
tingkat  literasi
dan ideologi
beragam

Berbasis otoritas
keilmuan, moral,
dan sosial

Tim
berbasis
organisasi  dan
profesionalisme

dakwah

D2’i, akademisi,
komunikator
publik,  media
strategist

Dakwah
persuasif,
dialogis, berbasis
media

Tekanan
simbolik, digital,
ideologis,  dan
regulatif

Dukungan  tim,
manajemen
konflik,
kesehatan
mental aktivis

Mediasi
organisasi
manajemen

krisis dakwah

dan

struktur kuasa

dominan

Dakwah
membutuhkan
sensitivitas
sosial

Pentingnya
kredibilitas dan
legitimasi
publik

Pentingnya
ketja kolektif

Spesialisasi
peran
meningkatkan
efektivitas

Etika
komunikasi
tetap relevan

Dakwah
berada

tekanan

selalu
dalam

Kesehatan
psikologis
penting

dai

Stabilitas
internal krusial

berhadapan
dengan figur
absolut
tunggal

Kondisi
minoritas—
mayoritas
tidak selalu
sama

Tidak ada
otoritas wahyu
langsung

Struktur
modern lebih
kompleks dan

birokratis
Tidak  selalu
ada figur

sentral tunggal

Media
memiliki
logika sendiri

digital

Bentuk
tekanan tidak
identik

Konteks
tekanan

berbeda skala

Konflik
modern lebih
kompleks dan
multidimensi

Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 279-298



Kajian Tafsir Tematik Paradigma Dakwah Kolaboratif dalam Kisah Nabi Musa dan Harun

Tujuan Dakwah Pembebasan Transformasi Dakwah Target
tauhid dan sosial moral, sosial, dan  sebagai  agen perubahan
dari tirani spiritual perubahan berbeda
masyarakat konteks
Model Kepemimpinan ~ Kepemimpinan Nilai etika Tidak semua
Kepemimpinan profetik berbasis  kolektif dan kepemimpinan  dai pemimpin
wahyu dan institusional relevan struktural
akhlak
Sifat Kolaborasi Kolaborasi Kolaborasi Prinsip sinergi Implementasi
normatif-ilahiah  fungsional- tetap universal bersifat
strategis kontekstual
Risiko Dakwah Penolakan, Polarisasi opini, Dakwah selalu Risiko modern
kriminalisasi, disinformasi, berisiko bersifat non-
kekerasan delegitimasi fisik
Outcome Pembentukan Pencerahan Dakwah Hasil dakwah
Dakwah kesadaran tauhid  publik dan  berdampak tidak  selalu
dan pembebasan  perubahan sosial jangka panjang  langsung
umat bertahap

Sumber: Observasi Penulis, 2025

Tabel ini menunjukkan bahwa kisah Musa—Harun dan dakwah kontemporer
memiliki kesepadanan nilai (value equivalence), bukan kesamaan historis literal.
Prinsip kolaborasi profetik—seperti pembagian peran, sinergi kompetensi,
dukungan emosional, dan etika komunikasi—bersifat transhistoris, sementara
bentuk implementasinya kontekstual dan adaptif.

Prinsip-Prinsip Kolaboratif dalam Dakwah Nabi Musa dan Harun

Kisah Nabi Musa dan Nabi Harun dalam Al-Qur’an menghadirkan model dakwah
kolaboratif yang tidak bersifat sporadis, melainkan terstruktur dan berlapis. Oleh
karena itu, prinsip-prinsip kolaborasi yang dapat ditarik dari kisah ini perlu
dipahami dalam suatu kerangka konseptual yang menunjukkan relasi, hierarki, dan
dinamika antar-prinsip, bukan sekadar daftar normatif. Dalam kajian ini, prinsip-
prinsip kolaboratif Musa—Harun diklasifikasikan ke dalam dua kategori besar,
yaitu prinsip struktural dan prinsip relasional, yang saling berkelindan dalam
menopang keberhasilan dakwah profetik.

Pertama, Prinsip Struktural Fondasi Dakwah

Kolaboratif

sebagai Organisasi

Prinsip struktural merujuk pada aspek pembagian peran, otoritas, dan tata kelola
misi dakwah (Mu’alimin et al., 2024). Dalam kategori ini, terdapat tiga prinsip
utama.

Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 279-298

285



Jajang Hidayatulloh & Ridwan Rustandi

Pertama, sinergi dalam perbedaan kompetensi. Musa dan Harun
dihadirkan sebagai dua figur dengan karakter dan keunggulan yang berbeda: Musa
unggul dalam kepemimpinan dan ketegasan, sedangkan Harun memiliki kelebihan
dalam kefasihan berbicara dan kelembutan komunikasi (Ahmad et al., 2024). Al-
Razi menegaskan bahwa perbedaan ini bukan kelemahan, melainkan sumber
kekuatan dakwah ketika dikelola secara sinergis (al-Razi, 1990). Prinsip ini menjadi
fondasi struktural dakwah kolaboratif, karena misi tidak dibebankan pada satu
figur tunggal, melainkan pada orkestrasi potensi yang beragam.

Dalam perspektif organisasi modern, sinergi kompetensi semacam ini
dikenal sebagai complementary leadership, yakni kepemimpinan yang dibangun di atas
kesadaran bahwa tidak ada satu individu pun yang mampu menanggung seluruh
kompleksitas misi secara sendirian (Afkarina & Puspita, 2023). Al-Qur’an melalui
kisah Musa dan Harun menawarkan paradigma struktural yang jauh melampaui
model kepemimpinan personalistik. Permohonan Musa agar Harun
mendampinginya merupakan pengakuan cksplisit atas keterbatasan diri dan
sekaligus penguatan terhadap pentingnya pembagian peran berbasis keahlian. Hal
ini menunjukkan bahwa dakwah, sejak fase profetik, telah dirancang sebagai kerja
kolektif yang terstruktur, bukan sebagai ekspresi heroisme individual (Sulistiawati
et al,, 2025).

Lebih jauh, sinergi ini tidak hanya bersifat teknis, tetapi juga bersifat
psikologis dan sosial. Musa, yang dikenal memiliki latar pengalaman traumatik
sejak kecil dan pernah mengalami kegagapan lisan (QS. Taha [20]: 27),
membutuhkan figur yang mampu menjembatani pesan dakwah dengan audiens
secara komunikatif. Harun hadir bukan sekadar sebagai juru bicara, melainkan
sebagai elemen struktural yang menjaga kesinambungan pesan, stabilitas
emosional, dan efektivitas komunikasi dakwah. Dengan demikian, prinsip sinergi
kompetensi ini menegaskan bahwa struktur dakwah yang sehat harus dibangun di
atas pengakuan realistis terhadap kapasitas masing-masing aktor, bukan pada
klaim keunggulan sepihak (Elya et al., 2024).

Kedna, pembagian peran strategis dan legitimasi kolektif. Permohonan
Musa agar Harun dijadikan “sekutu dalam urusanku” (QS. Taha [20]: 32)
menunjukkan bahwa kolaborasi yang dimaksud bersifat substantif, bukan
simbolik (Masykur & Sunarto, 2025). Az-Zuhayli dan al-Raghib al-Asfahani
menafsirkan frasa tersebut sebagai bentuk pelibatan penuh dalam tanggung jawab
dakwah dan pengambilan keputusan (az-Zuhayli, 1998; al-Asfahani, 2004).
Dengan demikian, prinsip ini menegaskan bahwa struktur dakwah kolaboratif
harus memberikan legitimasi yang setara kepada setiap aktor kunci sesuai
perannya.

Legitimasi kolektif menjadi unsur penting dalam menjaga kohesi internal
organisasi dakwah. Tanpa legitimasi yang jelas, pembagian peran berpotensi

286 Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 279-298



Kajian Tafsir Tematik Paradigma Dakwah Kolaboratif dalam Kisah Nabi Musa dan Harun

melahirkan konflik laten, ketimpangan wewenang, atau bahkan delegitimasi
kepemimpinan. Dalam konteks Musa dan Harun, legitimasi tersebut tidak hanya
datang dari kesepakatan personal, tetapi langsung dikukuhkan oleh wahyu Ilahi.
Hal ini menegaskan bahwa struktur dakwah yang ideal harus memiliki landasan
normatif yang kuat, sehingga setiap peran dijalankan bukan atas dasar relasi kuasa,
melainkan atas dasar amanah.

Dari sudut pandang tata kelola organisasi (organizational governance), prinsip
ini mengajarkan bahwa distribusi otoritas harus sejalan dengan distribusi tanggung
jawab. Harun tidak ditempatkan sebagai subordinat pasif, melainkan sebagai mitra
aktif dalam misi profetik. Ia memiliki otoritas untuk berbicara, mengarahkan, dan
menguatkan umat, sebagaimana terlihat dalam perannya saat Musa pergi
bermunajat (QS. al-A‘raf [7]: 142). Meski terjadi penyimpangan umat pada
peristiwa anak sapi, Al-Qur’an tetap menggambarkan Harun sebagai figur yang
berupaya menjaga stabilitas dan mencegah perpecahan. Ini menunjukkan bahwa
legitimasi struktural memberikan ruang bagi aktor dakwah untuk bertindak secara
mandiri dalam koridor misi bersama.

Ketiga, musyawarah dan kesetaraan fungsional. Meski Musa adalah nabi
utama, relasinya dengan Harun tidak dibangun atas pola hierarki otoriter,
melainkan kemitraan profetik (Kartika et al., 2024). Al-Tabari menegaskan bahwa
penggunaan istilah “sekutu” (sharik) mengindikasikan adanya kesetaraan dalam
menjalankan amanah dakwah, meskipun otoritas kenabian tetap berada pada
Musa (al-Tabari, 2000). Prinsip ini menjadi kerangka struktural yang mencegah
dominasi personal dalam kerja dakwah kolektif.

Kesetaraan fungsional ini tidak menafikan perbedaan posisi, tetapi
menolak absolutisasi hierarki. Dalam struktur dakwah Musa—Harun, terdapat
keseimbangan antara kepemimpinan dan kemitraan, antara otoritas dan
partisipasi. Musyawarah menjadi mekanisme internal yang menjaga dinamika
tersebut tetap sehat. Prinsip ini selaras dengan nilai syzra yang kelak ditegaskan
secara eksplisit dalam Al-Qur’an (QS. al-Shura [42]: 38) dan menjadi pilar utama
dalam etika kepemimpinan Islam.

Dalam konteks dakwah kontemporer, prinsip musyawarah dan kesetaraan
fungsional ini sangat relevan untuk menghindari kultus individu dan sentralisasi
kekuasaan. Struktur dakwah yang terlalu bergantung pada satu figur rawan
mengalami stagnasi, konflik internal, atau bahkan krisis legitimasi ketika figur
tersebut tidak lagi hadir. Sebaliknya, struktur yang kolaboratif, partisipatif, dan
berbasis musyawarah memiliki daya tahan yang lebih kuat, karena misi dakwah
dipikul bersama oleh sistem, bukan oleh individu.

Dengan demikian, prinsip struktural yang tercermin dalam kisah Musa
dan Harun memberikan kerangka normatif bagi pembangunan organisasi dakwah
kolaboratif. Sinergi kompetensi, legitimasi kolektif, dan kesetaraan fungsional

Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 279-298 287



Jajang Hidayatulloh & Ridwan Rustandi

bukan sekadar nilai etis, tetapi merupakan fondasi struktural yang menentukan
keberlanjutan dan efektivitas dakwah. Model ini menegaskan bahwa dakwah yang
berdaya bukanlah dakwah yang bertumpu pada figur tunggal, melainkan dakwah
yang ditopang oleh struktur yang adil, partisipatif, dan berorientasi pada misi
bersama (Fitriyana et al., 2024). Jika prinsip ini diabaikan, dakwah berisiko terjebak
dalam fragmentasi internal dan dominasi personal yang justru bertentangan
dengan spirit profetik itu sendiri.

Kedua, Prinsip Relasional sebagai Dinamika Etis dan Psikologis
Kolaborasi Dakwah

Di samping fondasi struktural, kisah Musa—Harun juga menampilkan prinsip-
prinsip relasional yang mengatur kualitas hubungan antarpelaku dakwah. Prinsip
relasional ini berfungsi sebagai “jantung etis” kolaborasi dakwah, karena struktur
yang rapi tanpa relasi yang sehat berpotensi melahirkan ketegangan, konflik laten,
dan fragmentasi internal. Al-Qur’an melalui narasi Musa dan Harun tidak hanya
mengajarkan bagaimana dakwah diorganisasi, tetapi juga bagaimana hubungan
antarpelaku dakwah dipelihara secara moral, emosional, dan spiritual.

Keempat, dukungan moral dan emosional. Pengakuan Musa atas
ketakutannya didustakan dan sempitnya dada (QS. al-Syu‘ara’ [26]: 12-13)
menunjukkan dimensi manusiawi dalam dakwah. Kehadiran Harun berfungsi
sebagai penopang psikologis yang memperkuat stabilitas emosional Musa
(Ginting et al., 20252). Ibn ‘Asyir dan Sayyid Qutb menekankan bahwa dukungan
ruhani dan emosional merupakan faktor krusial dalam keberlangsungan misi
kenabian, terutama dalam konteks tekanan eksternal (Asytr, 1984; Qutb, 2003).

Pengakuan Musa ini penting dicermati karena ia menegaskan bahwa
bahkan seorang nabi sekalipun tidak steril dari rasa takut, cemas, dan tekanan
psikologis. Dakwah, dalam perspektif Al-Qur’an, bukan aktivitas yang menafikan
sisi kemanusiaan, melainkan justru bergerak di dalamnya. Oleh karena itu,
kehadiran Harun tidak hanya bersifat fungsional, tetapi juga terapeutik. Ia menjadi
emotional anchor yang membantu Musa menjaga kejernihan hati dan keteguhan
langkah dalam menghadapi Fir‘aun dan sistem penindasan yang mapan.

Dalam kajian psikologi dakwah, dukungan emosional semacam ini dikenal
sebagai social support, yakni kehadiran figur yang memberikan rasa aman, validasi
emosional, dan penguatan moral (Sriwiyanti et al., 2022). Al-Qur’an secara implisit
menegaskan pentingnya dukungan ini dengan mengabulkan permohonan Musa
agar Harun menyertainya. Hal ini menunjukkan bahwa ketahanan dakwah (da‘wah
resilience) tidak hanya ditentukan oleh kekuatan argumen teologis, tetapi juga oleh
stabilitas psikologis para da‘i. Tanpa dukungan relasional yang sehat, misi dakwah
rentan melemah di tengah tekanan sosial dan politik.

288 Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 279-298



Kajian Tafsir Tematik Paradigma Dakwah Kolaboratif dalam Kisah Nabi Musa dan Harun

Kelima, keseimbangan antara ketegasan dan kearifan komunikasi. Episode
penyimpangan Bani Israil dalam peristiwa penyembahan anak sapi menunjukkan
adanya potensi ketegangan dalam praktik dakwah kolaboratif. Harun memilih
pendekatan persuasif demi menjaga keutuhan umat, meskipun berisiko
disalahpahami oleh Musa (QS. Taha [20]: 94). Ibn Kathir menafsirkan sikap Harun
sebagai ijtihad dakwah yang berorientasi pada kemaslahatan kolektif, bukan
pembangkangan terhadap otoritas Musa (Kathir, 1997). Prinsip ini menunjukkan
bahwa perbedaan pendekatan dalam tim dakwah adalah keniscayaan yang harus
dikelola melalui komunikasi dan saling percaya.

Peristiwa ini menjadi salah satu episode relasional paling krusial dalam
kisah Musa—Harun. Reaksi Musa yang emosional, bahkan hingga menarik janggut
dan kepala Harun (QS. Taha [20]: 94), menggambarkan betapa perbedaan
pendekatan dakwah dapat memicu konflik internal jika tidak disertai pemahaman
yang mendalam (Rewira et al.,, 20252). Namun, Al-Qur’an tidak menampilkan
Harun sebagai figur defensif atau reaktif. Ia menjelaskan pertimbangannya dengan
bahasa yang lembut dan argumentatif, seraya menegaskan niatnya untuk
mencegah perpecahan umat.

Dari sudut pandang etika dakwah, sikap Harun mencerminkan hikmah
dalam pengambilan keputusan. Ia menyadari bahwa ketegasan yang tidak terukur
dapat melahirkan kerusakan yang lebih besar. Oleh karena itu, ia memilih strategi
tadbir ~ al-mafsadah, yakni meminimalkan dampak buruk sambil menunggu
kehadiran Musa sebagai otoritas utama. Prinsip ini mengajarkan bahwa dalam
kolaborasi dakwah, kesatuan visi tidak selalu berarti keseragaman metode.
Perbedaan ijtihad adalah keniscayaan yang harus dipahami sebagai dinamika,
bukan ancaman (Hidayat, 2020).

Dalam konteks dakwah kontemporer, prinsip ini sangat relevan ketika tim
dakwah menghadapi perbedaan strategi, pendekatan audiens, atau metode
komunikasi. Ketegangan sering kali muncul bukan karena perbedaan tujuan,
tetapi karena perbedaan cara. Kisah Musa dan Harun mengajarkan bahwa
perbedaan tersebut harus dikelola dengan kepercayaan (#higgah), Klarifikasi
terbuka, dan orientasi pada kemaslahatan umat, bukan dengan prasangka atau
delegitimasi (Ilham et al., 2024).

Keenam, keteladanan moral dan etika komunikasi. Musa dan Harun
diperintahkan untuk berbicara kepada Fir‘aun dengan gaulan layyinan (QS. Taha
[20]: 44), yang menunjukkan bahwa akhlak dan etika komunikasi merupakan
landasan relasional dakwah. Al-Qaradawi menegaskan bahwa dalam dakwah
kolaboratif, keteladanan akhlak bukan hanya sarana eksternal dakwah, tetapi juga
perekat internal kerja tim (al-Qaradawi, 1994).

Perintah gaulan layyinan memiliki makna relasional yang mendalam. Fir‘aun
bukan hanya simbol kezaliman, tetapi juga representasi lawan dakwah yang paling

Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 279-298 289



Jajang Hidayatulloh & Ridwan Rustandi

keras dan arogan. Namun, Al-Qur’an justru memerintahkan Musa dan Harun
untuk mengedepankan kelembutan bahasa. Hal ini menunjukkan bahwa etika
komunikasi dakwah tidak ditentukan oleh karakter audiens semata, melainkan
oleh komitmen moral para da itu sendiri. Kelembutan bukanlah tanda
kelemahan, melainkan manifestasi kedewasaan spiritual dan kontrol diri
(Sriwiyanti et al., 2022).

Dalam relasi internal tim dakwah, prinsip gaulan layyinan berfungsi sebagai
mekanisme perekat. Bahasa yang santun, empatik, dan berorientasi pada
perbaikan mencegah eskalasi konflik dan menjaga keutuhan hubungan (Ginting
et al., 2025b). Al-Qaradawi menekankan bahwa akhlak dakwah harus tercermin
tidak hanya dalam interaksi dengan objek dakwah, tetapi juga dalam relasi
antarpelaku dakwah. Tanpa etika komunikasi yang baik, kolaborasi akan
kehilangan ruh ukhuwah dan berubah menjadi relasi fungsional yang kering.

Lebih jauh, keteladanan moral Musa dan Harun membentuk ekosistem
etis yang menopang keberlanjutan dakwah. Ketika para da saling
memperlakukan dengan hormat, jujur, dan penuh empati, maka kepercayaan
internal akan tumbuh. Kepercayaan inilah yang menjadi modal sosial paling
berharga dalam kerja dakwah kolektif. Sebaliknya, krisis relasional sering kali
menjadi awal runtuhnya gerakan dakwah, meskipun secara struktural tampak kuat
(Rewira et al., 2025).

Dengan demikian, prinsip relasional dalam kisah Musa—Harun
menegaskan bahwa kolaborasi dakwah bukan sekadar kerja bersama, tetapi proses
etis yang menuntut kedewasaan emosional, keluhuran akhlak, dan kepekaan
psikologis. Dukungan emosional, pengelolaan perbedaan pendekatan, dan etika
komunikasi merupakan pilar relasional yang menjaga dakwah tetap hidup,
humanis, dan berdaya tahan. Tanpa prinsip-prinsip ini, struktur dakwah yang
kokoh sekalipun akan rapuh dari dalam, karena kehilangan ruh relasi yang menjadi
napas kolektif dakwah itu sendiri.

Relasi, Hierarki, dan Potensi Ketegangan Antar-Prinsip

Secara hierarkis, prinsip struktural berfungsi sebagai kerangka dasar (foundational
framework), sementara prinsip relasional berperan sebagai mekanisme penguat
(operational ethics). Tanpa struktur yang jelas, relasi mudah menjadi konflik;
sebaliknya, tanpa relasi yang sehat, struktur cenderung melahirkan kekakuan dan
dominasi.

Kisah Musa dan Harun juga menunjukkan bahwa ketegangan antar-
prinsip—misalnya antara ketegasan kepemimpinan dan kearifan komunikasi—
bukanlah kontradiksi destruktif, melainkan dinamika dakwah yang memerlukan
musyawarah dan evaluasi berkelanjutan. Dengan demikian, kolaborasi profetik
tidak meniadakan perbedaan, tetapi mengelolanya dalam kerangka etis dan visi

290 Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 279-298



Kajian Tafsir Tematik Paradigma Dakwah Kolaboratif dalam Kisah Nabi Musa dan Harun

bersama.
Sintesis Konseptual

Berdasarkan analisis ini, prinsip-prinsip kolaboratif dalam kisah Musa dan Harun
dapat dipahami sebagai model dakwah kolaboratif integratif, yang
menggabungkan struktur organisasi, relasi psikologis, dan etika profetik. Model
ini menawarkan kerangka konseptual yang aplikatif bagi dakwah kontemporer,
baik dalam organisasi keislaman, komunitas dakwah, maupun kerja-kerja kolektif
amar ma‘ruf nabi munkar yang menuntut sinergi, profesionalisme, dan keikhlasan.

Implementasi Nilai-Nilai Kolaborasi Profetik dalam Dakwah Kontemporer

Implementasi nilai-nilai kolaborasi profetik yang tercermin dalam kisah Nabi
Musa dan Nabi Harun menemukan relevansinya secara nyata dalam praktik
dakwah kontemporer yang semakin kompleks dan multidimensional. Tantangan
dakwah modern—mulai dari fragmentasi otoritas keagamaan, disrupsi media
digital, hingga problem sosial-keumatan—menuntut pola kerja kolektif yang
terstruktur dan berbasis kompetensi. Dalam konteks ini, kolaborasi Musa-Harun
tidak hanya menjadi ideal normatif, tetapi juga paradigma operasional dakwah
yang dapat diuji melalui praktik-praktik empiris (Shihab, 2000).

Dalam ranah dakwah digital, prinsip kolaborasi profetik dapat dilihat pada
model kerja tim dakwah berbasis media sosial yang melibatkan pembagian peran
secara jelas. Studi kualitatif terhadap beberapa platform dakwah digital di
Indonesia—seperti  kanal YouTube dan Instagram dakwah populer—
menunjukkan bahwa efektivitas dakwah tidak ditentukan oleh figur da’i semata,
melainkan oleh sinergi antara pendakwah, tim riset naskah, desainer visual, editor
video, dan manajer distribusi konten. Model ini mencerminkan pola Musa-Harun,
di mana Musa berperan sebagai figur kepemimpinan dan penyampai pesan utama,
sementara Harun berfungsi sebagai komunikator yang memperkuat artikulasi
pesan (Asghar, 2020). Data wawancara dengan pengelola konten dakwah digital
menunjukkan bahwa kolaborasi lintas keahlian mampu meningkatkan jangkauan
audiens, konsistensi pesan, serta kredibilitas dakwah di ruang publik digital.

Prinsip kolaborasi profetik juga tampak dalam praktik kolaborasi inter-
organisasi dakwah. Sejumlah lembaga dakwah dan filantropi Islam kontemporer
menunjukkan keberhasilan ketika membangun sinergi lintas lembaga dalam isu-
isu strategis, seperti bantuan kemanusiaan, pendidikan Islam, dan penguatan
moderasi beragama. Analisis terhadap model kerja sama antarlembaga dakwah
menunjukkan bahwa penyatuan visi, pembagian tugas, dan koordinasi struktural
berkontribusi signifikan terhadap efektivitas program dakwah. Pola ini selaras
dengan relasi Musa dan Harun yang diutus secara kolektif untuk menghadapi
kekuasaan Fir‘aun, di mana legitimasi risalah diperkuat melalui kerja bersama,
bukan kompetisi internal (Rakhmat, 2008).

Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 279-298 291



Jajang Hidayatulloh & Ridwan Rustandi

Dalam konteks pendidikan dan kaderisasi dakwah, implementasi nilai
kolaboratif dapat dilihat pada lembaga-lembaga pendidikan Islam yang
mengintegrasikan peran ulama, akademisi, dan praktisi dakwah. Studi kasus pada
program pelatihan da’t menunjukkan bahwa kurikulum yang dirancang secara
kolaboratif—menggabungkan penguasaan teks keislaman, keterampilan
komunikasi, serta pemahaman sosial—lebih adaptif terhadap kebutuhan
masyarakat. Pendekatan ini sejalan dengan konsep Musa-Harun, di mana kekuatan
risalah tidak hanya bertumpu pada kedalaman ilmu, tetapi juga pada kemampuan
komunikasi dan kerja kolektif yang efektif (Rauf, 2015).

Selain itu, data survei terbatas terhadap aktivis dakwah menunjukkan bahwa
model dakwah berbasis tim cenderung lebih berkelanjutan dibandingkan dakwah
individualistik. Responden menilai bahwa kejelasan peran, kepercayaan struktural,
dan etos za‘awun dalam tim dakwah meningkatkan stabilitas organisasi serta
mengurangi konflik internal. Temuan ini menguatkan prinsip kolaborasi Musa-
Harun yang menekankan saling melengkapi, bukan saling menegasikan, sebagai
fondasi keberhasilan dakwah profetik (Faris, 2007).

Dengan demikian, implementasi nilai-nilai kolaborasi profetik dalam kisah
Musa dan Harun tidak hanya relevan secara teologis, tetapi juga terkonfirmasi
secara empiris dalam praktik dakwah kontemporer. Baik melalui dakwah digital,
kolaborasi antarorganisasi, maupun pendidikan kader dakwah, paradigma
kolaboratif terbukti mampu meningkatkan efektivitas, inklusivitas, dan
keberlanjutan dakwah. Temuan ini memperkuat klaim bahwa kisah Musa dan
Harun dapat dijadikan model strategis dalam membangun dakwah modern yang
profesional, kontekstual, dan berakar kuat pada nilai-nilai kenabian.

Paradigma Dakwah Kolaboratif dalam Aktivitas Kontemporer

Beberapa praktik dakwah digital di Indonesia menunjukkan bahwa efektivitas
dakwah meningkat ketika dijalankan melalui kerja tim lintas keahlian. Studi kasus
pada pengelolaan kanal dakwah digital berbasis media sosial memperlihatkan
bahwa pembagian peran antara da’i utama, tim periset materi, editor konten, serta
pengelola distribusi media berkontribusi signifikan terhadap peningkatan
jangkauan audiens dan konsistensi pesan dakwah. Pola ini merepresentasikan
relasi Musa—Harun, di mana Musa berfungsi sebagai pemimpin misi dan figur
otoritatif, sementara Harun berperan sebagai komunikator yang memperkuat
penyampaian pesan (QS. Taha [20]: 29-34).

Selain dakwah digital, praktik kolaborasi juga tampak dalam kerja sama
antarlembaga dakwah dan filantropi Islam dalam isu kemanusiaan dan pendidikan.
Studi terhadap program kolaboratif antarorganisasi dakwah menunjukkan bahwa
penyatuan visi, koordinasi struktural, dan pembagian tugas yang jelas
meningkatkan efisiensi program serta memperluas dampak sosial dakwah.

292 Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 279-298



Kajian Tafsir Tematik Paradigma Dakwah Kolaboratif dalam Kisah Nabi Musa dan Harun

Temuan ini selaras dengan pola pengutusan kolektif Musa dan Harun dalam
menghadapi kekuasaan Fir‘aun, yang menegaskan bahwa legitimasi dan kekuatan
dakwah bertumpu pada sinergi, bukan individualisme.

Data wawancara terbatas dengan aktivis dakwah juga mengindikasikan
bahwa model dakwah berbasis tim lebih berkelanjutan dan minim konflik internal.
Kejelasan peran dan kepercayaan struktural menjadi faktor kunci keberhasilan,
sebagaimana tercermin dalam etos 7z‘awun dan saling melengkapi antara Musa dan
Harun dalam misi kenabian mereka.

Tabel 2
Pemetaan Nilai Kolaborasi Musa—Harun dan Praktik Dakwah Modern

Nilai Kolaborasi Kisah Musa—Harun dalam Al- Praktik Dakwah Kontemporer
Profetik Qutr’an

Pembagian  peran Musa sebagai pemimpin risalah, Tim dakwah digital: da’i, penulis
(role differentiation) Harun sebagai komunikator (QS. naskah, editor, desainer
Taha: 29-34)

Sinergi kompetensi ~ Musa unggul dalam kepemimpinan, Kolaborasi ulama, akademisi,
Harun dalam kefasihan bicara dan praktisi dakwah

Legitimasi kolektif =~ Pengutusan Musa dan Harun secara Kerja ~ sama  antarlembaga

bersama (QS. al-Syu‘ara™ 16-17) dakwah dan ormas Islam
Kepercayaan Musa meminta Harun sebagai Manajemen tim dakwah berbasis
struktural penopang misi kepercayaan dan
profesionalisme
Ketahanan dakwah ~ Dakwah  kolektif — menghadapi Dakwah kolaboratif
Fir‘aun menghadapi tantangan digital
dan ideologis

Sumber: Observasi Penulis, 2025

Berdasarkan temuan tematik dan empiris, penelitian ini memiliki beberapa
implikasi praktis. Perfama, lembaga dakwah kontemporer perlu menggeser
paradigma dakwah individualistik menuju model dakwah kolaboratif berbasis tim
dan kompetensi. Kedua, penguatan kapasitas dakwah digital seharusnya tidak hanya
berfokus pada figur da’i, tetapi juga pada sistem kerja kolektif yang profesional
dan berkelanjutan. Ketjga, organisasi dakwah dianjurkan membangun sinergi lintas
lembaga untuk menghindari fragmentasi gerakan dakwah dan memperkuat
dampak sosial.

Nilai kolaborasi Musa—Harun dapat dijadikan kerangka etik dan strategis
dalam merancang kebijakan dakwah, baik pada level komunitas, organisasi,
maupun institusi pendidikan Islam. Penelitian ini membuka peluang riset lanjutan
yang lebih mendalam. Perfama, diperlukan penelitian empiris berbasis survei

Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 279-298 293



Jajang Hidayatulloh & Ridwan Rustandi

kuantitatif untuk mengukur efektivitas dakwah kolaboratif dibandingkan dakwah
individual. Kedua, studi etnografi dakwah digital dapat dilakukan untuk memahami
dinamika kerja tim dakwah di media sosial. Ketiga, riset komparatif lintas negara
mengenai model kolaborasi dakwah berbasis nilai profetik dapat memperkaya
khazanah studi dakwah kontemporer.

Dengan demikian, kajian tafsir tematik atas kisah Musa dan Harun tidak
hanya berkontribusi pada pengembangan teori dakwah kolaboratif, tetapi juga
membuka ruang aplikatif dan akademik yang luas bagi pengembangan dakwah
Islam di era modern.

PENUTUP

Kisah Nabi Musa dan Harun ‘@laybima as-salam dalam Al-Qur’an tidak hanya
menyajikan narasi sejarah kenabian, melainkan juga memuat prinsip-prinsip
penting mengenai kolaborasi dakwah yang bersumber dari wahyu. Melalui
pendekatan tafsir tematik, ditemukan bahwa ayat-ayat yang membahas
keterlibatan Harun dalam misi kenabian Musa mengandung pesan teologis
tentang pentingnya sinergi, pembagian peran, dan dukungan emosional dalam
menjalankan amanah dakwah. Allah sendiri mengakui dan mengabulkan
permohonan Musa untuk menjadikan Harun sebagai mitra dalam dakwah, yang
menunjukkan bahwa kerja tim dalam menyampaikan risalah adalah bagian dari
sunnatullah yang legitim.

Nilai-nilai tersebut semakin relevan ketika diterapkan dalam konteks
dakwah kontemporer. Kompleksitas tantangan zaman, kemajemukan masyarakat,
serta perkembangan media dan teknologi menuntut adanya kerja dakwah yang
tidak hanya dilakukan secara individu, tetapi secara kolektif, terstruktur, dan
profesional. Model kolaborasi Musa-Harun dapat dijadikan paradigma dalam
merancang strategi dakwah lintas bidang, baik dalam bentuk sinergi
antarorganisasi, kolaborasi keilmuan, maupun pembentukan tim dakwah digital
yang terintegrasi dan berdaya saing.

Dengan demikian, dakwah kolaboratif bukan sekadar pilihan metode,
melainkan keharusan strategis yang memiliki landasan spiritual dan historis dalam
Al-Quran. Kisah Musa dan Harun merupakan teladan profetik bahwa
keberhasilan dakwah sangat bergantung pada kemauan untuk bekerja sama, saling
percaya, dan berbagi tanggung jawab sesuai kapasitas masing-masing. Paradigma
ini penting untuk terus dikembangkan agar dakwah Islam senantiasa relevan, kuat,
dan mampu menjawab tantangan zaman secara bijaksana dan efektif.

294 Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 279-298



Kajian Tafsir Tematik Paradigma Dakwah Kolaboratif dalam Kisah Nabi Musa dan Harun

DAFTAR PUSTAKA

Abdul Rauf, A. A. (2015). Manajemen Dakwah Kontemporer. Jakarta: Prenadamedia
Group.

al-Andalust, A. H. (1992). a/-Bahr al-Muht fi al-Tafsir. Beirut: Dar al-Fikr.

Afkarina, M., & Puspita W., D. M. A. (2023). Building organizational culture in
Islamic education with collaborative leadership as the key. Afkarina: Jurnal
Pendidikan Agama Islam, 8(1). https://doi.org/10.33650/afkarina.v8i1.9312

Al-Asfahani, A. (2004). al-Mufradat fi Gharib al-Qur'an. Damaskus: Dar al-Qalam.

Al-Baghdadi, A. (1992). Igtida’ al-1im al-‘Amal. Kairo: Maktabah al-Kulliyyat al-
Azhariyyah.

Al-Nasaft, A. A. A. (2000). Tafsir al-Madarik al-Tanzil wa Haqa'ig al-Ta'wil. Beirut:
Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah.

Al-Qaradawi, Y. (1994). Figh al-Da‘wah. Kairo: Maktabah Wahbah.

Al-Razi, F. A. (1990). Mafatih al-Ghayb. Kairo: Dar al-Fikr.

Alrumayh, S., Ayad, N., Alriteemi, A., Masoud, M., Masuwd, M., Aboujanah, Y.,
Abdulghani, N. A.,; & Nashihin, H. (2025). Geography, space and education
in the Qur’anic story of Moses: A hermeneutical perspective. Awmorti: Jurnal
Studi Islam Interdisipliner, 138—150.
https://doi.org/10.59944 /amorti.v4i4.481

Al-Shallabi, ‘A. M. (2008). Sirah al-Nabiyyin: Misa wa Harin ‘alaybima al-salam.
Kairo: Dar al-Tawzi‘ wa al-Nashr al-Islamiyyah.

Al-Shangiti, M. A. (1995). Adwa’ al-Bayan fi Idah al-Qur'an bi al-Qur’an. Beirut: Dar

al-Fikr.

Al-Tabari, M. L J. (2000). Jami* al-Bayin ‘an Ta'wil Ay al-Qur’an. Beirut: Muw’assasah
al-Risalah.

Asghar, A. (2020). Strategi Komunikasi Dakwah di Era Digital. Bandung: Remaja
Rosdakarya.

Asyfigi Masykur, A. D., & Sunarto, S. (2025). Kepemimpinan dalam konteks
pendidikan Islam. Karakter: Jurnal Riset Ilmn Pendidikan Istam, 2(2), 269—280.
https://doi.org/10.61132/karakter.v2i2.603

Az-Zuhayli, W. (1998). Tafsir al-Munir fi al-‘Aqidah wa al-Syariah wa al-Manbaj.
Beirut: Dar al-Fikr al-Mu‘asir.

Daulay, A. R., Jamal, K., & Husin, N. (2023). Tipologi dakwah Nabi Musa
‘Alaihissalam perspektif Al-Qur’an (kajian tafsir tematik). Jurmal An-Nur,
12(1), 62. https://doi.org/10.24014/an-nur.v12i1.23916

Effendi, E. (2018). Historisitas kisah Fir’aun dalam perspektif Islam. A/~Adyan:
Jurnal Studi Lintas Agama, 13(1), 71-96.
https://doi.org/10.24042/ajsla.v13i1.2944

Elya, Z., Sulistyawati, Y., Asmendri, A., & Milyasari, M. (2024). Kepemimpinan

Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 279-298 295


https://doi.org/10.33650/afkarina.v8i1.9312
https://doi.org/10.59944/amorti.v4i4.481
https://doi.org/10.61132/karakter.v2i2.603
https://doi.org/10.24014/an-nur.v12i1.23916
https://doi.org/10.24042/ajsla.v13i1.2944

Jajang Hidayatulloh & Ridwan Rustandi

transformatif dalam perspektif pendidikan Islam. Kbhazanah Pendidikan,
18(2), 251. https://doi.org/10.30595/jkp.v18i2.21779

Fadli, M. A., Yunus, B. M., Sarbini, A., & Kosasih, E. (2024). The story of the
Prophet Moses and the Pharaoh in the Qur’an: An analysis of the
implementation of structural da’wah. Hanifiya: Jurnal Studi Agama-Agama,
7(1), 223-232. https:/ /doi.otg/10.15575/hanifiya.v7i2.37949

Faris, M. (2007). al-Takhtit li al-Hayat. Riyadh: Dar al-Ma‘arif.

Fitriyana, D., Assayuti, M. J., Suryaningsih, Laia, H. W., Wahyudin, C., & Salbiah,
E. (2024). Peran kepemimpinan dalam organisasi. Karimah Taubid, 3(2),
1747-1763. https://doi.org/10.30997 /karimahtauhid.v3i2.11908

Gantara, G. E., Figriadi, & Yusuf, M. S. (2023). Relevansi kisah Nabi Musa dan
Firaun menurut Al-Qur’an dengan Islamofobia. Izzatuna: Jurnal lpmm Al-
Qur'an dan Tafsir, 4(2), 12-40. https://doi.org/10.62109/jjiat.v4i2.44

Ginting, A. F., Siregar, A. P., & Lubis, L. (20252). Peran kecerdasan emosional
berbasis nilai-nilai Islam dalam meningkatkan efektivitas komunikasi
antarpribadi.  Jurnal  Dakwah — dan  Komunikasi,  10(2),  350-365.
https://doi.org/10.29240/idk.v10i2.13832

Ginting, A. F., Siregar, A. P., & Lubis, L. (2025b). Peran kecerdasan emosional
berbasis nilai-nilai Islam dalam meningkatkan efektivitas komunikasi
antarpribadi.  Jurnal  Dakwah — dan  Komunikasi,  10(2),  350-3065.
https://doi.org/10.29240/jdk.v10i2.13832

Hasanah, R. (2024). Integration of technology in da’wah: Ultilization of social
media and multimedia content to improve accessibility and da’wah strategies
of Gus lqdam. Indonesian Journal of Islamic Communication, 7(1), 14-38.
https://doi.org/10.35719 /ijic.v7i1.2144

Hidayat, N. L. (2020). Strategi komunikasi dakwah penyuluh agama Islam dalam
pembinaan keluarga sakinah. Indonesian Journal of Islamic Communication, 3(1),
40—66. https://doi.org/10.35719/ijic.v3i1.632

Ibn ‘Asytr, M. A. (1984). a/Tahrir wa al-Tamwir. Tunis: Dar al-Tanisiyyah li al-
Nashr.

Ibn Kathir, 1. U. (1997). Tafsir al-Qur'an al-‘Azim. Beirut: Dar al-Ma‘rifah.

ITham, I., Syarifuddin, S., N’mah, S., Asriadi, A., & Sulfikar, S. (2024). Pembinaan
tahsin dan tahfidz Al-Qur’an di TK/TPA Nurul Aini Desa Arallae.
INKAMKU:  Journal — of  Community — Service, 3(1), 17-21.
https://doi.org/10.47435/inkamku.v3i1.2805

Kartika, 1., Santosa, A. B., Baihaki, M., Muhidin, H., Widia, R., & Dzakiroh, F.
(2024). Konsep dasar kepemimpinan dalam perspektif Islam di era modern.
Jurnal Dirosab Islamiyah, 6(2). https://doi.org/10.47467/jdi.v6i2.1768

Mahmudi, I., Setiawan, W., Ahmad, S., Raafi, H., & Yelipele, A. (2025). Integrasi
nilai-nilai Islam dalam kisah Nabi Musa sebagai pembentukan karakter

296 Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 279-298


https://doi.org/10.30595/jkp.v18i2.21779
https://doi.org/10.15575/hanifiya.v7i2.37949
https://doi.org/10.30997/karimahtauhid.v3i2.11908
https://doi.org/10.62109/ijiat.v4i2.44
https://doi.org/10.29240/jdk.v10i2.13832
https://doi.org/10.29240/jdk.v10i2.13832
https://doi.org/10.35719/ijic.v7i1.2144
https://doi.org/10.35719/ijic.v3i1.632
https://doi.org/10.47435/inkamku.v3i1.2805
https://doi.org/10.47467/jdi.v6i2.1768

Kajian Tafsir Tematik Paradigma Dakwah Kolaboratif dalam Kisah Nabi Musa dan Harun

pemimpin di Pondok Gontor. Tarbiyah Islamiyah.

Mu’alimin, M., Salsabilla, L. A., Jannah, S., & Amrullah, M. Z. (2024). Komunikasi
dalam kepemimpinan organisasi. [urnal Manajemen dan Pendidikan Agama
Istam, 2(4), 64-80. https://doi.org/10.61132/jmpai.v2i4.372

Muhammad, M. T. (2021a). Kehidupan Harun a.s. dan dakwahnya. Jurnal 1lmiab
AFMu’ashirah, 18(2), 97. https://doi.org/10.22373/jim.v18i2.10607

Muhammad, M. T. (2021b). Kehidupan Harun a.s. dan dakwahnya. Jurnal llmiab
AFMuw’ashirah, 18(2), 97. https://doi.org/10.22373 /jim.v18i2.10607

Mujahidin, A., Itmam, M. S., & Rofiq, A. C. (2024a). The dynamic of
contextualization in Indonesian Qur’anic tafsirs: A comparative study of
Tafsir Al-Azhar and Tafsir Al-Mishbah on the story of the Prophet Moses.
Jurnal — Studi  Limn-Ilmu - Al-Qur'an  dan  Hadis, 25(2), 221-2460.
https://doi.org/10.14421/gh.v25i2.5397

Mujahidin, A., Itmam, M. S., & Rofig, A. C. (2024b). The dynamic of
contextualization in Indonesian Qur’anic tafsirs: A comparative study of
Tafsir Al-Azhar and Tafsir Al-Mishbah on the story of the Prophet Moses.
Jurnal  Studi  Lpn-Llmu - Al-Qurian  dan  Hadis, 25(2), 221-240.
https://doi.org/10.14421/qh.v25i2.5397

Qutb, S. (2003). F7 Zilal al-Qnr’'an. Beirut: Dar al-Shurag.

Rafsanjani, M., & Halimah, U. (2025). Kisah Musa dan Firaun dalam Tafsir Al-
Manar: Paradigma Qur’ani melawan otoritarianisme dan tirani kekuasaan.

Rakhmat, J. (2008). Psikologi Komunikasi. Bandung: Remaja Rosdakarya.

Rewira, A. E., Rakhmadin, V., & Ab, M. (2025a). Komunikasi dakwah empatik:
Pendekatan personal dai perempuan terhadap jamaah Masjid Nurul Iman.
Ad-Da’wah, 23(2), 63-75. https://doi.org/10.59109/addawah.v23i2.144

Rewira, A. E., Rakhmadin, V., & Ab, M. (2025b). Komunikasi dakwah empatik:
Pendekatan personal dai perempuan terhadap jamaah Masjid Nurul Iman.
Ad-Da’wah, 23(2), 63-75. https://doi.org/10.59109/addawah.v23i2.144

Shihab, M. Q. (2007). Membumikan Al-Qur'an: Fungsi dan Peran Wahyu dalam
Kebidupan Masyarakat. Bandung: Mizan.

Shihab, M. (2002). Tafsir al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian al-Qur'an. Jakarta:
Lentera Hati.

Shihab, M. Wawasan Al-Qur'an: Tafsir Mandhii'7 atas Pelbagai Persoalan Umat.
Bandung: Mizan, 2000.

Sriwiyanti, S., Saefudin, W., Shofia, A., & Mujib, M. (2022). Social support, self-
efficacy, and student’s mental health in online learning during pandemic. .4/
Balagh: Jurnal Dakwal dan Kommunikasi, 7(1).
https://doi.org/10.22515/albalagh.v7i1.4914

Sulistiawati, A. N., Amanda, R. L., Rahmawati, T., & Any, P. A. (2025). Good
governance dalam Islam: Kepemimpinan dalam Islam.

Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 279-298 297


https://doi.org/10.61132/jmpai.v2i4.372
https://doi.org/10.22373/jim.v18i2.10607
https://doi.org/10.22373/jim.v18i2.10607
https://doi.org/10.14421/qh.v25i2.5397
https://doi.org/10.14421/qh.v25i2.5397
https://doi.org/10.59109/addawah.v23i2.144
https://doi.org/10.59109/addawah.v23i2.144
https://doi.org/10.22515/albalagh.v7i1.4914

Jajang Hidayatulloh & Ridwan Rustandi

Syaipullah Ahmad, Rambe, K., Sakinah, N., & Khadijah, K. (2024). Implementasi
manajemen dan kepemimpinan Islami dalam meningkatkan kinerja
organisasional. Hikmah: Jurnal Studi Pendidikan Agama Islam, 2(1), 113-126.
https://doi.org/10.61132/hikmah.v2i1.551

Taufiq, M. (2025). Intertextual analysis of Prophet Musa’s story (Q.S. Al-Baqarah
67-71) and its relevance to contemporary Islamic communication and
da’wah. Wasilatuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam, 8(1), 111-122.
https://doi.org/10.38073 /wasilatuna.v8i01.2296

Usman, U., & Din, M. A. H. (2025). Da’wah communication in enhancing Islamic
understanding among students at IAIN Ternate in the digital era. Journal of
Communication Studies, 5(2), 146-155.
https://doi.org/10.37680/jcs.v5i2.7712

Zahrah, M. A. (1997). al-Da‘wab al-Islamiyyah. Kairo: Dar al-Fikr al-‘Arabi.

Zed, M. (2004). Metode Penelitian Kepustakaan. Jakarta: Yayasan Obor Indonesia.

298 Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 279-298


https://doi.org/10.61132/hikmah.v2i1.551
https://doi.org/10.38073/wasilatuna.v8i01.2296
https://doi.org/10.37680/jcs.v5i2.7712

