Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu dakwah

\ \ Volume 25, Nomor 2, 2025, 321-346
\6 \ DOI: 10.15575/anida.v25i2.43195
Fakultas Dakwah dan Komunikasi, UIN Sunan Gunung Djati Bandung

https://journal. uinsgd.ac.id/index.php/anida

Resepsi Netizen terhadap Polemik Otoritas Dakwah
Ustaz Rizqi Asfianudin dan Ning Umi Laila di TikTok
dalam Perspektif Etnografi Virtual

Danasty Naesyah Wandiana" & Abdul Basit®
2Universitas Islam Negeri Profesor Kiai Haji Saifuddin Zuhri Purwokerto, Indonesia
*danastyn00@gmail.com

ABSTRACT
This research was conducted to analyze netigens' comments on the criticism made by Ustad,
Rizgi Asfianudin (a TikTok preacher) towards Ning Umi Laila, who discussed the proper
way to perform ablution on the RCTI television station's program "Bunga-Bunga Hati Edisi
Ramadhan" for the year 2024 or 1445 Hijriyyah. Ustadz, Rizqi's criticism sparked both pro
and con comments among netizens. The researcher conducted observations of netizens' comments
on the critical content and collected documentation to obtain research data. The data obtained
will be analyzed using qualitative research methods with a virtual ethnography approach. The
analysis in this research goes throngh the stages of the object level. (media objek). The research
results show differences in responses or reactions indicated by netigens in the comment section,
namely; 1) Supporting Ustadzy Rizgi, 2) Supporting Ning Umi Laila, 3) Not supporting
either or neutral, and 4) Mentioning another preacher.
Keyword: Competence; da’i; netizens; television; tiktok.

PENDAHULUAN

Sudah tidak asing lagi tentunya bahwasanya media sosial kini tidak hanya
digunakan untuk sekadar menonton hiburan saja. Media sosial kini dapat
digunakan oleh siapa saja, kapan saja, dimana saja, bahkan hingga konten yang
diproduksi pun dibebaskan oleh media sosial. Meskipun masing-masing platform
tentu memiliki kebijakannya masing-masing demi tercapainya rasa nyaman pada
seluruh pengguna platform nya. Alih-alih mendengarkan dakwah secara langsung,
kini masyarakat kita juga senang mendengarkan dakwah melalui media sosial
seperti YouTube (Yuliasih, 2024).

Pengguna yang mendengarkan dakwah melalui YouTube biasanya
merupakan generasi millenial keatas, sedangkan generasi milenial kebawah
cenderung menyukai dakwah yang dikemas dengan lebih menarik melalui
potongan-potongan video YouTube atau konten dakwah yang berdurasi tidak

Diterima: Oktober 2025. Disetujui: November 2025. Dipublikasikan: Desember 2025 321



Danasty Naesyah Wandiana & Abdul Basit

panjang. Karena generasi milenial cenderung menyukai konten yang instan, tidak
bertele-tele, kreatif, inovatif, dan tentunya menyentuh di hati. Platform yang tepat
digunakan untuk konten yang instan dengan durasi yang tidak terlalu panjang salah
satunya adalah TikTok. Maka tak heran mengapa dakwah melalui TikTok mampu
menarik lebih banyak audiens (Husna, 2023; Rustandi & Hendrawan, 2022)).

Transformasi dakwah di era digital telah mengubah lanskap komunikasi
keagamaan secara fundamental, di mana media sosial tidak lagi sekadar menjadi
medium penyebaran pesan, melainkan ruang kontestasi otoritas dan negosiasi
makna keagamaan. Penelitian Slama (2017) menunjukkan bahwa media digital
telah menciptakan ekologi baru dalam praktik dakwah Islam, di mana batas antara
dai formal dan informal menjadi semakin kabur, serta memungkinkan munculnya
figur-figur keagamaan baru yang memperoleh legitimasi melalui popularitas digital
daripada kredensial akademis tradisional.

Fenomena ini sejalan dengan temuan Baulch dan Pramiyanti (2018) yang
mengidentifikasi munculnya "Islam populer” di media sosial Indonesia, di mana
konten keagamaan dikemas dengan estetika pop culture untuk menarik audiens
muda. Dalam konteks ini, TikTok sebagai platform berbasis video pendek telah
menjadi arena strategis bagi dai untuk menjangkau generasi Z yang memiliki
rentang perhatian singkat namun konsumsi konten yang masif (Abidin & Gwynne,
2017).

Namun, demokratisasi produksi konten dakwah di media sosial juga
memunculkan problematika baru terkait otoritas keagamaan dan akurasi ajaran.
Campbell dan Evolvi (2019) menckankan bahwa ruang digital menciptakan tensi
antara aksesibilitas informasi keagamaan dengan kontrol kualitas konten, di mana
siapa pun dapat memproduksi dan menyebarkan interpretasi keagamaan tanpa
mekanisme verifikasi yang memadai. Kondisi ini memicu polemik dan kontroversi
di kalangan netizen, terutama ketika terjadi perbedaan pendapat antara dai populer
di media sosial dengan ulama tradisional atau figur keagamaan yang tampil di
media mainstream seperti televisi. Hoover dan Echchaibi (2014) menjelaskan
bahwa konflik semacam ini merupakan manifestasi dari proses negosiasi otoritas
keagamaan di era digital, di mana audiens tidak lagi menjadi penerima pasif
melainkan partisipan aktif yang turut membentuk dan mempertanyakan legitimasi
keagamaan melalui komentar, shares, dan interaksi digital lainnya.

Lebih jauh, fenomena konvergensi media antara platform televisi dan media
sosial telah menciptakan ekosistem komunikasi hybrid yang kompleks, di mana
konten yang ditayangkan di satu platform dapat dengan cepat tersirkulasi,
dikomentari, dan diperdebatkan di platform lain. Jenkins (2006) melalui konsep
"convergence culture" menjelaskan bahwa audiens kontemporer tidak hanya
mengonsumsi konten tetapi juga aktif memproduksi makna dan mendistribusikan
ulang konten tersebut dalam jaringan sosial digital mereka. Dalam konteks

322 Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 321-346



Resepsi Netizen tethadap Polemik Otoritas Dakwah Ustaz Rizqi Asfianudin dan Ning Umi Laila di TikTok

dakwah, hal ini berarti bahwa setiap konten keagamaan yang diproduksi—baik di
televisi maupun media sosial—berpotensi menjadi objek diskursus publik yang
melibatkan negosiasi interpretasi, evaluasi otoritas, dan konstruksi makna kolektif.
Oleh karena itu, menganalisis resepsi netizen terhadap polemik dakwah di media
sosial menjadi penting untuk memahami dinamika otoritas keagamaan
kontemporer dan pola komunikasi dakwah di era digital.

Seperti halnya Ustadz Rizqi Asfianudin yang memanfaatkan platform
TikTok untuk mendakwahkan agama islam. Dengan menggunakan username
@Rizqi_asfianudin, Ustadz Rizqi membagikan konten dakwah dengan menatik.
Sebab di era saat ini biasanya para konten kreator TikTok berlomba-lomba
menyajikan konten #endy dengan hal-hal yang unik, namun Ustadz Rizqi memilih
untuk tetap menggunakan gaya kepesantrenan untuk setiap kontennya, yakni
dengan membuka kitab sesuai dengan topik bahasan pada setiap videonya. Gaya
dai Ustadz Rizqi ini menarik banyak fo/lowers yang kini telah mencapai 151,9 rb.

Hal menarik lainnya muncul pada video yang diunggah Ustadz Rizqi pada
12 April 2024 lalu dengan judul video “Menanggapi Figh Wxdhn Ning Umi Laila
Part I’ dan yang diunggah pada 13 April 2024 dengan judul video “Menanggapi
Figh Wudhu Ning Umi Laila Part II”. Video ini berisi kritik yang disampaikan
oleh Ustadz Rizqi (Dai TikTok) terhadap tata cara berwudhu yang disampaikan
oleh Ning Umi Laila (Dai Televisi) pada program siaran televisi Bunga-Bunga Hati
pada channel RCTT edisi Ramadhan 2024 kemarin. Kritik yang disampaikan oleh
Ustadz Rizqi ini memunculkan berbagai macam komentar yang akan dibahas pada
artikel ini.

Fenomena ini menarik untuk dikaji secara akademis karena mencerminkan
dinamika kompleks antara otoritas keagamaan tradisional dan otoritas keagamaan
digital dalam konteks konvergensi media. Di satu sisi, Ning Umi Laila
merepresentasikan figur dai yang memperoleh legitimasi melalui jalur media
mainstream (televisi) dengan jangkauan audiens massal dan endorsement
institusional dari stasiun televisi nasional. Di sisi lain, Ustadz Rizqi
merepresentasikan generasi dai baru yang membangun otoritas melalui media
sosial dengan mengandalkan autentisitas konten, konsistensi metode tradisional
(pembacaan kitab), dan engagement langsung dengan audiens digital. Ketika kedua
bentuk otoritas ini bersinggungan dalam sebuah polemik, ruang digital menjadi
arena kontestasi di mana netizen tidak hanya berperan sebagai audiens pasif,
melainkan sebagai agen aktif yang turut menentukan legitimasi keagamaan melalui
komentar, dukungan, atau krittk mereka. Hal ini sejalan dengan konsep
"mediatization of religion" yang dikemukakan oleh Hjarvard (2008), di mana media
tidak lagi sekadar menjadi saluran komunikasi keagamaan, tetapi telah menjadi
institusi yang membentuk dan mengubah praktik serta otoritas keagamaan itu
sendiri.

Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 321-346 323



Danasty Naesyah Wandiana & Abdul Basit

Lebih jauh, kasus ini juga menunjukkan fenomena "religious call-ont culture” di
media sosial, di mana dai dengan basis pengikut tertentu merasa memiliki
tanggung jawab atau otoritas untuk mengoreksi pemahaman keagamaan yang
dianggap keliru, bahkan ketika disampaikan oleh figur yang memiliki platform
lebih besar seperti televisi nasional. Praktik kritik publik semacam ini menciptakan
dilema antara dakwah bil hikmah (dengan kebijaksanaan) dan kebutuhan untuk
klarifikasi ajaran yang dianggap menyimpang.

Resepsi netizen terhadap polemik ini menjadi indikator penting untuk
memahami bagaimana publik Muslim kontemporer menegosiasikan berbagai
klaim otoritas keagamaan, kriteria apa yang mereka gunakan untuk menilai
kredibilitas seorang dai, serta bagaimana mereka memposisikan diri dalam
diskursus keagamaan yang terfragmentasi di ruang digital. Oleh karena itu,
penelitian ini tidak hanya menganalisis pola komentar netizen secara deskriptif,
tetapl juga berupaya mengungkap struktur makna, logika argumentasi, dan
konstruksi otoritas yang termanifestasi dalam interaksi digital tersebut, sehingga
dapat memberikan kontribusi pada pemahaman tentang transformasi komunikasi
dakwah dan otoritas keagamaan di era digital.

Penelitian serupa mengenai analisis isi komentar netizen di media sosial
sudah sering dilakukan, misalnya penelitian yang dilakukan oleh Anggia Kesuma
Putri dengan judul “Representasi Media Dakwah Modern: Studi Kasus pada
Platform Twitter”. Penelitian ini melakukan analisis semiotika terhadap komentar
netizen pada akun Husein Ja’far serta bagaimana Twitter digunakan sebagai
representasi media dakwah di era digital (Putri, 2023).

Penelitian yang dilakukan oleh Surya Handika Rakhmat juga hampir sama
yakni meneliti mengenai komentar netizen pada konten dakwah Ustadz Hanan
Attaki yang diberi judul “Nilai Budaya Khalayak Digital dalam Komentar pada
Konten Dakwah di Instagram Hanan_Attaki”. Dalam penelitian ini ditunjukan
hassil bahwa muncul berbagai komentar pada instagram hanan_attaki yang
menimbulkan nilai-nilai budaya seperti personal, nilai spiritual, dan nilai
perdamaian (Rakhmat, 2020).

Penelitian lain juga dilakukan oleh Atin Nurul Hidayah dan Ageng Widodo
dengan judul “Resepsi Audiens pada Personal Branding Habib Husein Jafar di
Youtube Channel “Jeda Nulis””. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis
respon netizen terthadap personal branding yang dibentuk oleh Habib Husein Jafar
al Hadar pada channel Youtubenya “Jeda Nulis”. Hasil penelitian menunjukan
bahwa secara garis besar netizen atau followers dari Habib Jafar ini menerima
branding yang dibentuknya di Youtube (Hidayah, A. N., & Widodo, A. (2021).

Namun dari sekian banyak penelitian yang dilakukan untuk menganalisis
komentar netizen pada media sosial, khususnya penelitian mengenai komentar
netizen pada konten Ustadz Rizqi di platform TikTok masih belum ditemukan

324 Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 321-346



Resepsi Netizen terthadap Polemik Otoritas Dakwah Ustaz Rizqi Asfianudin dan Ning Umi Laila di TikTok

sehingga penelitian ini menjadi hal yang baru. Peneliti telah melakukan analisis
melalui VOSviewer untuk menemukan novelthy penelitian. Lihat gambar berikut:

‘

instagram

Sumber: VosViewer, 2025
Gambar 1. Hasil Analisis Novelthy menggunakan VOSviewer

Gambar 1 menunjukan bahwa penelitian mengenai dai di TikTok masih
belum banyak dilakukan, sedangkan penelitian mengenai dakwah digital melalui
instagram sudah cukup banyak dilakukan. Hal ini menunjukan bahwasanya
penelitian ini menjadi kebaruan dalam bidang dakwah digital.

Penelitian ini menggunakan metode penelitian kualitatif dengan
pendekatan etnografi virtual yang digunakan untuk melakukan eksplorasi terhadap
user internet, dimana pengumpulan data dilakukan melalui observasi dan studi
dokumentasi pada kolom komentar video TikTok @Rizqi_asfianudin dengan
judul video “Menanggapi Figh Wudhu Ning Umi Laila” part I dan part II. Data
yang diperoleh kemudian dianalisis menggunakan analisis tahapan level objek
(media objek) yakni menganalisis interaksi yang terjadi di media sosial dan
komunikasi yang terjadi antar anggota komunitas melalui komentar dan forum
(Benreguia, 2025)

Artikel ini bertujuan untuk menganalisis komentar netizen pada konten
TikTok Ustadz Rizqi yang mengkritik fiqih wudhu Ning Umi Laila. Dimana hal
ini diharapkan mampu bermanfaat bagi masyarakat, media, dan agama. Manfaat
bagi masyarakat adalah sebagai bahan untuk refleksi diri, peningkatan literasi
digital, dan partisipasi publik. Manfaat bagi media adalah untuk lebih menekankan
etika jurnalisme, tanggung jawab sosial, dan inovasi konten. Serta manfaat bagi
agama adalah untuk adaptasi dakwah, sebagai bahan dialog antar agama, dan
moderais beragama.

Pendekatan etnografi virtual dipilih karena relevansinya dalam mengkaji
praktik sosial dan konstruksi makna dalam ruang digital, di mana interaksi tidak

Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 321-346 325



Danasty Naesyah Wandiana & Abdul Basit

terjadi secara face-to-face namun tetap membentuk komunitas diskursif yang
bermakna. Hine (2015) menegaskan bahwa etnografi virtual memungkinkan
peneliti untuk memahami bagaimana individu dan komunitas menciptakan,
menegosiasikan, dan mempertahankan identitas serta nilai-nilai mereka dalam
konteks mediasi teknologi. Dalam konteks penelitian ini, kolom komentar TikTok
tidak dipandang sekadar sebagai ruang ekspresi individual, melainkan sebagai
arena publik di mana diskursus keagamaan dikonstruksi secara kolektif melalui
interaksi dialogis antara netizen.

Pink et al. (2016) menjelaskan bahwa digital ethnography mensyaratkan
peneliti untuk memahami affordances platform—dalam hal ini algoritma TikTok,
format video pendek, dan fitur komentar—karena karakteristik teknologi ini
membentuk bagaimana konten diproduksi, didistribusikan, dan diterima. Proses
pengumpulan data dilakukan dengan teknik purposive sampling, memilih
komentar yang representatif dari berbagai orientasi respons netizen, dan
dilanjutkan dengan kategorisasi tematik berdasarkan pola argumentasi, rujukan
otoritas, dan posisi diskursif yang dimunculkan dalam komentar tersebut.

Secara teoretis, penelitian ini berkontribusi pada pengembangan konsep
resepsi audiens dalam konteks komunikasi dakwah digital, di mana audiens tidak
lagi dipandang sebagai penerima pasif tetapi sebagai co-producer makna
keagamaan. Livingstone (2013) dalam studinya tentang audience reception
menckankan pentingnya memahami bagaimana audiens secara aktif
menginterpretasi, menegosiasikan, dan bahkan menolak pesan yang disampaikan
berdasarkan konteks sosial, pengetahuan prior, dan identitas mereka.

Dalam konteks dakwah digital, hal ini berarti bahwa efektivitas pesan
keagamaan tidak hanya ditentukan oleh kredibilitas dai atau kualitas konten,
melainkan juga oleh bagaimana audiens—dalam hal ini netizen—memaknai,
memvalidasi, dan merespon pesan tersebut dalam interaksi sosial mereka.
Penelitian ini juga memperluas diskusi tentang "Authority 3.0" yang dikemukakan
oleh Campbell (2012), yakni bagaimana otoritas keagamaan di era digital tidak lagi
bersifat hierarkis dan top-down, melainkan terdistribusi dan dikonstruksi melalui
negosiasi kolektif dalam jaringan digital.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Media Sosial sebagai Ruang Negosiasi Etika dan Otoritas Keagamaan

Realitas diskursus keagamaan di media sosial menjadi semakin kompleks ketika
dihadapkan pada data empiris tentang rendahnya etika interaksi digital. Berbagai
survei menunjukkan bahwa ruang digital di Indonesia belum sepenuhnya menjadi
ruang dialog yang sehat. Temuan Microsoft pada tahun 2020 yang menempatkan
warganet Indonesia dalam kategori paling tidak sopan di kawasan Asia Pasifik

326 Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 321-346



Resepsi Netizen tethadap Polemik Otoritas Dakwah Ustaz Rizqi Asfianudin dan Ning Umi Laila di TikTok

memberi gambaran bahwa persoalan ini bersifat struktural, bukan insidental.
Media sosial yang seharusnya menjadi medium pertukaran gagasan justru kerap
berubah menjadi arena pelampiasan emosi dan kekerasan simbolik, termasuk
dalam isu isu keagamaan yang sensitif.

Data dari Digital Civility Index pada Februari 2021 memperkuat gambaran
tersebut. Dalam rentang waktu 2018 hingga 2021 tercatat menunjukan hasil bahwa
terdapat sebanyak 3.760 ujaran kebencian yang diumbar di media sosial dalam
kurun waktu antara tahun 2018 hingga tahun 2021. Dimana ujaran kebencian
dialami oleh sebanyak 27%, diskriminasi dialami oleh sebanyak 13%, dan
penipuan serta hoax dialami oleh 43% dari total responden. Ketika agama masuk
ke dalam ruang yang secara kultural sudah sarat dengan ketegangan dan agresivitas
verbal, maka pesan keagamaan berpotensi kehilangan nilai rahmah dan
kebijaksanaannya (Rohaimi, 2022).

Kondisi ini berdampak langsung pada cara ajaran agama dipahami dan
dipraktikkan. Diskursus keagamaan yang semestinya menumbuhkan kedalaman
spiritual dan kepekaan sosial justru kerap direduksi menjadi alat pembenaran sikap
eksklusif. Ujaran kebencian berbasis agama sering muncul bukan karena
perbedaan teologis semata, melainkan karena absennya adab dalam berinteraksi.
Media sosial kemudian mempercepat penyebaran narasi keagamaan yang reaktif
dan defensif, alih alih reflektif dan transformatif (Missier, 2025)

Dalam konteks ini, rendahnya kesopanan digital tidak bisa dilepaskan dari
logika algoritma dan budaya popularitas yang mendominasi media sosial. Konten
provokatif lebih mudah mendapatkan perhatian, sementara narasi keagamaan
yang tenang dan argumentatif sering tenggelam. Akibatnya, ruang diskursus
keagamaan cenderung dikuasai oleh suara suara keras yang memperuncing
perbedaan. Agama tampil bukan sebagai jalan pencarian makna, tetapi sebagai
identitas yang dipertaruhkan dalam konflik wacana.

Survei diatas menunjukan bahwa netizen Indonesia cenderung lebih
mudah memberikan respon tanpa memikirkan bagaimana dampak yang
ditimbulkan dari komentarnya tersebut. Namun hal ini tidak lantas harus dijadikan
panduan secara mentah, sebab tidak semua komentar netizen indonesia berisikan
ujaran kebencian, diskriminasi, sarkasme, hoax, dan sebagainya, masih banyak
komentar netizen Indonesia yang justru memiliki arti positif dan membangun bagi
para znfluencer ataupun konten kreator di media sosial, khusunya TikTok (Surip, et.
al.,, 2024)

Kolom komentar dalam platform media sosial seperti TikTok merupakan
ruang diskursif yang memfasilitasi partisipasi publik dalam pembentukan opini dan
negosiasi makna secara real-time. Menurut Boyd (2014), karakteristik affordances
media sosial—yakni persistence (ketekunan), replicability (replikabilitas), scalability
(skalabilitas), dan searchability (kemudahan pencarian)—memungkinkan komentar

Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 321-346 327



Danasty Naesyah Wandiana & Abdul Basit

netizen tidak hanya berfungsi sebagai respons individual terhadap konten, tetapi
juga sebagai bagian dari diskursus kolektif yang membentuk opini publik dan
konstruksi makna bersama. Dalam konteks polemik keagamaan, kolom komentar
menjadi arena "counterpublics" sebagaimana dikonseptualisasikan oleh Fraser
(1990), di mana berbagai suara alternatif, perspektif marginal, dan counter-discourse
dapat dimunculkan untuk menantang atau mendukung narasi dominan.

Interaksi dialogis antar netizen dalam kolom komentar menciptakan ekologi
komunikasi yang kompleks, di mana setiap komentar tidak berdiri sendiri
melainkan saling merespons, memvalidasi, atau mengkritik satu sama lain,
membentuk rantai argumentasi yang dinamis dan terus berkembang seiring waktu.
Lebih jauh, analisis terhadap komentar netizen dalam konteks polemik dakwah
digital memerlukan pemahaman tentang berbagai strategi retorika dan positioning
yang digunakan oleh partisipan untuk melegitimasi pendapat mereka.

Goffman (1959) melalui konsep "presentation of self’’ menjelaskan bahwa
individu dalam interaksi sosial—termasuk interaksi digital—secara strategis
menampilkan identitas dan kredibilitas mereka untuk mempengaruhi persepsi
orang lain. Dalam kolom komentar diskursus keagamaan, netizen seringkali
melakukan "Zdentity work" dengan cara menyebut afiliasi keagamaan mereka,
menunjukkan pengetahuan kitab atau dalil, atau merujuk pada otoritas ulama
tertentu untuk memperkuat argumen mereka. Papacharissi (2015) dalam studinya
tentang "affective publics” juga menekankan bahwa komentar di media sosial tidak
hanya mengandung konten kognitif (argumen rasional) tetapi juga dimensi afektif
(emosi, sentimen, solidaritas) yang memainkan peran penting dalam mobilisasi
dukungan dan pembentukan komunitas diskursif. Oleh karena itu, klasifikasi
komentar netizen dalam penelitian ini tidak hanya didasarkan pada posisi pro-
kontra, tetapi juga mempertimbangkan strategi argumentasi, rujukan otoritas, dan
dimensi afektif yang termanifestasi dalam setiap kategori respons.

Kemudahan netizen dalam memberikan respon terhadap konten di media
sosial juga terlihat pada kolom komentar konten TikTok @Rizqi_asfianudin yang
mengkritik figih wudhu atau tata cara berwudhu yang diajarkan Ning Umi Laila di
program siaran televisi Bunga-Bunga Hati edisi Ramadhan 2024. Komentar
netizen pada kolom komentar itu dapat diklasifikasikan menjadi beberapa
kelompok yang akan dibahas pada pembahasan dibawah ini.

Negosiasi Otoritas dan Legitimasi Keagamaan dalam Diskursus Digital:
Analisis Komentar Netizen

Analisis data dalam etnografi virtual dapat dilakukan salah satunya adalah
menggunakan level objek (wedia objecd) yakni peneliti akan melihat seluruh aktivitas
dan interaksi yang terhubung oleh pengguna satu dengan pengguna lainnya. Data
yang dianalisis diperoleh melalui observasi terhadap teks dan konteks yang ada

328 Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 321-346



Resepsi Netizen tethadap Polemik Otoritas Dakwah Ustaz Rizqi Asfianudin dan Ning Umi Laila di TikTok

pada kedua video Ustadz Rizqi tersebut diatas. Peneliti berfokus pada tanggapan
dari netizen berupa views, like, comment, dan followers. Berikut adalah akun TikTok
milik Ustadz Rizqi Asfianudin.

Sumber: TikTok @Rizqi_asfianudin
Gambar 2. Screenshoot akun tiktok Ustadz Rizqi Asfianudin

Pada gambar diatas terlihat bahwa Ustadz Rizqi memiliki jumlah fo/lowers
sebanyak 151.9 ribu, jumlah fo/fow sebanyak 426, dan jumlah /e sebanyak 2,1 juta.
Melalui foto profil nya bersama dengan gurunya yakni Abah Najib Afandi,
Masyayikh Pondok Pesantren al-Hikmah 2 Benda, Sirampog, Brebes beserta
dengan caption pada bio nya yang bertuliskan “Niatkan Semuanya Untuk
Beribadah dan Dakwah Menyebarkan Kebaikan Di Jalan Allah” sudah sangat jelas
menunjukan bahwa Ustadz Rizqi memang memanfaatkan TikTok untuk
berdakwah menyebarkan ajaran agama islam. Sedangkan yang akan dibahas pada
penelitian ini adalah salah dua dari sekian banyak nya konten dakwah yang
diunggah pada akun TikTok Ustadz Rizqi yakni dengan judul “Menanggapi Figh
Wudhu Ning Umi Laila Part I’ dan video berjudul “Menanggapi Figh Wudhu
Ning Umi Laila Part I1”.

Video part I meraih penonton sebanyak 8,7 juta. Bahkan video part I nya
ini disematkan pada profil Ustadz Rizqi di TikToknya. Video part I ini juga
mendapat /Zke sebanyak 200,2 ribu, 13.900 komentar, dan 26,8 ribu pengguna yang
menyimpan video tersebut.

Sedangkan video part II nya ditonton oleh 1,5 juta penonton. Perbedaan
yang cukup signifikan mamang dengan video part I sebagaimana dijelaskan diatas,
namun hal ini juga ramai diperbincangkan netizen sebab masih merupakan
pembahasan yang sama dengan video part L.

Berbeda dengan video part 1 yang menjangkau lebih banyak viewers, /ike,
comment, dan save, video pada part I menjangkau lebih sedikit yakni dengan jumlah
like sebanyak 18,8 ribu, komentar sebanyak 1.378, dan disimpan sebanyak 2.183.
Meskipun jauh lebih sedikit, namun angka ini juga sudah termasuk menjangkau
banyak pengguna tiktok, atau dalam konsep dakwah disebut dengan mad’u.

Dalam video part I dan II, Ustadz Rizqi menyampaikan kritik terhadap

Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 321-346 329



Danasty Naesyah Wandiana & Abdul Basit

Ning Umi Laila yang menurutnya “keliru”. Pada video part I berisi Ning Umi Laila
yang mengajarkan tata cara berwudhu yang menurut Ustadz Rizqi keliru adalah
pada saat membasuh tangan. Dalam praktiknya Ning Umi Laila menyampaikan
“yang penting kanan-kiri, kanan-kiri. Kanan-kiri baru dihitung satu. Nah
terkadang orang kan gini satu dua tiga dihitung pada satu tangan dulu.” Ucapnya
sambil mempraktikan.

Kemudian Ustadz Rizqi menanggapi dengan mengatakan: “Jadi ketika
membasuh tangan kanan kiri kanan kiri kakan kiri atau kanan kanan kanan, dan
beliau tadi Ning Umi Laila mengeluarkan statement salah begitu ya memang
menyalahkan orang yang wudhunya kanan kanan kanan, kiri kiri kiri. Ini gimana
ya, karena Ketika beliau menyampaikan seperti itu di saat yang bersamaan Ketika
saya baca kitab-kitab para ulama, kitab-kitab hadits justru wudhunya kanjeng nabi
seperti itu.”

Ustadz Rizqi juga menambahkan dengan memberikan penjelasan sesuai
dengan kitab yang pernah dipelajarinya dengan mengatakan “Apa yang disalahkan
oleh Ning Umi Laila justru adalah yang dicontohkan oleh Nabi dan para sahabat
vaitu Tagdimul Yumna ‘alal Yusra dan Ketika taslil itu ya kanan kanan kanan, kiri
kiri kiri.” Ustadz Rizqi juga mencotohkan salah satu hadits yang tidak disebutkan
hadits riwayat siapa, namun bunyinya adalah:

dga s Jue o0 T g (345 5 asaad oGO8 A4S Jue & g g g e lde
&\JJMM\H\-}\)A\-\}.\&‘)AM&\@MMDA:IJ.MLC(‘;.\\_}\‘)AQ}_\

“Pernah suatu ketika sahabat ustman meminta air untuk wudhu kemudian
beliau membasuh telapat tangan tiga kali, kemudian beliau kekemu atau
kumur”, kemudian instinsyaq atau menghirung air ke hidung, kemudian
istinsar atau mengeluarkan air dari hidung, kemudian beliau membasuh
wajahnya tiga kali, nah ini kemudian membasuh tangan kanannya tiga kali
dari jari jemari sampai siku itu tiga kali dan begitupun tangan sebelah kiri.
Itu justru yang disalahkan oleh Ning Umi Laila itu dipraktekkan dan
dicontohkan oleh sahabat Ustman dimana sahabat Ustman tentu ikut ajaran
yang dipraktekkan kanjeng nabi.”

Ustadz Rizqi dalam video nya juga mengatakan bahwa beliau bukan sedang
menyalahkan Ning Umi Laila, sebab apa yang diajarkan Ning Umi Laila
mengenai tata cara berwudhu itu juga diterangkan dalam kitab I’anatul
Tholibin halaman 51 sebagaimanna yang dipegang Ustadz Rizqi dan juga
dibacakan pada video part I itu. Dalam kitab I’anatut Tholibin halaman 51
itu dijelaskan:

i i G805 B 3 1S 5 S (5 ol (55 p0 4l 55 sty 50 it ot 5

330 Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 321-346



Resepsi Netizen tethadap Polemik Otoritas Dakwah Ustaz Rizqi Asfianudin dan Ning Umi Laila di TikTok

Ustadz Rizqi menjelaskan “Apabila ada orang yang berwudhu dengan cara
membasuh tangan atau kaki satu kali yakni kanan dulu kemudian kiri satu
kali, kemudian kanan lagi, kiri lagi, kanan lagi, maka dia tetap mendapatkan
keutamaan taslis (membasuh), jadi tetap sah tidak masalah. Hal ini sebab
tangan dan kaki kita tak ubahnya seperti satu anggota, sebab satu anggota
maka terserah saja. Mau kanan tiga kali, kiri tiga kali boleh dan lebih utama.
Mau kanan, kiri, kanan, kiri, kanan, kiri juga boleh.” Sehingga apa yang
disampaikan Ning Umi Laila juga benar, tidak salah. Namun yang
disayangkan adalah saat Ning Umi Laila seolah-olah menyalahkan tata cara
berwudhu yang justru diutamakan dan dicontohkan oleh Nabi Muhammad
saw.

Tidak hanya kritik yang disampaikan oleh Ustadz Rizqi, beliau juga
mengajak para mad’u nya untuk tidak menyalahkan Ning Umi Laila sebab
mungkin saja Ning Umi Laila lupa atau grogi saat tampil di Bunga-Bunga Hati
tersebut. Ustadz Rizqi juga menyarankan kepada Ning Umi Laila untuk perbanyak
mutholaah dulu sebelum mengajarkan kepada yang lain atau sebelum tampil di
televisi, sebab mutholaah sendiri dapat meminimalisir lupa maupun grogi.

Berdasarkan apa yang disampaikan oleh Ustadz Rizqi di dalam video nya
part I itu, memunculkan banyak sekali komentar dari para netizen yakni sebanyak
13.900 komentar. Lihat gambar berikut:

Sumbet: TikTok @Rizqi_asfianudin
Gambar 3. Komentar Netizen pada video part I

Pada gambar 7 diatas terlihat bahwasanya akun TikTok bernama
@Lilikwae mendukung figih wudhu yang diajarkan Ning Umi Laila dengan
berkomentar “kalau aku selama ini ya memang kayak yg umi Laila jelasin yg aku
lakukan, karna memang dr kecil yg diajarkan ya seperti itu”. Akun TikTok
Bernama @masTerate juga mendukung Ning Umi Laila dengan berkomentar
“gini..gue dulu pernah mondok juga. jadi saya belajar ilmu fikih nya bab wudluk
ya sama seperti yg di terangkan neng umi Laila di awalai dr tangan kanan”. Namun
kemudian komentar dari @masTerate ini mendapat respon balik dari netizen lain
sehingga terjadi interaksi didalamnya. Lihat gambar berikut:

Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 321-346 331



Danasty Naesyah Wandiana & Abdul Basit

Komentar (13917)

kanan, tp kanan 3x kiri 3x. gua
jarin nya begitu.. bukan
kanan, ki, kanan udh dihitung 3x

aj2

Catatannoona

Kembali ke atas *

@e

Sumber: TikTok @Rizqi_asfianudin
Gambar 4. Interaksi antar netizen

Gambar 4 menunjukan bahwa dari komentar yang dituliskan oleh akun
@masTerate ini memunculkan interaksi dengan pengguna lainnya di kolom
komentar. Bentuk dukungan dari @masTerate dikomentari oleh pengguna lain
yakni oleh akun @dalemsayang  yang mengatakan “Iya bener dari kanan, tp kanan
3x kiri 3x, gua juga mondok diajarin nya begitu.. bukan kanan, kiri, kanan udah
diitung 3x..” dan juga akun bernama @Catatannoona mengomentari “aku juga
mondok wudu nya sama kamu mbak...” yang kemudian dikomentari Kembali oleh
@masTerate dngan mengatakan “ya memang dalam Qs al Maidah ayat 6 tidak ada
aturan khusus tata caranya. Wallahu A'lam”. Namun akun bernama
@dalemsayang_ menyanggah komentar @masTerate dengan berkomentar “Ada
kitab figih dan hadist kk untuk dijadikan acuan. Tdk hanya Al Qur’an saja”.

Komentar (13917)

g ummi lailanya
tidak di ajarkan

Umi laila itu kayak masih hrus belajar tp udh
disuruh ngajar gtu Iho. jd masih bnyak yg kurg pas

Sumber: TikTok @Rizqi_asfianudin
Gambar 5. Komentar Netizen pada video part I

Gambar 5 menunjukan komentar lain dari netizen pada kolom komentar
video part I. Pada gambar diatas komentar yang diberikan netizen bukanlah
mendukung Ning Umi Laila, melainkan sepakat dengan apa yang dijelaskan oleh
Ustadz Rizqi pada videonya. Akun bernama @AQP berkomentar: “mungkin

332 Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 321-346



Resepsi Netizen tethadap Polemik Otoritas Dakwah Ustaz Rizqi Asfianudin dan Ning Umi Laila di TikTok

ngajinya belum luas neng ummi lailanya ustadz, karena aku juga tidak di ajarkan
sma guru ngaji aku kanan kiri kanan”. Akun bernama @Lana.AM juga
berkomentar: “Umi Laila itu kayak masih hrus belajar tp udh disuruh ngajar gtu
lho, jd masih bnyak yg kurng pas”.

ISTADZAH HALIMAH ALAYDRUS SIH

SREK DI HATI

yang dicontohkan oleh :
Kanjeng, Kanjeng nabi Kembal ke atas

Sumber: TikTok @Rizqi_asfianudin
Gambar 6 Komentar Netizen pada video part 1

Pada gambar 6 diatas terdapat komentar yang tidak berpihak kepada kedua
nya, baik Ustadz Rizqi maupun Ning Umi Laila melainkan akun bernama @bani
ishmail justru memberikan komentar dengan menyebutkan da’i lain. Komentarnya
adalah: “BISMILLAH USTADZAH HALIMAH ALAYDRUS SIH YANG
PALING SREK DI HATT”. Hal serupa juga disebutkan oleh akun lain lain
sebagaimana dapat dilihat pada gambar dibawah ini

ang kayak Gus Baha..biar

jadi kalau saya baca dalam
kitab I'anah athalibin

Sumber: TikTok @Rizqi_asfianuddin
Gambar 7. Komentar Netizen pada video part I

Selain komentar yang dijelaskan pada gambar 7, komentar serupa juga
muncul pada gambar 8 ini yang ditulis oleh @H 312 I yang menuliskan: “cari
sumber yg lain jg kang kayak Gus Baha..biar banyak referensi mu” yang kemudian

Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 321-346 333



Danasty Naesyah Wandiana & Abdul Basit

muncul interaksi dari pengguna lain dari akun @fitriani_nl11 yang mengomentari
komentar @H 312 I dengan menuliskan: “laahh,itu juga dati bbrpa referensi.. saya
juga belajar di pondok ga selang seling kalo wudhu”.

Berbagai macam komentar netizen pada video part I tersebut akan
dianalisis bersamaan dengan komentar netizen pada video part II yang akan
dijelaskan dibawah ini. Dengan judul video “Menanggapi Figh Wudhu Ning Umi
Laila Part IT” juga terjadi interaksi antar pengguna didalamnya.

Dalam video part II Ustadz Rizqi masih menanggapi persoalan tata cara
berwudhu yang diajarkan Ning Umi Laila, namun pada video part II ini
menanggapi mengenai bagaimana cara mengalirkan air untuk membasuh tangan.
Ning Umi Laila menyebutkan tata cara mengalirkan air wudhu nya adalah dari jari
jemari ke siku. Pernyataan ini sempat menimbulkan pertanyaan oleh host Bunga-
Bunga Hati pada saat itu yakni Irfan Hakim yang bertanya “kalau dari siku ke jari
jemari boleh nggak?” yang kemudian dijawab oleh Ning Umi Laila dengan
menckankan pada kata “Dari jari ke siku bu” Dari pernyataan Ning Umi Laila
tersebut ditanggapi oleh Ustadz Rizqi dengan terlebih dahulu menanyakan dalam
video nya “jika ada orang yang berwudhu dimulai dari siku ke jari jemari atau
tangan, wudhu nya sah atau tidak?”

Pertanyaan tersebut muncul sebab berdasarkan pernyataan Ning Umi
Laila tadi seakan-akan menyalahkan orang yang membasuh tangan dimulai dari
siku kemudian ke jari-jemari. Ustadz Rizqi dengan mengacu pada kitab Minhajul
Qowim sebagaimana yang dipegangnya pada video part II, menjelaskan bahwa di
dalam kitab terdapat keterangan yang berbunyi:

4,31{:gmo\émﬁ‘;sgmd\@ba‘}f\.}d;_);dgdstﬁ\d;_ﬂ\;&,ﬂ\&.u':‘;'é;\d,ﬂb
SV Ol o5 o sanall i Lo dainall (K15 )l b Lo 13a x5 (38 alls Ty o e
lillae b U seladl

Dijelaskan oleh Ustadz Rizqi dari keterangan kitab diatas bahwa “Memang
ketika membasuh tangan dan kaki idealnya dimulai daripada jari jemari
sampai ke siku, tapi jika kita wudhu mandiri. Tapi kalau wudhu di wudhu
kan oleh orang lain atau wudhu menggunakan air keran, itu justru dimulai
dari siku ke jari jemari (kebalikan). Ini memang keterangan dari kitab
roudhoh, tetapi dalam kitab majmu dan selain kitab majmu yang lebih utama
memang ketika wudhu dimulai dari jari jemari ke siku, dan ini mutlak. Jadi
jika ada yang berwudhu dimulai dari siku ke jari jemari jangan lantas
disalahkan”. Ustadz Rizqi juga kembali mengatakan bahwa alasan Ning Umi
Laila tidak memperkenankan berwudhu dimulai dari siku ke jari jemari
mungkin sebab lupa dan durasi televisi yang membuat Ning Umi Laila grogi.
Penjelasan atau tanggapan dari Ustadz Rizqi pada video part II ini tentu
mendapat respon atau komentar dari netizen. Meskipun tidak sebanyak komentar

334 Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 321-346



Resepsi Netizen tethadap Polemik Otoritas Dakwah Ustaz Rizqi Asfianudin dan Ning Umi Laila di TikTok

pada video part I, namun hal ini juga akan analisis.

Mengikutl

itu idealnya "bil assobil AS s Bive Yol

> salah

B B O Tambiah komontar @O

Sumber: TikTok @Rizqi_asfianudin
Gambar 8. Komentar netizen pada video part I1

Pada gambar 8 diatas terdapat komentar netizen yakni akun bernama
@Manusia Biasa dengan berkomentar: “kayaknya aku pernah liat UAS sama Buya
Yahya nyontohinya dari jari ke siku, koreksi kalo salah”. Komentar ini
menunjukan bahwa pada video part II terdapat komentar yang tidak memihak
kepada Ning Umi Laila maupun Ustadz Rizqi melainkan menyebutkan tokoh lain
yakni UAS (Ustadz Abdul Somad) dan Buya Yahya.

Sedangkan komentar diatasnya yang ditulis oleh @MR.M] yang
berkomentar: “gak perlu nyarik2 kesalahan klw ada yg salah hubungi langsung aja
sama2 belajar lagi.. memperbaiki sama2 untuk yg terbaik dalam agama”.
Komentar ini menunjukan bahwa akun bernama @MR.M] tidak mendukung
Ustadz Rizqi dalam menanggapi fiqih wudhu Ning Umi Laila pada video part 11.

Komentar (1378)

@ Rizi asfamucin
e

O, Aoizaveer
)% gak sah bang kalo tangang yg bener dr
tangan diu ke siku alqurannya bang

itu ketika membasuh tangan Kemball ke atas 2

a— @ ®

Sumber: TikTok @Rizqi_asfianudin
Gambar 9. Komentar netizen pada video part 11

Selain komentar yang kontra terhadap Ustadz Rizqi, terdapat juga
Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 321-346 335



Danasty Naesyah Wandiana & Abdul Basit

komentar yang mendukung Ning Umi Laila sebagaimana dapat dilihat pada
gambar 9 diatas. Akun bernama @MUBAROKAH92 mendukung Ning Umi
Laila dengan memberikan komentar: “waduhhh.. ada ahli wudhu juga disini.....
semangat Ning Umi Laila, saya tetap dukung kamu 100%” dimana kemudian
komentar ini memunculkan interaksi dengan pemilik video yakni Ustadz Rizqi
yang direspon kembali dengan memberikan emoji tertawa. Sedangkan pada
gambar dibawah ini respon netizen adalah mendukung Ustadz Rizqi.

Loxcuna
kata guru ustadz adi hidayat dari jari ke siku A A

AbiSyafiG
i

=
<L Yang Afdnol dari jari ke siku

yang lebih utama memang o
ketika wudhu

Komball ke atas 2

@ e

Sumber: TikTok @Rizqi_asfianudin
Gambar 10. Komentar netizen pada video part 11

Bentuk dukungan netizen terhadap Ustadz Rizqi sebagaimana dapat
dilihat pada gambar 10 diatas ditulis oleh akun bernama @dianCapricorn yang
berkomentar: “sya suka cara pean pak ustadz, ini yang tepat cara menjelaskan...
dengan sambil melihat kitab” yang kemudian direspon Kembali oleh Ustadz rizqi
dengan menyampaikan “maturnuwun’” yang artinya terima kasih.

Berdasarkan penjelasan mengenai komentar netizen terhadap video
Ustadz Rizqi dengan judul Figh Wudhu Ning Umi Laila pada part I dan part II
dapat dikelompokan menjadi berikut:

Tabel 1.

Jenis komentar berdasarkan kelompok

NO  AKUN INSTAGRAM KOMENTAR KETERANGAN

“kalau aku selama ini ya
memang kayak yg umi Laila
1 @Lilikwae jelasin yg aku lakukan, karna
memang dr  kecil yg
diajarkan ya seperti itu”

Mendukung Ning
Umi Laila

“gini.gue  dulu  pernah Mendukung Ning

2 @mas Terate mondok juga.. Jadi saya Umi Laila

336 Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 321-346



Resepsi Netizen tethadap Polemik Otoritas Dakwah Ustaz Rizqi Asfianudin dan Ning Umi Laila di TikTok

belajar ilmu fikih nya bab
wudluk ya sama seperti yg di
terangkan neng umi laila di
awali dr tangan kanan”

“waduhhh..ada ahli wudhu

juga di sini ...... semangat Mendukung Ning
Ning umi Laila,saya tetap Umi Laila

dukung kamu 100%”

3 @MUBAROKAH92

“iya bener dari kanan, tp
kanan 3x kiri 3x. gua juga

4 @dalemsayang mondok diajarin nya begitu..
bukan kanan, kiri, kanan udh
dihitung 3x...”

Mendukung  Ustadz
Rizqi

“mungkin ngajinya belum
luas neng ummi lailanya

5 @AQP ustadz karena aku juga tidak
di ajarkan sma guru ngaji aku
kanan kiti kanan”

Mendukung  Ustadz
Rizqi

“maa sya Allah terima kasih
ustadz penjelasannya sangat

6 @put bijaksana tidak mencela tpi
justru lebih ke meluruskan
dengan kata bijak”

Mendukung  Ustadz
Rizqi

“sya suka cara pean pak

ustadz, ini yg tepat cara Mendukung Ustadz
menjelaskan. Dengan sambil ~ Rizqi

melihat kitab”

7 @dianCapricotn

“no komen kalo soal figih,
8 @maliq41 soalnya ada perbedaan di
antara 4 imam”

Tidak mendukung
keduanya / netral

“beda mazhap beda Tidak mendukung
pendapat” keduanya / netral

“BISMILLAH

USTADZAH HALIMAH
ALAYDRUS SIH YANG
PALING SREK DI HATT”

9 @sarwani

10 @bani ishmail Menyebutkan da’l lain

“cari sumber yg lain jg kang
1 @H 3121 kayak Gus Baha..biar banyak  Menyebutkan da’l lain
Referensi mu”

“kayaknya aku pernah liat
UAS sama Buya Yahya
nyontohinya dari jari ke siku,
koreksi kalo salah”

12 @DManusia Biasa Menyebutkan da’l lain

Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 321-346 337



Danasty Naesyah Wandiana & Abdul Basit

“kata guru ustadz adi hidayat

13 @LUXCHENZ dari jari ke siku”

Menyebutkan da’l lain

Sumber: Observasi Penulis, 2025

Tabel 1 menunjukkan distribusi pola resepsi netizen yang mencerminkan
kompleksitas negosiasi otoritas keagamaan dalam ruang digital. Dari 13 sampel
komentar yang dianalisis, teridentifikasi empat kategori utama dengan komposisi
sebagai berikut: tiga komentar (23%) mendukung Ning Umi Laila, empat
komentar (31%) mendukung Ustadz Rizqi, dua komentar (15%) bersikap netral,
dan empat komentar (31%) menyebutkan dai alternatif. Distribusi ini
mengindikasikan bahwa tidak ada konsensus tunggal dalam diskursus keagamaan
digital, melainkan fragmentasi perspektif yang mencerminkan pluralitas sumber
otoritas dan metode legitimasi dalam komunitas Muslim kontemporer.

Komentar-komentar yang mendukung Ning Umi Laila cenderung berbasis
pada pengalaman personal dan pembelajaran tradisional ("dari kecil yang
diajarkan", "pernah mondok juga"), menunjukkan bahwa ewbodied practice dan
transmisi pengetahuan melalui jalur informal memiliki otoritas yang kuat dalam
membentuk keyakinan keagamaan. Sebaliknya, komentar yang mendukung
Ustadz Rizqi lebih menekankan pada metode dakwah berbasis tekstualitas
("sambil melihat kitab", "penjelasannya sangat bijaksana"), yang mengindikasikan
apresiasi terhadap pendekatan fexz-based authority dan etika komunikasi yang
dianggap lebih scholarly. Temuan ini sejalan dengan argumen Hoesterey (2016)
bahwa otoritas keagamaan di Indonesia kontemporer tidak lagi monolitik,
melainkan terdistribusi di antara berbagai modalitas—dari kharisma personal,
kredensial institusional, hingga popularitas media—yang masing-masing memiliki
basis legitimasi tersendiri di mata audiens yang berbeda.

Yang menarik dari tabel ini adalah proporsi signifikan komentar netral
(15%) dan komentar yang menyebutkan dai lain (31%), yang secara kumulatif
mencapal 46% dari total sampel. Fenomena ini mengungkapkan dua strategi
diskursif penting dalam mengelola polemik keagamaan di media sosial. Pertama,
strategic nentrality sebagaimana terlihat pada komentar "beda mazhab beda
pendapat” atau "no komen kalo soal figih"—strategi ini berfungsi sebagai
mekanisme de-eskalasi konflik dengan mengakui legitimitas pluralitas interpretasi
dalam tradisi fiqih Islam, sekaligus memposisikan diri di luar polarisasi pro-kontra
yang seringkali kontraproduktif.

Kedua, discursive displacement melalui penyebutan figur otoritas alternatif
seperti Ustadzah Halimah Alaydrus, Gus Baha, Ustadz Abdul Somad, dan Buya
Yahya—strategi ini tidak hanya menghindari konflik langsung tetapi juga
menegaskan bahwa lanskap otoritas keagamaan bersifat kompetitif dan plural, di
mana audiens memiliki kebebasan untuk memilih rujukan yang paling sesuai

338 Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 321-346



Resepsi Netizen tethadap Polemik Otoritas Dakwah Ustaz Rizqi Asfianudin dan Ning Umi Laila di TikTok

dengan orientasi keagamaan mereka. Slama (2018) menjelaskan bahwa dalam
ekonomi perhatian digital, dai bersaing untuk mendapatkan vzsibility dan credibility
melalui berbagai strategi—dari konsistensi konten, metode penyampaian, hingga
responsivitas terhadap isu kontemporer—dan audiens berperan sebagai gatekeepers
yang menentukan siapa yang layak mendapatkan otoritas melalui engagement,
dukungan, dan distribusi ulang konten mereka. Dengan demikian, tabel ini tidak
hanya menunjukkan distribusi kuantitatif komentar, tetapi juga mengungkapkan
dinamika kualitatif tentang bagaimana otoritas keagamaan dikonstruksi,
dinegosiasikan, dan diperdebatkan dalam ekologi media digital yang partisipatif
dan kontestasif.

Pola Resepsi Netizen dalam Polemik Ustaz Rifqi dan Ning Umi Laila

Berdasarkan data komentar yang dikumpulkan dari kedua video Ustadz Rizqi
Asfianudin, teridentifikasi empat pola utama resepsi netizen yang mencerminkan
kompleksitas negosiasi otoritas keagamaan di ruang digital. Pola pertama
menunjukkan dukungan terhadap Ning Umi Laila dengan argumentasi berbasis
pengalaman personal dan pembelajaran tradisional, sebagaimana terlihat dari
komentar @Lilikwae dan @masTerate yang merujuk pada praktik yang telah
diajarkan sejak kecil atau di pesantren. Pola kedua memperlihatkan dukungan
terthadap Ustadz Rizqi dengan legitimasi berbasis rujukan kitab dan metode
dakwah yang dianggap lebih kredibel, seperti komentar @dalemsayang dan
@dianCapricorn yang mengapresiasi pendekatan berbasis teks klasik. Pola ketiga
menunjukkan sikap netral atau menghindari polarisasi dengan merujuk pada
pluralitas mazhab, seperti komentar (@maliqg4l dan @sarwani. Pola keempat
menampilkan strategi displacement dengan menyebut otoritas keagamaan
alternatif seperti Ustadzah Halimah Alaydrus, Gus Baha, UAS, dan Buya Yahya
sebagai rujukan yang dianggap lebih legitimate. Temuan ini sejalan dengan konsep
"religions anthority marketplace' yang dikemukakan oleh Nisa (2018), di mana audiens
Muslim kontemporer memiliki akses terhadap beragam sumber otoritas
keagamaan dan secara aktif memilih, membandingkan, serta memvalidasi berbagai
klaim keagamaan berdasarkan kriteria personal mereka.

Lebih mendalam, analisis terhadap strategi argumentasi yang digunakan
netizen dalam memposisikan dukungan mereka mengungkapkan tiga mekanisme
legitimasi yang dominan. Pertama, legitimasi berbasis pengalaman ewbodied, di
mana netizen merujuk pada praktik keagamaan yang telah mereka lakukan sejak
lama atau yang diajarkan oleh figur otoritas dalam kehidupan personal mercka
(guru ngaji, kyai pesantren). Komentar seperti "dari kecil yang diajarkan ya seperti
itu" atau "gua juga mondok diajarin nya begitu" merepresentasikan apa yang
disebut Schielke dan Debevec (2012) sebagai "/ived religion"—praktik keagamaan
yang tertanam dalam kehidupan sehari-hari dan pengalaman tubuh, yang seringkali

Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 321-346 339



Danasty Naesyah Wandiana & Abdul Basit

memiliki otoritas lebih kuat daripada pengetahuan tekstual. Kedua, legitimasi
berbasis tekstualitas, di mana kredibilitas argumen dibangun melalui rujukan
eksplisit pada kitab klasik, hadits, atau Al-Qur'an. Strategi ini terlihat jelas dalam
respons yang mengutip "ada kitab figih dan hadist kk untuk dijadikan acuan" atau
apresiasi terhadap metode Ustadz Rizqi yang "sambil melihat kitab." Ketiga,
legitimasi berbasis otoritas figur, di mana netizen mendelegasikan penilaian kepada
tokoh keagamaan yang dianggap lebih berkompeten, menciptakan hierarki
otoritas informal dalam diskursus digital. Phenomena ini dikonseptualisasikan
oleh Eickelman dan Anderson (2003) sebagai "new media, new publics” di mana
interpretasi keagamaan tidak lagi monopoli ulama tradisional tetapi terbuka untuk
negosiasi publik, namun tetap memerlukan rujukan pada figur yang dianggap
legitimate untuk memperkuat posisi argumentatif.

Dimensi afektif dalam komentar netizen juga memainkan peran signifikan
dalam membentuk diskursus dan solidaritas kelompok. Komentar seperti
"semangat Ning Umi Laila, saya tetap dukung kamu 100%" atau "maa sya Allah
terima kasih ustadz penjelasannya sangat bijaksana" tidak hanya mengandung
konten kognitif berupa posisi argumentatif, tetapi juga ekspresi emosional yang
membentuk "affective communities” dalam ruang digital (Papacharissi, 2015).
Dukungan emosional semacam ini berfungsi untuk membangun solidaritas di
antara netizen yang memiliki posisi serupa, sekaligus menciptakan boundary
markers yang membedakan "kami" dari "mereka" dalam kontestasi otoritas
keagamaan. Interaksi yang terjadi di kolom komentar—seperti perdebatan antara
@masTerate dan @dalemsayang —menunjukkan bahwa ruang digital tidak
hanya menjadi tempat untuk menyampaikan pendapat individual, melainkan arena
untuk co-construction of religious knowledge melalui dialog, sanggahan, dan elaborasi
argumen. Gerbaudo (2018) menjelaskan bahwa platform media sosial
menciptakan "emotional infrastructure" yang memfasilitasi mobilisasi kolektif dan
pembentukan identitas kelompok melalui resonansi afektif, di mana emosi
bersama menjadi perekat komunitas diskursif yang melampaui batas geografis dan
institusional tradisional.

Fenomena penyebutan dai alternatif dalam komentar netizen (seperti Gus
Baha, UAS, Buya Yahya, Ustadzah Halimah Alaydrus) mencerminkan apa yang
dapat disebut sebagai "authority shopping' atau "religions surfing'’ dalam ekologi media
digital. Campbell dan Evolvi (2020) dalam penelitian terbaru mereka tentang dzgital
religion menunjukkan bahwa audiens kontemporer tidak lagi terikat pada satu
sumber otoritas keagamaan, melainkan secara aktif berkelana di antara berbagai
figur dan platform untuk menemukan interpretasi yang paling resonan dengan
nilai, identitas, dan kebutuhan spiritual mereka. Strategi ini juga dapat dipahami
sebagai bentuk resistance terhadap polarisasi diskursus, di mana netizen menolak
untuk terjebak dalam dikotomi pro-kontra dengan cara mengalihkan perhatian

340 Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 321-346



Resepsi Netizen tethadap Polemik Otoritas Dakwah Ustaz Rizqi Asfianudin dan Ning Umi Laila di TikTok

pada rujukan lain yang dianggap lebih netral atau lebih kredibel. Hal ini sejalan
dengan temuan Slama dan Barendregt (2020) yang menunjukkan bahwa lanskap
dakwah digital Indonesia dicirikan oleh fragmentasi otoritas dan pluralisasi sumber
pengetahuan keagamaan, di mana audiens memiliki ageney untuk memilih,
mencampur, dan menyesuaikan ajaran dari berbagai dai sesuai dengan preferensi
personal mereka. Fenomena ini menantang model otoritas keagamaan tradisional
yang hierarkis dan tersentralisasi, menciptakan ekologi keagamaan yang lebih
horizontal, partisipatif, namun juga potensial fragmentatif.

Terakhir, pola interaksi di kolom komentar mengungkapkan tension antara
inklusivitas dan eksklusivitas dalam diskursus keagamaan digital. Di satu sisi,
platform seperti TikTok mendemokratisasi akses terhadap pengetahuan
keagamaan dan memungkinkan partisipasi publik yang lebih luas dalam
pembahasan isu-isu figih yang sebelumnya dianggap sebagai domain eksklusif
ulama. D1 sisi lain, demokratisasi ini juga memunculkan risiko oversimplification,
polemik yang tidak produktif, dan potensi spread of misinformation. Komentar netral
seperti "beda mazhab beda pendapat" atau "no komen kalo soal fiqih, soalnya ada
perbedaan di antara 4 imam" mencerminkan kesadaran epistemologis tentang
pluralitas interpretasi dalam tradisi Islam, sekaligus strategi se/f-preservation untuk
menghindari konflik. Woodhead (2016) dalam analisisnya tentang religion in public
life menekankan pentingnya "epistemic humility" dalam diskursus keagamaan
publik—pengakuan bahwa tidak ada satu pihak yang memiliki monopoli
kebenaran dan bahwa perbedaan interpretasi adalah bagian inheren dari tradisi
keagamaan yang hidup dan dinamis. Dalam konteks dakwah digital, epistemic
humility ini menjadi semakin penting untuk mencegah polarisasi yang destruktif
dan memfasilitasi dialog yang konstruktif, di mana perbedaan pendapat dapat
diartikulasikan dengan respect terhadap legitimasi perspektif lain, sebagaimana
dicontohkan oleh Ustadz Rizqi yang meskipun mengkritik namun tetap
menckankan bahwa "jangan lantas disalahkan" dan mengajak untuk tidak mencela
Ning Umi Laila.

PENUTUP

Kajian mengenai dakwah digital atau dakwah di media sosial telah banyak
dilakukan. Namun artikel ini menjadi novelthy atau pembaharuan pada kajian
dakwah terhadap komentar netizen pada akun TikTok @Rizqi_asfianudin yang
merupakan Da’i TikT'ok. Dimana pada video yang diunggahnya pada 12 April dan
13 April 2024 dengan judul Menanggapi Figh Wudhu Ning Umia Laila Part I dan
Part IT merupakan video yang berisi kritik dari Ustadz Rizqi serta meluruskan dari
apa yang diajarkan Ning Umi Laila pada program siaran televisi Bunga-Bunga Hati
edisi Ramadhan 2024. Penjelasan yang disampaikan Ustadz Rizqi pada video nya
itu didasari oleh hadits, dan juga kitab-kitab yang dipegang serta dibaca langsung

Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 321-346 341



Danasty Naesyah Wandiana & Abdul Basit

di dalam video tersebut. Sehingga kemudian hal ini menuai banyak pro dan kontra
dari penontonnya.

Video Menanggapi Figh Wudhu Ning Umi Laila Part I mendapatkan
viewers sebanyak 8,7 juta. Sedangkan untuk jumlah /e adalah sebanyak 200,2 ribu
dengan jumlah komentar sebanyak 13.900. Dan video part I ini juga disimpan oleh
sebanyak 26,8 ribu pengguna TikTok. Sedangkan video Menanggapi Figh Wudhu
Ning Umi Laila Part IT mendapatkan szewers lebih sedikit dari video part I yakni
sebanyak 1,5 juta penonton dengan total suka sebanyak 18,8 ribu dan total
komentarnya adalah 1.378 komentar, serta video part II ini di simpan oleh
sebanyak 2.183 pengguna TikTok. Meskipun perbedaan penonton pada video part
I dan video part II cukup signifikan, namun peneliti akan tetap menganalisi
komentar-komentar netizen dari ke dua video tersebut.

Guna menganalisis komentar netizen pada video Ustadz Rizqi ini, peneliti
menggunakan pendekatan etnografi virtual dengan menggunakan analisi level
media (media object). Sehingga hasil analisis merupakan penjabaran dari komentar-
komentar netizen yang dituliskan oleh akun yang berbeda-beda untuk kemudian
dikelompokan sesuai dengan jenis komentarnya.

Hasil penelitian menunjukan bahwa budaya komentar netizen Indonesia
sebagaimana telah dijelaskan pada hasil survey yang dilakukan oleh Microsoft dan
Digital Civility Index yang menjelaskan bahwa Indonesia masuk ke dalam deretan
warganet paling tidak sopan se Asia-Pasifik, yakni dengan total ujaran kebencian
sebanyak 3.760 dalam kurun waktu antara tahun 2018 hingga tahun 2021 dengan
pembagian persentase sebagai berikut: 27% responden menjadi korban ujaran
kebencian, 13% responden menjadi korban diskriminasi, dan 43% responden
menjadi korban hoax dan penipuan di media sosial.

Sehingga data yang didapatkan dari analisis pada komentar netizen
tersebut dihasilkan bahwa terdapat empat kelompok jenis komentar netizen pada
video Menanggapi Figh Wudhu Ning Umi Laila Part I dan video Menanggapi Figh
Wudhu Ning Umi Laila Part II yakni sebagai berikut: 1) Komentar netizen dengan
menyatakan dukungan terhadap Ning Umi Laila, 2) Komentar netizen dengan
menyatakan dukungan terhadap Ustadz Rizqi, 3) Komentar netizen dengan
menyatakan tidak mendukung keduanya atau netral, dan 4) Komentar netizen
dengan menyebutkan da’i lain.

Hasil penelitan diharapkan dapat bermanfaat bagi para akademisi, dan
pelaku dakwah khususnya baik pengelola lembaga dakwah maupun da’i itu sendiri
agar dapat tercapainya tujuan dari dakwah itu sendiri.

Bagi para akademisi maupun peneliti lain yang ingin melanjutkan
penelitian ini sangat disarankan untuk menambahkan metode pengumpulan data
berupa wawancara mendalam, baik kepada Ustadz Rizqi Asfianudin, kepada Ning
Umi Laila, dan bahkan kepada netizen yang meninggalkan jejak komentar pada

342 Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 321-346



Resepsi Netizen tethadap Polemik Otoritas Dakwah Ustaz Rizqi Asfianudin dan Ning Umi Laila di TikTok

kedua video tersebut. Sehingga pembahasan pada penelitian ini akan lebih dalam
dan disertakan mengenai motif atau faktor dibalik pernyataan yang dituliskannya
pada kolom komentar.

DAFTAR PUSTAKA

Abidin, C., & Gwynne, J. (2017). Entrepreneurial selves: Young people's cultural
work in the digital attention economy. Popular Communication, 15(2), 77-95.
https://doi.org/10.1080/15405702.2017.1291817

Baulch, E., & Pramiyanti, A. (2018). Hijabers on Instagram: Using visual social
media to construct the ideal Muslim woman. Socia/ Media + Society, 4(4), 1-
15. https://doi.org/10.1177/2056305118800308

Boyd, D. (2014). I#'s Complicated: The Social Lives of Networked Teens. Yale University
Press. https://doi.org/10.12987 /yale/9780300166316.001.0001

Campbell, H. A. (2012). Understanding the relationship between religion online
and offline in a networked society. Journal of the American Academy of Religion,
80(1), 64-93. https://doi.org/10.1093 /jaarel /1fr074

Campbell, H. A., & Evolvi, G. (2019). Contextualizing current digital religion
research on emerging technologies. Human Behavior and Emerging Technologies,
2(1), 5-17. https://doi.org/10.1002/hbe2.149

Campbell, H. A., & Evolvi, G. (2020). Contextualizing current digital religion
research on emerging technologies. Human Behavior and Emerging Technologies,
2(1), 5-17. https://doi.org/10.1002/hbe2.149

Eickelman, D. F., & Anderson, J. W. (2003). New Media in the Muslinz World: The
Emerging  Public ~ Sphere  (2nd  ed.). Indiana  University — Press.
https://doi.org/10.2307 /j.ctt16gz87k

Fraser, N. (1990). Rethinking the public sphere: A contribution to the critique of
actually  existing  democracy.  Sodal  Text,  (25/26),  56-80.
https://doi.org/10.2307 /466240

Gerbaudo, P. (2018). Tweets and the Streets: Social Media and Contemporary
Activism. Pluto Press. https://doi.org/10.2307 /j.ctt183pdzs

Hassina Benreguia. (2025). VIRTUAL ETHNOGRAPHY: A DISCUSSION OF
THE TOOL’S SPECIFICITY. International Journal of Innovative Technologies in
Social Science, (2(40). https://doi.org/10.31435/ijitss.2(46).2025.3290

Hidayah, A. N., & Widodo, A. (2021). Resepsi Audiens Pada Personal Branding
Habib Husein Ja’far di YouTube Channel “Jeda Nulis.” Ka/jaga Journal of
Communication, 3(2), 153—167. https://doi.org/10.14421 /kjc.32.05.2021

Hidayah, A. N., & Widodo, A. (2021). Resepsi Audiens Pada Personal Branding
Habib Husein Ja’far di YouTube Channel “Jeda Nulis.” Ka/jaga Journal of
Communication, 3(2), 153—167. https://doi.org/10.14421 /kjc.32.05.2021

Hine, C. (2015). Ethnography for the Internet: Embedded, Embodied and

Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 321-346 343


https://doi.org/10.1080/15405702.2017.1291817
https://doi.org/10.31435/ijitss.2(46).2025.3290

Danasty Naesyah Wandiana & Abdul Basit

Everyday. Bloomsbury Academic. https://doi.org/10.5040/9781849665759

Hoover, S. M., & Echchaibi, N. (2014). Media theory and the "third spaces of digital
religion”. The Center for Media, Religion, and Culture, University of Colorado
Boulder. https://doi.org/10.13140/RG.2.1.1180.8566

Husna, L. I, Ichsan, Y., Amadea, N., Nasekha, D., & Purwitasari, A. (2025).
Dakwah Digital: Urgensi TikTok sebagai Media Dakwah Bagi Generasi Z:
Digital Preaching: The Urgency of TikTok as a Platform for Preaching to
Generation Z. Dirasat  Islamiah: ~ Jurnal  Kajian — Keislaman, 4(2), 81-88.
https://doi.org/10.56324/drs.v4i2.76

Kesuma Putri, A. (2023). REPRESENTASI MEDIA DAKWAH MODERN:
STUDI KASUS PADA PLATFORM TWITTER. SIBATIK JOURNAL.:
Jurnal llmiah Bidang Sosial, Ekonomi, Budaya, Teknologi, Dan Pendidikan, 2(6),
1857-1868. https://doi.org/10.54443 /sibatik.v2i6.1011

Kesuma Putri, A. (2023). REPRESENTASI MEDIA DAKWAH MODERN:
STUDI KASUS PADA PLATFORM TWITTER. SIBATIK JOURNAL.:
Jurnal llmiah Bidang Sosial, Ekonomi, Budaya, Teknologi, Dan Pendidikan, 2(6),
1857-1868. https://doi.org/10.54443 /sibatik.v2i6.1011

Liang Zhang (2025) The Digital Age of Religious Communication: The Shaping
and Challenges of Religious Beliefs through Social Media. Studies on Religion
and Philosophy, 1(1), 25-41. https://doi.org/10.71204/de63mn10

Livingstone, S. (2013). The participation paradigm in audience research. The
Communication Review, 16(1-2), 21-30.
https://doi.org/10.1080/10714421.2013.757174

Missier, C. A. (2025). A Qualitative Study of Digital Religious Influence:
Perspectives from Christian, Hindu, and Muslim Gen Y and Gen Z in
Mumbai, India. Re/igions, 16(1), 73. https://doi.org/10.3390/1el16010073

Muhammad Surip, Ruben Kornelius Sitio, Sarah Elexsa Siahaan, & Thiessca
Theofani Lumbantoruan. (2024). Analisis Kesalahan Penggunaan Bahasa
Oleh Netizen Di Media Sosial Tiktok. Pragmatik : Jurnal Rumpun llmu Bahasa
Dan Pendidikan , 2(3), 118-123.
https://doi.org/10.61132/pragmatik.v2i3.703

Muzayyanah Yuliasih. (2024). The Strategy Using Youtube As Da’wah Media
Today. Jurnal Da’wah: Risalah Merintis, Da’wah Melanjutkan, 5(1), 29-41.
https://doi.org/10.38214/jurnaldawahstidnatsir.v5i1.128

Nisa, E. F. (2018). Social media and the birth of an Islamic social movement:
ODOJ (One Day One Juz) in contemporary Indonesia. Indonesia and the
Malay World, 46(134), 24-43.
https://doi.org/10.1080/13639811.2018.1415056

Papacharissi, Z. (2015). Affective publics and structures of storytelling: Sentiment,
events and mediality. Information, Communication & Society, 19(3), 307-324.

344 Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 321-346


https://doi.org/10.56324/drs.v4i2.76
https://doi.org/10.71204/de63mn10
https://doi.org/10.3390/rel16010073
https://doi.org/10.61132/pragmatik.v2i3.703
https://doi.org/10.38214/jurnaldawahstidnatsir.v5i1.128

Resepsi Netizen tethadap Polemik Otoritas Dakwah Ustaz Rizqi Asfianudin dan Ning Umi Laila di TikTok

https://doi.org/10.1080/1369118X.2015.1109697

Pink, S., Horst, H., Postill, J., Hjorth, L., Lewis, T., & Tacchi, J. (2016). Digtal
Ethnography: Principles and — Practice. SAGE Publications.
https://doi.org/10.4135/9781473957671

Rakhmat, S. H. (2020). Nilai Budaya Khalayak Digital dalam Komentar pada Konten
Dakwab  di Instagram Hanan_Attaki. Universitas Islam Negeri Syarif
Hidayatullah Jakarta.

Rakhmat, S. H. (2020). Nilai Budaya Khalayak Digital dalam Komentar pada Konten
Dakwab  di - Instagram Hanan_Attaki. Universitas Islam Negeri Syarif
Hidayatullah Jakarta.

Rohaimi, & TvOne, T. (2022, October 31). Hasi/ Survei Microsoft sebut Warganet
Indonesia paling tidak Sopan Se-Asia pasifik. TV ONENEWS. Retrieved from
https:/ /www.tvonenews.com/lifestyle/trend/78441-hasil-sutvei-
microsoft-sebut-warganet-indonesia-paling-tidak-sopan-se-asia-pasifik

Rustandi, R., & Hendrawan, A. (2022). Konstruksi Simbolik Mubaligh Pop pada
Film Sang Pencerah. Anida (Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah), 22(1), 22—44.
https://doi.org/10.15575/anida.v22i1.18474.

Schielke, S., & Debevec, L. (2012). Ordinary Lives and Grand Schemes: An
Anthropology of Everyday Religion. Berghahn Books.
https://doi.org/10.3167/9780857453808

Slama, M. (2017). A subtle economy of time: Social media and the transformation
of Indonesia's Islamic preacher economy. Economic Anthropology, 4(1), 94-
106. https://doi.org/10.1002/sea2.12175

Slama, M., & Barendregt, B. (2020). Secrecy in Muslim Contexts. Special issue on
Islamic Authority and Media. Contemporary Islam, 14(3), 245-263.
https://doi.org/10.1007/s11562-020-00445-9

Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 321-346 345


https://www.tvonenews.com/lifestyle/trend/78441-hasil-survei-microsoft-sebut-warganet-indonesia-paling-tidak-sopan-se-asia-pasifik
https://www.tvonenews.com/lifestyle/trend/78441-hasil-survei-microsoft-sebut-warganet-indonesia-paling-tidak-sopan-se-asia-pasifik

Danasty Naesyah Wandiana & Abdul Basit

346 Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 321-346



