
 

Diterima: Oktober 2025. Disetujui: November 2025. Dipublikasikan: Desember 2025 321 

 

 

 

 

Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu dakwah 
Volume 25, Nomor 2, 2025, 321-346 

DOI: 10.15575/anida.v25i2.43195 

Fakultas Dakwah dan Komunikasi, UIN Sunan Gunung Djati Bandung 
https://journal. uinsgd.ac.id/index.php/anida 

 

Resepsi Netizen terhadap Polemik Otoritas Dakwah 
Ustaz Rizqi Asfianudin dan Ning Umi Laila di TikTok 

dalam Perspektif Etnografi Virtual 

Danasty Naesyah Wandiana1* & Abdul Basit2 

12Universitas Islam Negeri Profesor Kiai Haji Saifuddin Zuhri Purwokerto, Indonesia 

*danastynw00@gmail.com 

 
ABSTRACT 

This research was conducted to analyze netizens' comments on the criticism made by Ustadz 
Rizqi Asfianudin (a TikTok preacher) towards Ning Umi Laila, who discussed the proper 
way to perform ablution on the RCTI television station's program "Bunga-Bunga Hati Edisi 
Ramadhan" for the year 2024 or 1445 Hijriyyah. Ustadz Rizqi's criticism sparked both pro 
and con comments among netizens. The researcher conducted observations of netizens' comments 
on the critical content and collected documentation to obtain research data. The data obtained 
will be analyzed using qualitative research methods with a virtual ethnography approach. The 
analysis in this research goes through the stages of the object level. (media objek). The research 
results show differences in responses or reactions indicated by netizens in the comment section, 
namely; 1) Supporting Ustadz Rizqi, 2) Supporting Ning Umi Laila, 3) Not supporting 
either or neutral, and 4) Mentioning another preacher. 
Keyword: Competence; da’i; netizens; television; tiktok.  

PENDAHULUAN 

Sudah tidak asing lagi tentunya bahwasanya media sosial kini tidak hanya 
digunakan untuk sekadar menonton hiburan saja. Media sosial kini dapat 
digunakan oleh siapa saja, kapan saja, dimana saja, bahkan hingga konten yang 
diproduksi pun dibebaskan oleh media sosial. Meskipun masing-masing platform 
tentu memiliki kebijakannya masing-masing demi tercapainya rasa nyaman pada 
seluruh pengguna platform nya. Alih-alih mendengarkan dakwah secara langsung, 
kini masyarakat kita juga senang mendengarkan dakwah melalui media sosial 
seperti YouTube (Yuliasih, 2024).  

Pengguna yang mendengarkan dakwah melalui YouTube biasanya 
merupakan generasi millenial keatas, sedangkan generasi milenial kebawah 
cenderung menyukai dakwah yang dikemas dengan lebih menarik melalui 
potongan-potongan video YouTube atau konten dakwah yang berdurasi tidak 



Danasty Naesyah Wandiana & Abdul Basit 

 

322 Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 321-346 

 

panjang. Karena generasi milenial cenderung menyukai konten yang instan, tidak 
bertele-tele, kreatif, inovatif, dan tentunya menyentuh di hati. Platform yang tepat 
digunakan untuk konten yang instan dengan durasi yang tidak terlalu panjang salah 
satunya adalah TikTok. Maka tak heran mengapa dakwah melalui TikTok mampu 
menarik lebih banyak audiens (Husna, 2023; Rustandi & Hendrawan, 2022)). 

Transformasi dakwah di era digital telah mengubah lanskap komunikasi 
keagamaan secara fundamental, di mana media sosial tidak lagi sekadar menjadi 
medium penyebaran pesan, melainkan ruang kontestasi otoritas dan negosiasi 
makna keagamaan. Penelitian Slama (2017) menunjukkan bahwa media digital 
telah menciptakan ekologi baru dalam praktik dakwah Islam, di mana batas antara 
dai formal dan informal menjadi semakin kabur, serta memungkinkan munculnya 
figur-figur keagamaan baru yang memperoleh legitimasi melalui popularitas digital 
daripada kredensial akademis tradisional.  

Fenomena ini sejalan dengan temuan Baulch dan Pramiyanti (2018) yang 
mengidentifikasi munculnya "Islam populer" di media sosial Indonesia, di mana 
konten keagamaan dikemas dengan estetika pop culture untuk menarik audiens 
muda. Dalam konteks ini, TikTok sebagai platform berbasis video pendek telah 
menjadi arena strategis bagi dai untuk menjangkau generasi Z yang memiliki 
rentang perhatian singkat namun konsumsi konten yang masif (Abidin & Gwynne, 
2017). 

Namun, demokratisasi produksi konten dakwah di media sosial juga 
memunculkan problematika baru terkait otoritas keagamaan dan akurasi ajaran. 
Campbell dan Evolvi (2019) menekankan bahwa ruang digital menciptakan tensі 
antara aksesibilitas informasi keagamaan dengan kontrol kualitas konten, di mana 
siapa pun dapat memproduksi dan menyebarkan interpretasi keagamaan tanpa 
mekanisme verifikasi yang memadai. Kondisi ini memicu polemik dan kontroversi 
di kalangan netizen, terutama ketika terjadi perbedaan pendapat antara dai populer 
di media sosial dengan ulama tradisional atau figur keagamaan yang tampil di 
media mainstream seperti televisi. Hoover dan Echchaibi (2014) menjelaskan 
bahwa konflik semacam ini merupakan manifestasi dari proses negosiasi otoritas 
keagamaan di era digital, di mana audiens tidak lagi menjadi penerima pasif 
melainkan partisipan aktif yang turut membentuk dan mempertanyakan legitimasi 
keagamaan melalui komentar, shares, dan interaksi digital lainnya. 

Lebih jauh, fenomena konvergensi media antara platform televisi dan media 
sosial telah menciptakan ekosistem komunikasi hybrid yang kompleks, di mana 
konten yang ditayangkan di satu platform dapat dengan cepat tersirkulasi, 
dikomentari, dan diperdebatkan di platform lain. Jenkins (2006) melalui konsep 
"convergence culture" menjelaskan bahwa audiens kontemporer tidak hanya 
mengonsumsi konten tetapi juga aktif memproduksi makna dan mendistribusikan 
ulang konten tersebut dalam jaringan sosial digital mereka. Dalam konteks 



Resepsi Netizen terhadap Polemik Otoritas Dakwah Ustaz Rizqi Asfianudin dan Ning Umi Laila di TikTok  

 

Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 321-346 323 

 

 

 

 

dakwah, hal ini berarti bahwa setiap konten keagamaan yang diproduksi—baik di 
televisi maupun media sosial—berpotensi menjadi objek diskursus publik yang 
melibatkan negosiasi interpretasi, evaluasi otoritas, dan konstruksi makna kolektif. 
Oleh karena itu, menganalisis resepsi netizen terhadap polemik dakwah di media 
sosial menjadi penting untuk memahami dinamika otoritas keagamaan 
kontemporer dan pola komunikasi dakwah di era digital. 

Seperti halnya Ustadz Rizqi Asfianudin yang memanfaatkan platform 
TikTok untuk mendakwahkan agama islam. Dengan menggunakan username 
@Rizqi_asfianudin, Ustadz Rizqi membagikan konten dakwah dengan menarik. 
Sebab di era saat ini biasanya para konten kreator TikTok berlomba-lomba 
menyajikan konten trendy dengan hal-hal yang unik, namun Ustadz Rizqi memilih 
untuk tetap menggunakan gaya kepesantrenan untuk setiap kontennya, yakni 
dengan membuka kitab sesuai dengan topik bahasan pada setiap videonya. Gaya 
dai Ustadz Rizqi ini menarik banyak followers yang kini telah mencapai 151,9 rb. 

Hal menarik lainnya muncul pada video yang diunggah Ustadz Rizqi pada 
12 April 2024 lalu dengan judul video “Menanggapi Fiqh Wudhu Ning Umi Laila 
Part I” dan yang diunggah pada 13 April 2024 dengan judul video “Menanggapi 
Fiqh Wudhu Ning Umi Laila Part II”. Video ini berisi kritik yang disampaikan 
oleh Ustadz Rizqi (Dai TikTok) terhadap tata cara berwudhu yang disampaikan 
oleh Ning Umi Laila (Dai Televisi) pada program siaran televisi Bunga-Bunga Hati 
pada channel RCTI edisi Ramadhan 2024 kemarin. Kritik yang disampaikan oleh 
Ustadz Rizqi ini memunculkan berbagai macam komentar yang akan dibahas pada 
artikel ini.  

Fenomena ini menarik untuk dikaji secara akademis karena mencerminkan 
dinamika kompleks antara otoritas keagamaan tradisional dan otoritas keagamaan 
digital dalam konteks konvergensi media. Di satu sisi, Ning Umi Laila 
merepresentasikan figur dai yang memperoleh legitimasi melalui jalur media 
mainstream (televisi) dengan jangkauan audiens massal dan endorsement 
institusional dari stasiun televisi nasional. Di sisi lain, Ustadz Rizqi 
merepresentasikan generasi dai baru yang membangun otoritas melalui media 
sosial dengan mengandalkan autentisitas konten, konsistensi metode tradisional 
(pembacaan kitab), dan engagement langsung dengan audiens digital. Ketika kedua 
bentuk otoritas ini bersinggungan dalam sebuah polemik, ruang digital menjadi 
arena kontestasi di mana netizen tidak hanya berperan sebagai audiens pasif, 
melainkan sebagai agen aktif yang turut menentukan legitimasi keagamaan melalui 
komentar, dukungan, atau kritik mereka. Hal ini sejalan dengan konsep 
"mediatization of religion" yang dikemukakan oleh Hjarvard (2008), di mana media 
tidak lagi sekadar menjadi saluran komunikasi keagamaan, tetapi telah menjadi 
institusi yang membentuk dan mengubah praktik serta otoritas keagamaan itu 
sendiri. 



Danasty Naesyah Wandiana & Abdul Basit 

 

324 Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 321-346 

 

Lebih jauh, kasus ini juga menunjukkan fenomena "religious call-out culture" di 
media sosial, di mana dai dengan basis pengikut tertentu merasa memiliki 
tanggung jawab atau otoritas untuk mengoreksi pemahaman keagamaan yang 
dianggap keliru, bahkan ketika disampaikan oleh figur yang memiliki platform 
lebih besar seperti televisi nasional. Praktik kritik publik semacam ini menciptakan 
dilema antara dakwah bil hikmah (dengan kebijaksanaan) dan kebutuhan untuk 
klarifikasi ajaran yang dianggap menyimpang.  

Resepsi netizen terhadap polemik ini menjadi indikator penting untuk 
memahami bagaimana publik Muslim kontemporer menegosiasikan berbagai 
klaim otoritas keagamaan, kriteria apa yang mereka gunakan untuk menilai 
kredibilitas seorang dai, serta bagaimana mereka memposisikan diri dalam 
diskursus keagamaan yang terfragmentasi di ruang digital. Oleh karena itu, 
penelitian ini tidak hanya menganalisis pola komentar netizen secara deskriptif, 
tetapi juga berupaya mengungkap struktur makna, logika argumentasi, dan 
konstruksi otoritas yang termanifestasi dalam interaksi digital tersebut, sehingga 
dapat memberikan kontribusi pada pemahaman tentang transformasi komunikasi 
dakwah dan otoritas keagamaan di era digital. 

Penelitian serupa mengenai analisis isi komentar netizen di media sosial 
sudah sering dilakukan, misalnya penelitian yang dilakukan oleh Anggia Kesuma 
Putri dengan judul “Representasi Media Dakwah Modern: Studi Kasus pada 
Platform Twitter”. Penelitian ini melakukan analisis semiotika terhadap komentar 
netizen pada akun Husein Ja’far serta bagaimana Twitter digunakan sebagai 
representasi media dakwah di era digital (Putri, 2023). 

Penelitian yang dilakukan oleh Surya Handika Rakhmat juga hampir sama 
yakni meneliti mengenai komentar netizen pada konten dakwah Ustadz Hanan 
Attaki yang diberi judul “Nilai Budaya Khalayak Digital dalam Komentar pada 
Konten Dakwah di Instagram Hanan_Attaki”.  Dalam penelitian ini ditunjukan 
hassil bahwa muncul berbagai komentar pada instagram hanan_attaki yang 
menimbulkan nilai-nilai budaya seperti personal, nilai spiritual, dan nilai 
perdamaian (Rakhmat, 2020). 

Penelitian lain juga dilakukan oleh Atin Nurul Hidayah dan Ageng Widodo 
dengan judul “Resepsi Audiens pada Personal Branding Habib Husein Jafar di 
Youtube Channel “Jeda Nulis””. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis 
respon netizen terhadap personal branding yang dibentuk oleh Habib Husein Jafar 
al Hadar pada channel Youtubenya “Jeda Nulis”. Hasil penelitian menunjukan 
bahwa secara garis besar netizen atau followers dari Habib Jafar ini menerima 
branding yang dibentuknya di Youtube (Hidayah, A. N., & Widodo, A. (2021). 

Namun dari sekian banyak penelitian yang dilakukan untuk menganalisis 
komentar netizen pada media sosial, khususnya penelitian mengenai komentar 
netizen pada konten Ustadz Rizqi di platform TikTok masih belum ditemukan 



Resepsi Netizen terhadap Polemik Otoritas Dakwah Ustaz Rizqi Asfianudin dan Ning Umi Laila di TikTok  

 

Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 321-346 325 

 

 

 

 

sehingga penelitian ini menjadi hal yang baru. Peneliti telah melakukan analisis 
melalui VOSviewer untuk menemukan novelthy penelitian. Lihat gambar berikut: 

 

 
Sumber: VosViewer, 2025 

Gambar 1. Hasil Analisis Novelthy menggunakan VOSviewer 
 Gambar 1 menunjukan bahwa penelitian mengenai dai di TikTok masih 

belum banyak dilakukan, sedangkan penelitian mengenai dakwah digital melalui 
instagram sudah cukup banyak dilakukan. Hal ini menunjukan bahwasanya 
penelitian ini menjadi kebaruan dalam bidang dakwah digital. 

 Penelitian ini menggunakan metode penelitian kualitatif dengan 
pendekatan etnografi virtual yang digunakan untuk melakukan eksplorasi terhadap 
user internet, dimana pengumpulan data dilakukan melalui observasi dan studi 
dokumentasi pada kolom komentar video TikTok @Rizqi_asfianudin dengan 
judul video “Menanggapi Fiqh Wudhu Ning Umi Laila” part I dan part II. Data 
yang diperoleh kemudian dianalisis menggunakan analisis tahapan level objek 
(media objek) yakni menganalisis interaksi yang terjadi di media sosial dan 
komunikasi yang terjadi antar anggota komunitas melalui komentar dan forum 
(Benreguia, 2025) 

 Artikel ini bertujuan untuk menganalisis komentar netizen pada konten 
TikTok Ustadz Rizqi yang mengkritik fiqih wudhu Ning Umi Laila. Dimana hal 
ini diharapkan mampu bermanfaat bagi masyarakat, media, dan agama. Manfaat 
bagi masyarakat adalah sebagai bahan untuk refleksi diri, peningkatan literasi 
digital, dan partisipasi publik. Manfaat bagi media adalah untuk lebih menekankan 
etika jurnalisme, tanggung jawab sosial, dan inovasi konten. Serta manfaat bagi 
agama adalah untuk adaptasi dakwah, sebagai bahan dialog antar agama, dan 
moderais beragama. 

Pendekatan etnografi virtual dipilih karena relevansinya dalam mengkaji 
praktik sosial dan konstruksi makna dalam ruang digital, di mana interaksi tidak 



Danasty Naesyah Wandiana & Abdul Basit 

 

326 Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 321-346 

 

terjadi secara face-to-face namun tetap membentuk komunitas diskursif yang 
bermakna. Hine (2015) menegaskan bahwa etnografi virtual memungkinkan 
peneliti untuk memahami bagaimana individu dan komunitas menciptakan, 
menegosiasikan, dan mempertahankan identitas serta nilai-nilai mereka dalam 
konteks mediasi teknologi. Dalam konteks penelitian ini, kolom komentar TikTok 
tidak dipandang sekadar sebagai ruang ekspresi individual, melainkan sebagai 
arena publik di mana diskursus keagamaan dikonstruksi secara kolektif melalui 
interaksi dialogis antara netizen.  

Pink et al. (2016) menjelaskan bahwa digital ethnography mensyaratkan 
peneliti untuk memahami affordances platform—dalam hal ini algoritma TikTok, 
format video pendek, dan fitur komentar—karena karakteristik teknologi ini 
membentuk bagaimana konten diproduksi, didistribusikan, dan diterima. Proses 
pengumpulan data dilakukan dengan teknik purposive sampling, memilih 
komentar yang representatif dari berbagai orientasi respons netizen, dan 
dilanjutkan dengan kategorisasi tematik berdasarkan pola argumentasi, rujukan 
otoritas, dan posisi diskursif yang dimunculkan dalam komentar tersebut. 

Secara teoretis, penelitian ini berkontribusi pada pengembangan konsep 
resepsi audiens dalam konteks komunikasi dakwah digital, di mana audiens tidak 
lagi dipandang sebagai penerima pasif tetapi sebagai co-producer makna 
keagamaan. Livingstone (2013) dalam studinya tentang audience reception 
menekankan pentingnya memahami bagaimana audiens secara aktif 
menginterpretasi, menegosiasikan, dan bahkan menolak pesan yang disampaikan 
berdasarkan konteks sosial, pengetahuan prior, dan identitas mereka.  

Dalam konteks dakwah digital, hal ini berarti bahwa efektivitas pesan 
keagamaan tidak hanya ditentukan oleh kredibilitas dai atau kualitas konten, 
melainkan juga oleh bagaimana audiens—dalam hal ini netizen—memaknai, 
memvalidasi, dan merespon pesan tersebut dalam interaksi sosial mereka. 
Penelitian ini juga memperluas diskusi tentang "Authority 3.0" yang dikemukakan 
oleh Campbell (2012), yakni bagaimana otoritas keagamaan di era digital tidak lagi 
bersifat hierarkis dan top-down, melainkan terdistribusi dan dikonstruksi melalui 
negosiasi kolektif dalam jaringan digital. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Media Sosial sebagai Ruang Negosiasi Etika dan Otoritas Keagamaan 

Realitas diskursus keagamaan di media sosial menjadi semakin kompleks ketika 
dihadapkan pada data empiris tentang rendahnya etika interaksi digital. Berbagai 
survei menunjukkan bahwa ruang digital di Indonesia belum sepenuhnya menjadi 
ruang dialog yang sehat. Temuan Microsoft pada tahun 2020 yang menempatkan 
warganet Indonesia dalam kategori paling tidak sopan di kawasan Asia Pasifik 



Resepsi Netizen terhadap Polemik Otoritas Dakwah Ustaz Rizqi Asfianudin dan Ning Umi Laila di TikTok  

 

Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 321-346 327 

 

 

 

 

memberi gambaran bahwa persoalan ini bersifat struktural, bukan insidental. 
Media sosial yang seharusnya menjadi medium pertukaran gagasan justru kerap 
berubah menjadi arena pelampiasan emosi dan kekerasan simbolik, termasuk 
dalam isu isu keagamaan yang sensitif. 

 Data dari Digital Civility Index pada Februari 2021 memperkuat gambaran 
tersebut. Dalam rentang waktu 2018 hingga 2021 tercatat menunjukan hasil bahwa 
terdapat sebanyak 3.760 ujaran kebencian yang diumbar di media sosial dalam 
kurun waktu antara tahun 2018 hingga tahun 2021. Dimana ujaran kebencian 
dialami oleh sebanyak 27%, diskriminasi dialami oleh sebanyak 13%, dan 
penipuan serta hoax dialami oleh 43% dari total responden. Ketika agama masuk 
ke dalam ruang yang secara kultural sudah sarat dengan ketegangan dan agresivitas 
verbal, maka pesan keagamaan berpotensi kehilangan nilai rahmah dan 
kebijaksanaannya (Rohaimi, 2022). 

 Kondisi ini berdampak langsung pada cara ajaran agama dipahami dan 
dipraktikkan. Diskursus keagamaan yang semestinya menumbuhkan kedalaman 
spiritual dan kepekaan sosial justru kerap direduksi menjadi alat pembenaran sikap 
eksklusif. Ujaran kebencian berbasis agama sering muncul bukan karena 
perbedaan teologis semata, melainkan karena absennya adab dalam berinteraksi. 
Media sosial kemudian mempercepat penyebaran narasi keagamaan yang reaktif 
dan defensif, alih alih reflektif dan transformatif (Missier, 2025) 

 Dalam konteks ini, rendahnya kesopanan digital tidak bisa dilepaskan dari 
logika algoritma dan budaya popularitas yang mendominasi media sosial. Konten 
provokatif lebih mudah mendapatkan perhatian, sementara narasi keagamaan 
yang tenang dan argumentatif sering tenggelam. Akibatnya, ruang diskursus 
keagamaan cenderung dikuasai oleh suara suara keras yang memperuncing 
perbedaan. Agama tampil bukan sebagai jalan pencarian makna, tetapi sebagai 
identitas yang dipertaruhkan dalam konflik wacana. 

 Survei diatas menunjukan bahwa netizen Indonesia cenderung lebih 
mudah memberikan respon tanpa memikirkan bagaimana dampak yang 
ditimbulkan dari komentarnya tersebut. Namun hal ini tidak lantas harus dijadikan 
panduan secara mentah, sebab tidak semua komentar netizen indonesia berisikan 
ujaran kebencian, diskriminasi, sarkasme, hoax, dan sebagainya, masih banyak 
komentar netizen Indonesia yang justru memiliki arti positif dan membangun bagi 
para influencer ataupun konten kreator di media sosial, khusunya TikTok (Surip, et. 
al., 2024) 

Kolom komentar dalam platform media sosial seperti TikTok merupakan 
ruang diskursif yang memfasilitasi partisipasi publik dalam pembentukan opini dan 
negosiasi makna secara real-time. Menurut Boyd (2014), karakteristik affordances 
media sosial—yakni persistence (ketekunan), replicability (replikabilitas), scalability 
(skalabilitas), dan searchability (kemudahan pencarian)—memungkinkan komentar 



Danasty Naesyah Wandiana & Abdul Basit 

 

328 Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 321-346 

 

netizen tidak hanya berfungsi sebagai respons individual terhadap konten, tetapi 
juga sebagai bagian dari diskursus kolektif yang membentuk opini publik dan 
konstruksi makna bersama. Dalam konteks polemik keagamaan, kolom komentar 
menjadi arena "counterpublics" sebagaimana dikonseptualisasikan oleh Fraser 
(1990), di mana berbagai suara alternatif, perspektif marginal, dan counter-discourse 
dapat dimunculkan untuk menantang atau mendukung narasi dominan.  

Interaksi dialogis antar netizen dalam kolom komentar menciptakan ekologi 
komunikasi yang kompleks, di mana setiap komentar tidak berdiri sendiri 
melainkan saling merespons, memvalidasi, atau mengkritik satu sama lain, 
membentuk rantai argumentasi yang dinamis dan terus berkembang seiring waktu. 
Lebih jauh, analisis terhadap komentar netizen dalam konteks polemik dakwah 
digital memerlukan pemahaman tentang berbagai strategi retorika dan positioning 
yang digunakan oleh partisipan untuk melegitimasi pendapat mereka.  

Goffman (1959) melalui konsep "presentation of self" menjelaskan bahwa 
individu dalam interaksi sosial—termasuk interaksi digital—secara strategis 
menampilkan identitas dan kredibilitas mereka untuk mempengaruhi persepsi 
orang lain. Dalam kolom komentar diskursus keagamaan, netizen seringkali 
melakukan "identity work" dengan cara menyebut afiliasi keagamaan mereka, 
menunjukkan pengetahuan kitab atau dalil, atau merujuk pada otoritas ulama 
tertentu untuk memperkuat argumen mereka. Papacharissi (2015) dalam studinya 
tentang "affective publics" juga menekankan bahwa komentar di media sosial tidak 
hanya mengandung konten kognitif (argumen rasional) tetapi juga dimensi afektif 
(emosi, sentimen, solidaritas) yang memainkan peran penting dalam mobilisasi 
dukungan dan pembentukan komunitas diskursif. Oleh karena itu, klasifikasi 
komentar netizen dalam penelitian ini tidak hanya didasarkan pada posisi pro-
kontra, tetapi juga mempertimbangkan strategi argumentasi, rujukan otoritas, dan 
dimensi afektif yang termanifestasi dalam setiap kategori respons.
 Kemudahan netizen dalam memberikan respon terhadap konten di media 
sosial juga terlihat pada kolom komentar konten TikTok @Rizqi_asfianudin yang 
mengkritik fiqih wudhu atau tata cara berwudhu yang diajarkan Ning Umi Laila di 
program siaran televisi Bunga-Bunga Hati edisi Ramadhan 2024. Komentar 
netizen pada kolom komentar itu dapat diklasifikasikan menjadi beberapa 
kelompok yang akan dibahas pada pembahasan dibawah ini. 

Negosiasi Otoritas dan Legitimasi Keagamaan dalam Diskursus Digital: 
Analisis Komentar Netizen 

Analisis data dalam etnografi virtual dapat dilakukan salah satunya adalah 
menggunakan level objek (media object) yakni peneliti akan melihat seluruh aktivitas 
dan interaksi yang terhubung oleh pengguna satu dengan pengguna lainnya. Data 
yang dianalisis diperoleh melalui observasi terhadap teks dan konteks yang ada 



Resepsi Netizen terhadap Polemik Otoritas Dakwah Ustaz Rizqi Asfianudin dan Ning Umi Laila di TikTok  

 

Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 321-346 329 

 

 

 

 

pada kedua video Ustadz Rizqi tersebut diatas. Peneliti berfokus pada tanggapan 
dari netizen berupa views, like, comment, dan followers. Berikut adalah akun TikTok 
milik Ustadz Rizqi Asfianudin. 

 

Sumber: TikTok @Rizqi_asfianudin 

Gambar 2. Screenshoot akun tiktok Ustadz Rizqi Asfianudin 

 Pada gambar diatas terlihat bahwa Ustadz Rizqi memiliki jumlah followers 
sebanyak 151.9 ribu, jumlah follow sebanyak 426, dan jumlah like sebanyak 2,1 juta. 
Melalui foto profil nya bersama dengan gurunya yakni Abah Najib Afandi, 
Masyayikh Pondok Pesantren al-Hikmah 2 Benda, Sirampog, Brebes beserta 
dengan caption pada bio nya yang bertuliskan “Niatkan Semuanya Untuk 
Beribadah dan Dakwah Menyebarkan Kebaikan Di Jalan Allah” sudah sangat jelas 
menunjukan bahwa Ustadz Rizqi memang memanfaatkan TikTok untuk 
berdakwah menyebarkan ajaran agama islam. Sedangkan yang akan dibahas pada 
penelitian ini adalah salah dua dari sekian banyak nya konten dakwah yang 
diunggah pada akun TikTok Ustadz Rizqi yakni dengan judul “Menanggapi Fiqh 
Wudhu Ning Umi Laila Part I” dan video berjudul “Menanggapi Fiqh Wudhu 
Ning Umi Laila Part II”. 

 Video part I meraih penonton sebanyak 8,7 juta. Bahkan video part I nya 
ini disematkan pada profil Ustadz Rizqi di TikToknya. Video part I ini juga 
mendapat like sebanyak 200,2 ribu, 13.900 komentar, dan 26,8 ribu pengguna yang 
menyimpan video tersebut. 

 Sedangkan video part II nya ditonton oleh 1,5 juta penonton. Perbedaan 
yang cukup signifikan mamang dengan video part I sebagaimana dijelaskan diatas, 
namun hal ini juga ramai diperbincangkan netizen sebab masih merupakan 
pembahasan yang sama dengan video part I.  

 Berbeda dengan video part 1 yang menjangkau lebih banyak viewers, like, 
comment, dan save, video pada part II menjangkau lebih sedikit yakni dengan jumlah 
like sebanyak 18,8 ribu, komentar sebanyak 1.378, dan disimpan sebanyak 2.183. 
Meskipun jauh lebih sedikit, namun angka ini juga sudah termasuk menjangkau 
banyak pengguna tiktok, atau dalam konsep dakwah disebut dengan mad’u. 

 Dalam video part I dan II, Ustadz Rizqi menyampaikan kritik terhadap 



Danasty Naesyah Wandiana & Abdul Basit 

 

330 Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 321-346 

 

Ning Umi Laila yang menurutnya “keliru”. Pada video part I berisi Ning Umi Laila 
yang mengajarkan tata cara berwudhu yang menurut Ustadz Rizqi keliru adalah 
pada saat membasuh tangan. Dalam praktiknya Ning Umi Laila menyampaikan 
“yang penting kanan-kiri, kanan-kiri. Kanan-kiri baru dihitung satu. Nah 
terkadang orang kan gini satu dua tiga dihitung pada satu tangan dulu.” Ucapnya 
sambil mempraktikan. 

 Kemudian Ustadz Rizqi menanggapi dengan mengatakan: “Jadi ketika 
membasuh tangan kanan kiri kanan kiri kakan kiri atau kanan kanan kanan, dan 
beliau tadi Ning Umi Laila mengeluarkan statement salah begitu ya memang 
menyalahkan orang yang wudhunya kanan kanan kanan, kiri kiri kiri. Ini gimana 
ya, karena Ketika beliau menyampaikan seperti itu di saat yang bersamaan Ketika 
saya baca kitab-kitab para ulama, kitab-kitab hadits justru wudhunya kanjeng nabi 
seperti itu.”  

Ustadz Rizqi juga menambahkan dengan memberikan penjelasan sesuai 
dengan kitab yang pernah dipelajarinya dengan mengatakan “Apa yang disalahkan 
oleh Ning Umi Laila justru adalah yang dicontohkan oleh Nabi dan para sahabat 
yaitu Taqdimul Yumna ‘alal Yusra dan Ketika taslil itu ya kanan kanan kanan, kiri 
kiri kiri.” Ustadz Rizqi juga mencotohkan salah satu hadits yang tidak disebutkan 
hadits riwayat siapa, namun bunyinya adalah: 

 ان عثمان دعا بوضوع ثم غسل كفيه ثلاث  ثم تمضمض واستنشق واثتنثر ثم غسل وجهه  

    ثلاث مرات ثم غسل يده اليمنى الى المرفق ثلاث مرات ثم اليسر مثل ذالك

“Pernah suatu ketika sahabat ustman meminta air untuk wudhu  kemudian 
beliau membasuh telapat tangan tiga kali, kemudian beliau kekemu atau 
kumur”, kemudian instinsyaq atau menghirung air ke hidung, kemudian 
istinsar atau mengeluarkan air dari hidung, kemudian beliau membasuh 
wajahnya tiga kali, nah ini kemudian membasuh tangan kanannya tiga kali 
dari jari jemari sampai siku itu tiga kali dan begitupun tangan sebelah kiri. 
Itu justru yang disalahkan oleh Ning Umi Laila itu dipraktekkan dan 
dicontohkan oleh sahabat Ustman dimana sahabat Ustman tentu ikut ajaran 
yang dipraktekkan kanjeng nabi.”  

Ustadz Rizqi dalam video nya juga mengatakan bahwa beliau bukan sedang 
menyalahkan Ning Umi Laila, sebab apa yang diajarkan Ning Umi Laila 
mengenai tata cara berwudhu itu juga diterangkan dalam kitab I’anatul 
Tholibin halaman 51 sebagaimanna yang dipegang Ustadz Rizqi dan juga 
dibacakan pada video part I itu. Dalam kitab I’anatut Tholibin halaman 51 
itu dijelaskan: 

لو غسل اليمنى من يديه ورجليه مرة ثم اليسرى كذالك وهكذا في الثانية والثالثة حصلت فضيلة   

 التثليث لان اليدين والجلين كعضو واحد



Resepsi Netizen terhadap Polemik Otoritas Dakwah Ustaz Rizqi Asfianudin dan Ning Umi Laila di TikTok  

 

Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 321-346 331 

 

 

 

 

 Ustadz Rizqi menjelaskan “Apabila ada orang yang berwudhu dengan cara 
membasuh tangan atau kaki satu kali yakni kanan dulu kemudian kiri  satu 
kali, kemudian kanan lagi, kiri lagi, kanan lagi, maka dia tetap mendapatkan 
keutamaan taslis (membasuh), jadi tetap sah tidak masalah. Hal ini sebab 
tangan dan kaki kita tak ubahnya seperti satu anggota, sebab satu anggota 
maka terserah saja. Mau kanan tiga kali, kiri tiga kali boleh dan lebih utama. 
Mau kanan, kiri, kanan, kiri, kanan, kiri juga boleh.” Sehingga apa yang 
disampaikan Ning Umi Laila juga benar, tidak salah. Namun yang 
disayangkan adalah saat Ning Umi Laila seolah-olah menyalahkan tata cara 
berwudhu yang justru diutamakan dan dicontohkan oleh Nabi Muhammad 
saw. 
Tidak hanya kritik yang disampaikan oleh Ustadz Rizqi, beliau juga 

mengajak para mad’u nya untuk tidak menyalahkan Ning Umi Laila sebab 
mungkin saja Ning Umi Laila lupa atau grogi saat tampil di Bunga-Bunga Hati 
tersebut. Ustadz Rizqi juga menyarankan kepada Ning Umi Laila untuk perbanyak 
mutholaah dulu sebelum mengajarkan kepada yang lain atau sebelum tampil di 
televisi, sebab mutholaah sendiri dapat meminimalisir lupa maupun grogi. 

Berdasarkan apa yang disampaikan oleh Ustadz Rizqi di dalam video nya 
part I itu, memunculkan banyak sekali komentar dari para netizen yakni sebanyak 
13.900 komentar. Lihat gambar berikut: 

 

Sumber: TikTok @Rizqi_asfianudin 

Gambar 3. Komentar Netizen pada video part I 

 Pada gambar 7 diatas terlihat bahwasanya akun TikTok bernama 
@Lilikwae mendukung fiqih wudhu yang diajarkan Ning Umi Laila dengan 
berkomentar “kalau aku selama ini ya memang kayak yg umi Laila jelasin yg aku 
lakukan, karna memang dr kecil yg diajarkan ya seperti itu”. Akun TikTok 
Bernama @masTerate juga mendukung Ning Umi Laila dengan berkomentar 
“gini..gue dulu pernah mondok juga. jadi saya belajar ilmu fikih nya bab wudluk 
ya sama seperti yg di terangkan neng umi Laila di awalai dr tangan kanan”. Namun 
kemudian komentar dari @masTerate ini mendapat respon balik dari netizen lain 
sehingga terjadi interaksi didalamnya. Lihat gambar berikut: 



Danasty Naesyah Wandiana & Abdul Basit 

 

332 Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 321-346 

 

 

Sumber: TikTok @Rizqi_asfianudin 

Gambar 4. Interaksi antar netizen 

 Gambar 4 menunjukan bahwa dari komentar yang dituliskan oleh akun 
@masTerate ini memunculkan interaksi dengan pengguna lainnya di kolom 
komentar. Bentuk dukungan dari @masTerate dikomentari oleh pengguna lain 
yakni oleh akun @dalemsayang_ yang mengatakan “Iya bener dari kanan, tp kanan 
3x kiri 3x, gua juga mondok diajarin nya begitu.. bukan kanan, kiri, kanan udah 
diitung 3x..” dan juga akun bernama @Catatannoona mengomentari “aku juga 
mondok wudu nya sama kamu mbak...” yang kemudian dikomentari Kembali oleh 
@masTerate dngan mengatakan “ya memang dalam Qs al Maidah ayat 6 tidak ada 
aturan khusus tata caranya.. Wallahu A'lam”. Namun akun bernama 
@dalemsayang_ menyanggah komentar @masTerate dengan berkomentar “Ada 
kitab fiqih dan hadist kk untuk dijadikan acuan. Tdk hanya Al Qur’an saja”. 

 

Sumber: TikTok @Rizqi_asfianudin 

Gambar 5. Komentar Netizen pada video part I 

 Gambar 5 menunjukan komentar lain dari netizen pada kolom komentar 
video part I. Pada gambar diatas komentar yang diberikan netizen bukanlah 
mendukung Ning Umi Laila, melainkan sepakat dengan apa yang dijelaskan oleh 
Ustadz Rizqi pada videonya. Akun bernama @AQP berkomentar: “mungkin 



Resepsi Netizen terhadap Polemik Otoritas Dakwah Ustaz Rizqi Asfianudin dan Ning Umi Laila di TikTok  

 

Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 321-346 333 

 

 

 

 

ngajinya belum luas neng ummi lailanya ustadz, karena aku juga tidak di ajarkan 
sma guru ngaji aku kanan kiri kanan”. Akun bernama @Lana.AM juga 
berkomentar: “Umi Laila itu kayak masih hrus belajar tp udh disuruh ngajar gtu 
lho, jd masih bnyak yg kurng pas”.  

 

Sumber: TikTok @Rizqi_asfianudin 

Gambar 6 Komentar Netizen pada video part I 

 Pada gambar 6 diatas terdapat komentar yang tidak berpihak kepada kedua 
nya, baik Ustadz Rizqi maupun Ning Umi Laila melainkan akun bernama @bani 
ishmail justru memberikan komentar dengan menyebutkan da’i lain. Komentarnya 
adalah: “BISMILLAH USTADZAH HALIMAH ALAYDRUS SIH YANG 
PALING SREK DI HATI”. Hal serupa juga disebutkan oleh akun lain lain 
sebagaimana dapat dilihat pada gambar dibawah ini 

 

Sumber: TikTok @Rizqi_asfianuddin 

Gambar 7. Komentar Netizen pada video part I 

 Selain komentar yang dijelaskan pada gambar 7, komentar serupa juga 
muncul pada gambar 8 ini yang ditulis oleh @H 312 I yang menuliskan: “cari 
sumber yg lain jg kang kayak Gus Baha..biar banyak referensi mu” yang kemudian 



Danasty Naesyah Wandiana & Abdul Basit 

 

334 Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 321-346 

 

muncul interaksi dari pengguna lain dari akun @fitriani_n11 yang mengomentari 
komentar @H 312 I dengan menuliskan: “laahh,itu juga dari bbrpa referensi.. saya 
juga belajar di pondok ga selang seling kalo wudhu”. 

 Berbagai macam komentar netizen pada video part I tersebut akan 
dianalisis bersamaan dengan komentar netizen pada video part II yang akan 
dijelaskan dibawah ini. Dengan judul video “Menanggapi Fiqh Wudhu Ning Umi 
Laila Part II” juga terjadi interaksi antar pengguna didalamnya. 

 Dalam video part II Ustadz Rizqi masih menanggapi persoalan tata cara 
berwudhu yang diajarkan Ning Umi Laila, namun pada video part II ini 
menanggapi mengenai bagaimana cara mengalirkan air untuk membasuh tangan. 
Ning Umi Laila menyebutkan tata cara mengalirkan air wudhu nya adalah dari jari 
jemari ke siku. Pernyataan ini sempat menimbulkan pertanyaan oleh host Bunga-
Bunga Hati pada saat itu yakni Irfan Hakim yang bertanya “kalau dari siku ke jari 
jemari boleh nggak?” yang kemudian dijawab oleh Ning Umi Laila dengan 
menekankan pada kata “Dari jari ke siku bu” Dari pernyataan Ning Umi Laila 
tersebut ditanggapi oleh Ustadz Rizqi dengan terlebih dahulu menanyakan dalam 
video nya “jika ada orang yang berwudhu dimulai dari siku ke jari jemari atau 
tangan, wudhu nya sah atau tidak?” 

 Pertanyaan tersebut muncul sebab berdasarkan pernyataan Ning Umi 
Laila tadi seakan-akan menyalahkan orang yang membasuh tangan dimulai dari 
siku kemudian ke jari-jemari. Ustadz Rizqi dengan mengacu pada kitab Minhajul 
Qowim sebagaimana yang dipegangnya pada video part II, menjelaskan bahwa di 
dalam kitab terdapat keterangan yang berbunyi: 

والبداءة في غسل اليد والرجل اي كل يد ورجل بالاصابع ان صب على نفسه فان صب عليه  

غيره بدا بالمرفق والكعب هذا ما في الروضة لكن المعتمد ما في المجموع وغيره من ان الاولى 

 البداءة با لاصابع مطلقا  

Dijelaskan oleh Ustadz Rizqi dari keterangan kitab diatas bahwa “Memang 
ketika membasuh tangan dan kaki idealnya dimulai daripada jari jemari 
sampai ke siku, tapi jika kita wudhu mandiri. Tapi kalau wudhu di wudhu 
kan oleh orang lain atau wudhu menggunakan air keran, itu justru dimulai 
dari siku ke jari jemari (kebalikan). Ini memang keterangan dari kitab 
roudhoh, tetapi dalam kitab majmu dan selain kitab majmu yang lebih utama 
memang ketika wudhu dimulai dari jari jemari ke siku, dan ini mutlak. Jadi 
jika ada yang berwudhu dimulai dari siku ke jari jemari jangan lantas 
disalahkan”. Ustadz Rizqi juga kembali mengatakan bahwa alasan Ning Umi 
Laila tidak memperkenankan berwudhu dimulai dari siku ke jari jemari 
mungkin sebab lupa dan durasi televisi yang membuat Ning Umi Laila grogi. 
   Penjelasan atau tanggapan dari Ustadz Rizqi pada video part II ini tentu 

mendapat respon atau komentar dari netizen. Meskipun tidak sebanyak komentar 



Resepsi Netizen terhadap Polemik Otoritas Dakwah Ustaz Rizqi Asfianudin dan Ning Umi Laila di TikTok  

 

Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 321-346 335 

 

 

 

 

pada video part I, namun hal ini juga akan analisis. 

 

Sumber: TikTok @Rizqi_asfianudin 

Gambar 8. Komentar netizen pada video part II 

 Pada gambar 8 diatas terdapat komentar netizen yakni akun bernama 
@Manusia Biasa dengan berkomentar: “kayaknya aku pernah liat UAS sama Buya 
Yahya nyontohinya dari jari ke siku, koreksi kalo salah”. Komentar ini 
menunjukan bahwa pada video part II terdapat komentar yang tidak memihak 
kepada Ning Umi Laila maupun Ustadz Rizqi melainkan menyebutkan tokoh lain 
yakni UAS (Ustadz Abdul Somad) dan Buya Yahya. 

 Sedangkan komentar diatasnya yang ditulis oleh @MR.MJ yang 
berkomentar: “gak perlu nyarik2 kesalahan klw ada yg salah hubungi langsung aja 
sama2 belajar lagi...  memperbaiki sama2 untuk yg terbaik dalam agama”. 
Komentar ini menunjukan bahwa akun bernama @MR.MJ tidak mendukung 
Ustadz Rizqi dalam menanggapi fiqih wudhu Ning Umi Laila pada video part II. 

 

Sumber: TikTok @Rizqi_asfianudin 

Gambar 9. Komentar netizen pada video part II 

 Selain komentar yang kontra terhadap Ustadz Rizqi, terdapat juga 



Danasty Naesyah Wandiana & Abdul Basit 

 

336 Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 321-346 

 

komentar yang mendukung Ning Umi Laila sebagaimana dapat dilihat pada 
gambar 9 diatas. Akun bernama @MUBAROKAH92 mendukung Ning Umi 
Laila dengan memberikan komentar: “waduhhh.. ada ahli wudhu juga disini..... 
semangat Ning Umi Laila, saya tetap dukung kamu 100%” dimana kemudian 
komentar ini memunculkan interaksi dengan pemilik video yakni Ustadz Rizqi 
yang direspon kembali dengan memberikan emoji tertawa. Sedangkan pada 
gambar dibawah ini respon netizen adalah mendukung Ustadz Rizqi. 

 

Sumber: TikTok @Rizqi_asfianudin 

Gambar 10. Komentar netizen pada video part II 

 Bentuk dukungan netizen terhadap Ustadz Rizqi sebagaimana dapat 
dilihat pada gambar 10 diatas ditulis oleh akun bernama @dianCapricorn yang 
berkomentar: “sya suka cara pean pak ustadz, ini yang tepat cara menjelaskan… 
dengan sambil melihat kitab” yang kemudian direspon Kembali oleh Ustadz rizqi 
dengan menyampaikan “maturnuwun” yang artinya terima kasih. 

 Berdasarkan penjelasan mengenai komentar netizen terhadap video 
Ustadz Rizqi dengan judul Fiqh Wudhu Ning Umi Laila pada part I dan part II 
dapat dikelompokan menjadi berikut: 

Tabel 1.  

Jenis komentar berdasarkan kelompok 

NO AKUN INSTAGRAM KOMENTAR KETERANGAN 

1 @Lilikwae 

“kalau aku selama ini ya 
memang kayak yg umi Laila 
jelasin yg aku lakukan, karna 
memang dr kecil yg 
diajarkan ya seperti itu” 

Mendukung Ning 
Umi Laila 

2 @mas Terate 
“gini..gue dulu pernah 
mondok juga.. Jadi saya 

Mendukung Ning 
Umi Laila 



Resepsi Netizen terhadap Polemik Otoritas Dakwah Ustaz Rizqi Asfianudin dan Ning Umi Laila di TikTok  

 

Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 321-346 337 

 

 

 

 

belajar ilmu fikih nya bab 
wudluk ya sama seperti yg di 
terangkan neng umi laila di 
awali dr tangan kanan” 

3 @MUBAROKAH92 

“waduhhh..ada ahli wudhu 
juga di sini ……semangat 
Ning umi Laila,saya tetap 
dukung kamu 100%” 

Mendukung Ning 
Umi Laila 

4 @dalemsayang_ 

“iya bener dari kanan, tp 
kanan 3x kiri 3x. gua juga 
mondok diajarin nya begitu.. 
bukan kanan, kiri, kanan udh 
dihitung 3x…” 

Mendukung Ustadz 
Rizqi 

5 @AQP 

“mungkin ngajinya belum 
luas neng ummi lailanya 
ustadz karena aku juga tidak 
di ajarkan sma guru ngaji aku 
kanan kiri kanan” 

Mendukung Ustadz 
Rizqi 

6 @put 

“maa sya Allah terima kasih 
ustadz penjelasannya sangat 
bijaksana tidak mencela tpi 
justru lebih ke meluruskan 
dengan kata bijak” 

Mendukung Ustadz 
Rizqi 

7 @dianCapricorn 

“sya suka cara pean pak 
ustadz, ini yg tepat cara 
menjelaskan. Dengan sambil 
melihat kitab” 

Mendukung Ustadz 
Rizqi 

8 @maliq41 
“no komen kalo soal fiqih, 
soalnya ada perbedaan di 
antara 4 imam” 

Tidak mendukung 
keduanya / netral 

9 @sarwani 
“beda mazhap beda 
pendapat” 

Tidak mendukung 
keduanya / netral 

10 @bani ishmail 

“BISMILLAH 
USTADZAH HALIMAH 
ALAYDRUS SIH YANG 
PALING SREK DI HATI” 

Menyebutkan da’I lain 

11 @H 312 I 
“cari sumber yg lain jg kang 
kayak Gus Baha..biar banyak 
Referensi mu” 

Menyebutkan da’I lain 

12 @Manusia Biasa 

“kayaknya aku pernah liat 
UAS sama Buya Yahya 
nyontohinya dari jari ke siku, 
koreksi kalo salah” 

Menyebutkan da’I lain 



Danasty Naesyah Wandiana & Abdul Basit 

 

338 Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 321-346 

 

13 @LUXCHENZ 
“kata guru ustadz adi hidayat 
dari jari ke siku” 

Menyebutkan da’I lain 

Sumber: Observasi Penulis, 2025  

Tabel 1 menunjukkan distribusi pola resepsi netizen yang mencerminkan 
kompleksitas negosiasi otoritas keagamaan dalam ruang digital. Dari 13 sampel 
komentar yang dianalisis, teridentifikasi empat kategori utama dengan komposisi 
sebagai berikut: tiga komentar (23%) mendukung Ning Umi Laila, empat 
komentar (31%) mendukung Ustadz Rizqi, dua komentar (15%) bersikap netral, 
dan empat komentar (31%) menyebutkan dai alternatif. Distribusi ini 
mengindikasikan bahwa tidak ada konsensus tunggal dalam diskursus keagamaan 
digital, melainkan fragmentasi perspektif yang mencerminkan pluralitas sumber 
otoritas dan metode legitimasi dalam komunitas Muslim kontemporer.  

Komentar-komentar yang mendukung Ning Umi Laila cenderung berbasis 
pada pengalaman personal dan pembelajaran tradisional ("dari kecil yang 
diajarkan", "pernah mondok juga"), menunjukkan bahwa embodied practice dan 
transmisi pengetahuan melalui jalur informal memiliki otoritas yang kuat dalam 
membentuk keyakinan keagamaan. Sebaliknya, komentar yang mendukung 
Ustadz Rizqi lebih menekankan pada metode dakwah berbasis tekstualitas 
("sambil melihat kitab", "penjelasannya sangat bijaksana"), yang mengindikasikan 
apresiasi terhadap pendekatan text-based authority dan etika komunikasi yang 
dianggap lebih scholarly. Temuan ini sejalan dengan argumen Hoesterey (2016) 
bahwa otoritas keagamaan di Indonesia kontemporer tidak lagi monolitik, 
melainkan terdistribusi di antara berbagai modalitas—dari kharisma personal, 
kredensial institusional, hingga popularitas media—yang masing-masing memiliki 
basis legitimasi tersendiri di mata audiens yang berbeda. 

Yang menarik dari tabel ini adalah proporsi signifikan komentar netral 
(15%) dan komentar yang menyebutkan dai lain (31%), yang secara kumulatif 
mencapai 46% dari total sampel. Fenomena ini mengungkapkan dua strategi 
diskursif penting dalam mengelola polemik keagamaan di media sosial. Pertama, 
strategic neutrality sebagaimana terlihat pada komentar "beda mazhab beda 
pendapat" atau "no komen kalo soal fiqih"—strategi ini berfungsi sebagai 
mekanisme de-eskalasi konflik dengan mengakui legitimitas pluralitas interpretasi 
dalam tradisi fiqih Islam, sekaligus memposisikan diri di luar polarisasi pro-kontra 
yang seringkali kontraproduktif.  

Kedua, discursive displacement melalui penyebutan figur otoritas alternatif 
seperti Ustadzah Halimah Alaydrus, Gus Baha, Ustadz Abdul Somad, dan Buya 
Yahya—strategi ini tidak hanya menghindari konflik langsung tetapi juga 
menegaskan bahwa lanskap otoritas keagamaan bersifat kompetitif dan plural, di 
mana audiens memiliki kebebasan untuk memilih rujukan yang paling sesuai 



Resepsi Netizen terhadap Polemik Otoritas Dakwah Ustaz Rizqi Asfianudin dan Ning Umi Laila di TikTok  

 

Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 321-346 339 

 

 

 

 

dengan orientasi keagamaan mereka. Slama (2018) menjelaskan bahwa dalam 
ekonomi perhatian digital, dai bersaing untuk mendapatkan visibility dan credibility 
melalui berbagai strategi—dari konsistensi konten, metode penyampaian, hingga 
responsivitas terhadap isu kontemporer—dan audiens berperan sebagai gatekeepers 
yang menentukan siapa yang layak mendapatkan otoritas melalui engagement, 
dukungan, dan distribusi ulang konten mereka. Dengan demikian, tabel ini tidak 
hanya menunjukkan distribusi kuantitatif komentar, tetapi juga mengungkapkan 
dinamika kualitatif tentang bagaimana otoritas keagamaan dikonstruksi, 
dinegosiasikan, dan diperdebatkan dalam ekologi media digital yang partisipatif 
dan kontestasif. 

Pola Resepsi Netizen dalam Polemik Ustaz Rifqi dan Ning Umi Laila 

Berdasarkan data komentar yang dikumpulkan dari kedua video Ustadz Rizqi 
Asfianudin, teridentifikasi empat pola utama resepsi netizen yang mencerminkan 
kompleksitas negosiasi otoritas keagamaan di ruang digital. Pola pertama 
menunjukkan dukungan terhadap Ning Umi Laila dengan argumentasi berbasis 
pengalaman personal dan pembelajaran tradisional, sebagaimana terlihat dari 
komentar @Lilikwae dan @masTerate yang merujuk pada praktik yang telah 
diajarkan sejak kecil atau di pesantren. Pola kedua memperlihatkan dukungan 
terhadap Ustadz Rizqi dengan legitimasi berbasis rujukan kitab dan metode 
dakwah yang dianggap lebih kredibel, seperti komentar @dalemsayang_ dan 
@dianCapricorn yang mengapresiasi pendekatan berbasis teks klasik. Pola ketiga 
menunjukkan sikap netral atau menghindari polarisasi dengan merujuk pada 
pluralitas mazhab, seperti komentar @maliq41 dan @sarwani. Pola keempat 
menampilkan strategi displacement dengan menyebut otoritas keagamaan 
alternatif seperti Ustadzah Halimah Alaydrus, Gus Baha, UAS, dan Buya Yahya 
sebagai rujukan yang dianggap lebih legitimate. Temuan ini sejalan dengan konsep 
"religious authority marketplace" yang dikemukakan oleh Nisa (2018), di mana audiens 
Muslim kontemporer memiliki akses terhadap beragam sumber otoritas 
keagamaan dan secara aktif memilih, membandingkan, serta memvalidasi berbagai 
klaim keagamaan berdasarkan kriteria personal mereka. 

Lebih mendalam, analisis terhadap strategi argumentasi yang digunakan 
netizen dalam memposisikan dukungan mereka mengungkapkan tiga mekanisme 
legitimasi yang dominan. Pertama, legitimasi berbasis pengalaman embodied, di 
mana netizen merujuk pada praktik keagamaan yang telah mereka lakukan sejak 
lama atau yang diajarkan oleh figur otoritas dalam kehidupan personal mereka 
(guru ngaji, kyai pesantren). Komentar seperti "dari kecil yang diajarkan ya seperti 
itu" atau "gua juga mondok diajarin nya begitu" merepresentasikan apa yang 
disebut Schielke dan Debevec (2012) sebagai "lived religion"—praktik keagamaan 
yang tertanam dalam kehidupan sehari-hari dan pengalaman tubuh, yang seringkali 



Danasty Naesyah Wandiana & Abdul Basit 

 

340 Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 321-346 

 

memiliki otoritas lebih kuat daripada pengetahuan tekstual. Kedua, legitimasi 
berbasis tekstualitas, di mana kredibilitas argumen dibangun melalui rujukan 
eksplisit pada kitab klasik, hadits, atau Al-Qur'an. Strategi ini terlihat jelas dalam 
respons yang mengutip "ada kitab fiqih dan hadist kk untuk dijadikan acuan" atau 
apresiasi terhadap metode Ustadz Rizqi yang "sambil melihat kitab." Ketiga, 
legitimasi berbasis otoritas figur, di mana netizen mendelegasikan penilaian kepada 
tokoh keagamaan yang dianggap lebih berkompeten, menciptakan hierarki 
otoritas informal dalam diskursus digital. Phenomena ini dikonseptualisasikan 
oleh Eickelman dan Anderson (2003) sebagai "new media, new publics" di mana 
interpretasi keagamaan tidak lagi monopoli ulama tradisional tetapi terbuka untuk 
negosiasi publik, namun tetap memerlukan rujukan pada figur yang dianggap 
legitimate untuk memperkuat posisi argumentatif. 

Dimensi afektif dalam komentar netizen juga memainkan peran signifikan 
dalam membentuk diskursus dan solidaritas kelompok. Komentar seperti 
"semangat Ning Umi Laila, saya tetap dukung kamu 100%" atau "maa sya Allah 
terima kasih ustadz penjelasannya sangat bijaksana" tidak hanya mengandung 
konten kognitif berupa posisi argumentatif, tetapi juga ekspresi emosional yang 
membentuk "affective communities" dalam ruang digital (Papacharissi, 2015). 
Dukungan emosional semacam ini berfungsi untuk membangun solidaritas di 
antara netizen yang memiliki posisi serupa, sekaligus menciptakan boundary 
markers yang membedakan "kami" dari "mereka" dalam kontestasi otoritas 
keagamaan. Interaksi yang terjadi di kolom komentar—seperti perdebatan antara 
@masTerate dan @dalemsayang_—menunjukkan bahwa ruang digital tidak 
hanya menjadi tempat untuk menyampaikan pendapat individual, melainkan arena 
untuk co-construction of religious knowledge melalui dialog, sanggahan, dan elaborasi 
argumen. Gerbaudo (2018) menjelaskan bahwa platform media sosial 
menciptakan "emotional infrastructure" yang memfasilitasi mobilisasi kolektif dan 
pembentukan identitas kelompok melalui resonansi afektif, di mana emosi 
bersama menjadi perekat komunitas diskursif yang melampaui batas geografis dan 
institusional tradisional. 

Fenomena penyebutan dai alternatif dalam komentar netizen (seperti Gus 
Baha, UAS, Buya Yahya, Ustadzah Halimah Alaydrus) mencerminkan apa yang 
dapat disebut sebagai "authority shopping" atau "religious surfing" dalam ekologi media 
digital. Campbell dan Evolvi (2020) dalam penelitian terbaru mereka tentang digital 
religion menunjukkan bahwa audiens kontemporer tidak lagi terikat pada satu 
sumber otoritas keagamaan, melainkan secara aktif berkelana di antara berbagai 
figur dan platform untuk menemukan interpretasi yang paling resonan dengan 
nilai, identitas, dan kebutuhan spiritual mereka. Strategi ini juga dapat dipahami 
sebagai bentuk resistance terhadap polarisasi diskursus, di mana netizen menolak 
untuk terjebak dalam dikotomi pro-kontra dengan cara mengalihkan perhatian 



Resepsi Netizen terhadap Polemik Otoritas Dakwah Ustaz Rizqi Asfianudin dan Ning Umi Laila di TikTok  

 

Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 321-346 341 

 

 

 

 

pada rujukan lain yang dianggap lebih netral atau lebih kredibel. Hal ini sejalan 
dengan temuan Slama dan Barendregt (2020) yang menunjukkan bahwa lanskap 
dakwah digital Indonesia dicirikan oleh fragmentasi otoritas dan pluralisasi sumber 
pengetahuan keagamaan, di mana audiens memiliki agency untuk memilih, 
mencampur, dan menyesuaikan ajaran dari berbagai dai sesuai dengan preferensi 
personal mereka. Fenomena ini menantang model otoritas keagamaan tradisional 
yang hierarkis dan tersentralisasi, menciptakan ekologi keagamaan yang lebih 
horizontal, partisipatif, namun juga potensial fragmentatif. 

Terakhir, pola interaksi di kolom komentar mengungkapkan tension antara 
inklusivitas dan eksklusivitas dalam diskursus keagamaan digital. Di satu sisi, 
platform seperti TikTok mendemokratisasi akses terhadap pengetahuan 
keagamaan dan memungkinkan partisipasi publik yang lebih luas dalam 
pembahasan isu-isu fiqih yang sebelumnya dianggap sebagai domain eksklusif 
ulama. Di sisi lain, demokratisasi ini juga memunculkan risiko oversimplification, 
polemik yang tidak produktif, dan potensi spread of misinformation. Komentar netral 
seperti "beda mazhab beda pendapat" atau "no komen kalo soal fiqih, soalnya ada 
perbedaan di antara 4 imam" mencerminkan kesadaran epistemologis tentang 
pluralitas interpretasi dalam tradisi Islam, sekaligus strategi self-preservation untuk 
menghindari konflik. Woodhead (2016) dalam analisisnya tentang religion in public 
life menekankan pentingnya "epistemic humility" dalam diskursus keagamaan 
publik—pengakuan bahwa tidak ada satu pihak yang memiliki monopoli 
kebenaran dan bahwa perbedaan interpretasi adalah bagian inheren dari tradisi 
keagamaan yang hidup dan dinamis. Dalam konteks dakwah digital, epistemic 
humility ini menjadi semakin penting untuk mencegah polarisasi yang destruktif 
dan memfasilitasi dialog yang konstruktif, di mana perbedaan pendapat dapat 
diartikulasikan dengan respect terhadap legitimasi perspektif lain, sebagaimana 
dicontohkan oleh Ustadz Rizqi yang meskipun mengkritik namun tetap 
menekankan bahwa "jangan lantas disalahkan" dan mengajak untuk tidak mencela 
Ning Umi Laila. 

PENUTUP 

Kajian mengenai dakwah digital atau dakwah di media sosial telah banyak 
dilakukan. Namun artikel ini menjadi novelthy atau pembaharuan pada kajian 
dakwah terhadap komentar netizen pada akun TikTok @Rizqi_asfianudin yang 
merupakan Da’i TikTok. Dimana pada video yang diunggahnya pada 12 April dan 
13 April 2024 dengan judul Menanggapi Fiqh Wudhu Ning Umia Laila Part I dan 
Part II merupakan video yang berisi kritik dari Ustadz Rizqi serta meluruskan dari 
apa yang diajarkan Ning Umi Laila pada program siaran televisi Bunga-Bunga Hati 
edisi Ramadhan 2024. Penjelasan yang disampaikan Ustadz Rizqi pada video nya 
itu didasari oleh hadits, dan juga kitab-kitab yang dipegang serta dibaca langsung 



Danasty Naesyah Wandiana & Abdul Basit 

 

342 Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 321-346 

 

di dalam video tersebut. Sehingga kemudian hal ini menuai banyak pro dan kontra 
dari penontonnya. 

 Video Menanggapi Fiqh Wudhu Ning Umi Laila Part I mendapatkan 
viewers sebanyak 8,7 juta. Sedangkan untuk jumlah like adalah sebanyak 200,2 ribu 
dengan jumlah komentar sebanyak 13.900. Dan video part I ini juga disimpan oleh 
sebanyak 26,8 ribu pengguna TikTok. Sedangkan video Menanggapi Fiqh Wudhu 
Ning Umi Laila Part II mendapatkan viewers lebih sedikit dari video part I yakni 
sebanyak 1,5 juta penonton dengan total suka sebanyak 18,8 ribu dan total 
komentarnya adalah 1.378 komentar, serta video part II ini di simpan oleh 
sebanyak 2.183 pengguna TikTok. Meskipun perbedaan penonton pada video part 
I dan video part II cukup signifikan, namun peneliti akan tetap menganalisi 
komentar-komentar netizen dari ke dua video tersebut. 

 Guna menganalisis komentar netizen pada video Ustadz Rizqi ini, peneliti 
menggunakan pendekatan etnografi virtual dengan menggunakan analisi level 
media (media object). Sehingga hasil analisis merupakan penjabaran dari komentar-
komentar netizen yang dituliskan oleh akun yang berbeda-beda untuk kemudian 
dikelompokan sesuai dengan jenis komentarnya. 

 Hasil penelitian menunjukan bahwa budaya komentar netizen Indonesia 
sebagaimana telah dijelaskan pada hasil survey yang dilakukan oleh Microsoft dan 
Digital Civility Index yang menjelaskan bahwa Indonesia masuk ke dalam deretan 
warganet paling tidak sopan se Asia-Pasifik, yakni dengan total ujaran kebencian 
sebanyak 3.760 dalam kurun waktu antara tahun 2018 hingga tahun 2021 dengan 
pembagian persentase sebagai berikut: 27% responden menjadi korban ujaran 
kebencian, 13% responden menjadi korban diskriminasi, dan 43% responden 
menjadi korban hoax dan penipuan di media sosial. 

 Sehingga data yang didapatkan dari analisis pada komentar netizen 
tersebut dihasilkan bahwa terdapat empat kelompok jenis komentar netizen pada 
video Menanggapi Fiqh Wudhu Ning Umi Laila Part I dan video Menanggapi Fiqh 
Wudhu Ning Umi Laila Part II yakni sebagai berikut: 1) Komentar netizen dengan 
menyatakan dukungan terhadap Ning Umi Laila, 2) Komentar netizen dengan 
menyatakan dukungan terhadap Ustadz Rizqi, 3) Komentar netizen dengan 
menyatakan tidak mendukung keduanya atau netral, dan 4) Komentar netizen 
dengan menyebutkan da’i lain. 

 Hasil penelitan diharapkan dapat bermanfaat bagi para akademisi, dan 
pelaku dakwah khususnya baik pengelola lembaga dakwah maupun da’i itu sendiri 
agar dapat tercapainya tujuan dari dakwah itu sendiri. 

 Bagi para akademisi maupun peneliti lain yang ingin melanjutkan 
penelitian ini sangat disarankan untuk menambahkan metode pengumpulan data 
berupa wawancara mendalam, baik kepada Ustadz Rizqi Asfianudin, kepada Ning 
Umi Laila, dan bahkan kepada netizen yang meninggalkan jejak komentar pada 



Resepsi Netizen terhadap Polemik Otoritas Dakwah Ustaz Rizqi Asfianudin dan Ning Umi Laila di TikTok  

 

Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 321-346 343 

 

 

 

 

kedua video tersebut. Sehingga pembahasan pada penelitian ini akan lebih dalam 
dan disertakan mengenai motif atau faktor dibalik pernyataan yang dituliskannya 
pada kolom komentar. 

DAFTAR PUSTAKA  

Abidin, C., & Gwynne, J. (2017). Entrepreneurial selves: Young people's cultural 
work in the digital attention economy. Popular Communication, 15(2), 77-95. 
https://doi.org/10.1080/15405702.2017.1291817  

Baulch, E., & Pramiyanti, A. (2018). Hijabers on Instagram: Using visual social 
media to construct the ideal Muslim woman. Social Media + Society, 4(4), 1-
15. https://doi.org/10.1177/2056305118800308 

Boyd, D. (2014). It's Complicated: The Social Lives of Networked Teens. Yale University 
Press. https://doi.org/10.12987/yale/9780300166316.001.0001 

Campbell, H. A. (2012). Understanding the relationship between religion online 
and offline in a networked society. Journal of the American Academy of Religion, 
80(1), 64-93. https://doi.org/10.1093/jaarel/lfr074 

Campbell, H. A., & Evolvi, G. (2019). Contextualizing current digital religion 
research on emerging technologies. Human Behavior and Emerging Technologies, 
2(1), 5-17. https://doi.org/10.1002/hbe2.149 

Campbell, H. A., & Evolvi, G. (2020). Contextualizing current digital religion 
research on emerging technologies. Human Behavior and Emerging Technologies, 
2(1), 5-17. https://doi.org/10.1002/hbe2.149 

Eickelman, D. F., & Anderson, J. W. (2003). New Media in the Muslim World: The 
Emerging Public Sphere (2nd ed.). Indiana University Press. 
https://doi.org/10.2307/j.ctt16gz87k 

Fraser, N. (1990). Rethinking the public sphere: A contribution to the critique of 
actually existing democracy. Social Text, (25/26), 56-80. 
https://doi.org/10.2307/466240 

Gerbaudo, P. (2018). Tweets and the Streets: Social Media and Contemporary 
Activism. Pluto Press. https://doi.org/10.2307/j.ctt183pdzs 

Hassina Benreguia. (2025). VIRTUAL ETHNOGRAPHY: A DISCUSSION OF 
THE TOOL’S SPECIFICITY. International Journal of Innovative Technologies in 
Social Science, (2(46). https://doi.org/10.31435/ijitss.2(46).2025.3290 

Hidayah, A. N., & Widodo, A. (2021). Resepsi Audiens Pada Personal Branding 
Habib Husein Ja’far di YouTube Channel “Jeda Nulis.” Kalijaga Journal of 
Communication, 3(2), 153–167. https://doi.org/10.14421/kjc.32.05.2021 

Hidayah, A. N., & Widodo, A. (2021). Resepsi Audiens Pada Personal Branding 
Habib Husein Ja’far di YouTube Channel “Jeda Nulis.” Kalijaga Journal of 
Communication, 3(2), 153–167. https://doi.org/10.14421/kjc.32.05.2021 

Hine, C. (2015). Ethnography for the Internet: Embedded, Embodied and 

https://doi.org/10.1080/15405702.2017.1291817
https://doi.org/10.31435/ijitss.2(46).2025.3290


Danasty Naesyah Wandiana & Abdul Basit 

 

344 Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 321-346 

 

Everyday. Bloomsbury Academic. https://doi.org/10.5040/9781849665759 
Hoover, S. M., & Echchaibi, N. (2014). Media theory and the "third spaces of digital 

religion". The Center for Media, Religion, and Culture, University of Colorado 
Boulder. https://doi.org/10.13140/RG.2.1.1180.8566 

Husna, L. I., Ichsan, Y., Amadea, N., Nasekha, D., & Purwitasari, A. (2025). 
Dakwah Digital: Urgensi TikTok sebagai Media Dakwah Bagi Generasi Z: 
Digital Preaching: The Urgency of TikTok as a Platform for Preaching to 
Generation Z. Dirasat Islamiah: Jurnal Kajian Keislaman, 4(2), 81-88. 
https://doi.org/10.56324/drs.v4i2.76 

Kesuma Putri, A. (2023). REPRESENTASI MEDIA DAKWAH MODERN: 
STUDI KASUS PADA PLATFORM TWITTER. SIBATIK JOURNAL: 
Jurnal Ilmiah Bidang Sosial, Ekonomi, Budaya, Teknologi, Dan Pendidikan, 2(6), 
1857–1868. https://doi.org/10.54443/sibatik.v2i6.1011 

Kesuma Putri, A. (2023). REPRESENTASI MEDIA DAKWAH MODERN: 
STUDI KASUS PADA PLATFORM TWITTER. SIBATIK JOURNAL: 
Jurnal Ilmiah Bidang Sosial, Ekonomi, Budaya, Teknologi, Dan Pendidikan, 2(6), 
1857–1868. https://doi.org/10.54443/sibatik.v2i6.1011  

Liang Zhang (2025) The Digital Age of Religious Communication: The Shaping 
and Challenges of Religious Beliefs through Social Media. Studies on Religion 
and Philosophy, 1(1), 25-41. https://doi.org/10.71204/de63mn10 

Livingstone, S. (2013). The participation paradigm in audience research. The 
Communication Review, 16(1-2), 21-30. 
https://doi.org/10.1080/10714421.2013.757174 

Missier, C. A. (2025). A Qualitative Study of Digital Religious Influence: 
Perspectives from Christian, Hindu, and Muslim Gen Y and Gen Z in 
Mumbai, India. Religions, 16(1), 73. https://doi.org/10.3390/rel16010073 

Muhammad Surip, Ruben Kornelius Sitio, Sarah Elexsa Siahaan, & Thiessca 
Theofani Lumbantoruan. (2024). Analisis Kesalahan Penggunaan Bahasa 
Oleh Netizen Di Media Sosial Tiktok. Pragmatik : Jurnal Rumpun Ilmu Bahasa 
Dan Pendidikan , 2(3), 118–123. 
https://doi.org/10.61132/pragmatik.v2i3.703 

Muzayyanah Yuliasih. (2024). The Strategy Using Youtube As Da’wah Media 
Today. Jurnal Da’wah: Risalah Merintis, Da’wah Melanjutkan, 5(1), 29–41. 
https://doi.org/10.38214/jurnaldawahstidnatsir.v5i1.128 

Nisa, E. F. (2018). Social media and the birth of an Islamic social movement: 
ODOJ (One Day One Juz) in contemporary Indonesia. Indonesia and the 
Malay World, 46(134), 24-43. 
https://doi.org/10.1080/13639811.2018.1415056 

Papacharissi, Z. (2015). Affective publics and structures of storytelling: Sentiment, 
events and mediality. Information, Communication & Society, 19(3), 307-324. 

https://doi.org/10.56324/drs.v4i2.76
https://doi.org/10.71204/de63mn10
https://doi.org/10.3390/rel16010073
https://doi.org/10.61132/pragmatik.v2i3.703
https://doi.org/10.38214/jurnaldawahstidnatsir.v5i1.128


Resepsi Netizen terhadap Polemik Otoritas Dakwah Ustaz Rizqi Asfianudin dan Ning Umi Laila di TikTok  

 

Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 321-346 345 

 

 

 

 

https://doi.org/10.1080/1369118X.2015.1109697 
Pink, S., Horst, H., Postill, J., Hjorth, L., Lewis, T., & Tacchi, J. (2016). Digital 

Ethnography: Principles and Practice. SAGE Publications. 
https://doi.org/10.4135/9781473957671 

Rakhmat, S. H. (2020). Nilai Budaya Khalayak Digital dalam Komentar pada Konten 
Dakwah di Instagram Hanan_Attaki. Universitas Islam Negeri Syarif 
Hidayatullah Jakarta. 

Rakhmat, S. H. (2020). Nilai Budaya Khalayak Digital dalam Komentar pada Konten 
Dakwah di Instagram Hanan_Attaki. Universitas Islam Negeri Syarif 
Hidayatullah Jakarta.  

Rohaimi, & TvOne, T. (2022, October 31). Hasil Survei Microsoft sebut Warganet 
Indonesia paling tidak Sopan Se-Asia pasifik. TVONENEWS. Retrieved from 
https://www.tvonenews.com/lifestyle/trend/78441-hasil-survei-
microsoft-sebut-warganet-indonesia-paling-tidak-sopan-se-asia-pasifik 

Rustandi, R., & Hendrawan, A. (2022). Konstruksi Simbolik Mubaligh Pop pada 
Film Sang Pencerah. Anida (Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah), 22(1), 22–44. 
https://doi.org/10.15575/anida.v22i1.18474. 

Schielke, S., & Debevec, L. (2012). Ordinary Lives and Grand Schemes: An 
Anthropology of Everyday Religion. Berghahn Books. 
https://doi.org/10.3167/9780857453808 

Slama, M. (2017). A subtle economy of time: Social media and the transformation 
of Indonesia's Islamic preacher economy. Economic Anthropology, 4(1), 94-
106. https://doi.org/10.1002/sea2.12175 

Slama, M., & Barendregt, B. (2020). Secrecy in Muslim Contexts. Special issue on 
Islamic Authority and Media. Contemporary Islam, 14(3), 245-263. 
https://doi.org/10.1007/s11562-020-00445-9 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://www.tvonenews.com/lifestyle/trend/78441-hasil-survei-microsoft-sebut-warganet-indonesia-paling-tidak-sopan-se-asia-pasifik
https://www.tvonenews.com/lifestyle/trend/78441-hasil-survei-microsoft-sebut-warganet-indonesia-paling-tidak-sopan-se-asia-pasifik


Danasty Naesyah Wandiana & Abdul Basit 

 

346 Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 321-346 

 

 

 


