
 

Diterima: Oktober 2025. Disetujui: November 2025. Dipublikasikan: Desember 2025 347 

 

 

 

 

Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu dakwah 
Volume 25, Nomor 2, 2025, 347-368 

DOI: 10.15575/anida.v25i2.52511  
Fakultas Dakwah dan Komunikasi, UIN Sunan Gunung Djati Bandung 

https://journal. uinsgd.ac.id/index.php/anida 

 

Liminalitas Dakwah Urban dalam Event Keagamaan di 
Kota Bandung 

Dede Irawan1* & Dudy Imanuddin Effendi2 
12UIN Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia 

*dedeirawan@uinsgsd.ac.id 
 

ABSTRACT  
This study examines how urban da’wah events shape religious experience through ritual processes 
infused with liminal atmospheres. The study focuses on Bandung as a social landscape that is 
both creative and deeply religious, where various religious events are organized by communities, 
mosque administrators, and event organizers. Using a phenomenological approach through in-
depth interviews and observation, the research finds that da’wah events function not only as 
arenas of religious communication but also develop into episodic rituals. Participants step away 
from their daily routines, enter an in-between space filled with symbols and collective energy, and 
return to everyday life carrying renewed spiritual meaning. This process illustrates how urban 
da’wah adopts a ritual structure that binds identity, fosters communitas, and links religious 
expression with the cultural dynamics of the city. 
Keywords: Liminality; religious ritual; urban da’wah.  

PENDAHULUAN 

Latar belakang penelitian ini berangkat dari pengamatan terhadap semakin 
intensifnya penyelenggaraan event-event keagamaan di Kota Bandung yang 
menyatukan dakwah, hiburan, dan pengalaman religius dalam satu rangkaian 
kegiatan yang terstruktur (Robby Arynalhaq Setiawan et al., 2025). Fenomena ini 
menunjukkan bahwa dakwah tidak lagi berdiri sebagai aktivitas komunikasi 
semata, melainkan telah menjadi praktik sosial yang memiliki bentuk, ritme, dan 
simbol-simbol tertentu (Haryadi & Munandar, 2021). Kota Bandung yang dikenal 
kreatif dan multikultural menghadirkan ruang yang subur bagi perkembangan 
model dakwah ini, terutama ketika masyarakat urban menunjukkan 
kecenderungan menginginkan pengalaman religius yang lebih komunal dan 
menyentuh indera (Mardiani, 2021; Zayadi, 2023).  

 Pola-pola yang berulang dalam struktur acara, tata ruang, dan simbol visual 
menunjukkan adanya proses ritualisasi yang mulai mengakar dalam setiap 
penyelenggaraan event keagamaan. Fenomena tersebut memiliki akar sosial yang 



Dede Irawan & Dudy Imanuddin Effendi 

 

348 Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 347-368 

 

kuat dalam dinamika kota Bandung sebagai kota kreatif dan kota dengan 
komunitas muslim perkotaan yang aktif (Zayadi, 2023). Kecenderungan 
masyarakat urban untuk mencari pengalaman religius yang lebih menyentuh 
emosi, lebih interaktif, dan lebih mencerminkan identitas kultural mereka 
mendorong munculnya format dakwah yang mengombinasikan unsur spiritual, 
hiburan, estetika, dan performans (Rahman & Mufti, 2021). Tak hanya itu, 
perkembangan industri kreatif turut mempengaruhi cara dakwah dikemas, mulai 
dari tata panggung, desain visual, alur dramaturgi, hingga teknik komunikasi 
penceramah (Qomaruzzaman & Busro, 2021). Munculnya kesadaran bahwa 
dakwah adalah juga pengalaman inderawi memperkuat proses ritualisasi dalam 
event-event tersebut. 

 Penelitian empiris sebelumnya mendukung arah perubahan ini. Studi 
sebelumya menunjukkan bahwa acara keagamaan urban di Indonesia semakin 
menampilkan penggabungan antara budaya populer dan ekspresi keislaman, 
sehingga menciptakan atmosfer ritual yang lebih cair namun berdaya tarik tinggi 
(Saputra, 2022). Sementara itu, kajian tentang penyajian Islam di ruang publik kini 
sangat dipengaruhi oleh medium dan produksi visual, yang berimplikasi pada 
kuatnya dimensi performatif dalam aktivitas keagamaan (Alghamdi, 2020; Baulch 
& Pramiyanti, 2018). Selanjutnya studi tentang komunitas hijrah urban 
menegaskan bahwa kelompok muslim kelas menengah menggunakan event publik 
sebagai sarana menegosiasikan identitas religius melalui praktik ritual yang tampak 
spontan namun sebenarnya diorganisasi secara sistematis (Farchan & Rosharlianti, 
2021; Qomaruzzaman & Busro, 2021; Setia & Dilawati, 2021). Selain itu, laporan 
Fealy dan White (2008) tentang perkembangan budaya Islam kontemporer di 
Indonesia memperlihatkan bagaimana perjumpaan antara religiusitas dan 
kreativitas kota memunculkan bentuk-bentuk ritual baru yang berangkat dari 
budaya populer. Gambaran serupa terlihat dalam studi Protelli (2025) yang 
mencatat bahwa ekspresi keagamaan masyarakat urban berkembang menjadi lebih 
simbolik, performatif, dan berbasis pengalaman komunal. 

 Beberapa penelitian tersebut menyediakan konteks ilmiah yang solid 
bahwa ritualisasi dalam event keagamaan merupakan fenomena nyata dan terus 
berkembang, meskipun belum banyak dikaji secara spesifik di Kota Bandung. Hal 
ini membuka ruang bagi penelitian baru yang dapat memperdalam pemahaman 
tentang bagaimana dakwah mengalami pembentukan ritual melalui bentuk-bentuk 
event yang hidup dan dinamis. 

 Dalam kerangka teoritis, konsep ritual dari Victor Turner (1991) 
memberikan pijakan penting untuk memahami suasana liminal yang muncul dalam 
event keagamaan. Turner menjelaskan bahwa melalui urutan kegiatan, simbolisasi, 
dan intensitas emosional, peserta memasuki ruang ambang yang memupuk rasa 
kebersamaan dan transformasi identitas. Event dakwah di Bandung menunjukkan 



Liminalitas Dakwah Urban dalam Event Keagamaan di Kota Bandung 

 

Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 347-368 349 

 

 

 

 

pola serupa, misalnya melalui momen puncak ceramah, lantunan doa kolektif, atau 
penggunaan simbol visual yang mengikat emosi massa. Pola-pola repetitif inilah 
yang menandai bahwa event keagamaan bekerja sebagai struktur ritual yang 
membentuk pengalaman religius secara bersama-sama. 

 Kerangka teori tersebut memperjelas arah penelitian ini. Pertanyaan 
mengenai bagaimana ritualisasi dakwah terbentuk dalam event keagamaan menjadi 
relevan ketika dikaitkan dengan struktur acara, simbol, ruang, dan intensitas 
komunikasi. Dengan landasan tersebut, penelitian ini bertujuan mengungkap pola 
ritualisasi dalam event dakwah di Kota Bandung. 

 Penelitian ini menggunakan pendekatan fenomenologi untuk memahami 
pengalaman religius yang muncul dalam rangkaian event dakwah secara lebih 
mendalam (Alnashr, 2024). Melalui metode ini, peneliti berupaya menangkap 
makna yang dihayati peserta, penyelenggara, maupun pihak yang terlibat langsung 
dalam proses penyusunan dan penyelenggaraan event keagamaan. Wawancara 
mendalam dan observasi situasional memungkinkan penggalian terhadap 
bagaimana individu merasakan pemisahan dari rutinitas, memasuki ruang liminal, 
dan mengalami transformasi emosional selama berlangsungnya acara. Pendekatan 
fenomenologi membantu mengungkap dimensi batiniah yang tidak tampak pada 
permukaan visual atau struktur acara, sehingga gambaran tentang ritualisasi 
dakwah dapat disajikan secara lebih utuh dan berakar pada pengalaman lived 
experience para pelakunya (Shikha Tiwari et al., 2025). 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Bandung Kota Agamis dengan Dinamika Event Keagamaan 

Bandung, sebagai kota yang memiliki banyak dimensi sosial dan budaya, 
menunjukkan sintesis yang menarik antara kreativitas budaya dan pengaruh 
religius. Sebagai salah satu pusat pendidikan Islam di Indonesia, kota ini dikelilingi 
oleh lembaga pendidikan Islam, pesantren modern, dan berbagai komunitas kajian 
yang aktif. Keberadaan lembaga-lembaga ini bukan hanya berfungsi sebagai pusat 
pendidikan, tetapi juga sebagai medium untuk menyebarkan nilai-nilai spiritual 
yang penting dalam kehidupan masyarakat. Penelitian menunjukkan bahwa 
pengalaman keagamaan masyarakat terhubung dengan proses pembelajaran yang 
diajarkan oleh kyai dan guru, yang membentuk pengalaman religius mereka dalam 
praktik ibadah seperti sholat dan puasa (Nurdin et al., 2024). 

 Dalam beberapa tahun terakhir, perkembangan kegiatan keagamaan di 
ruang publik semakin pesat, menciptakan atmosfer di mana estetika kehidupan 
urban sejalan dengan ekspresi spiritual. Berbagai acara keagamaan yang 
diselenggarakan secara terbuka mampu menarik partisipasi massa, sementara 
media sosial dimanfaatkan untuk menyebarluaskan informasi tentang kegiatan 
tersebut, seperti yang dilakukan oleh Media Center Masjid Raya Bandung. Melalui 



Dede Irawan & Dudy Imanuddin Effendi 

 

350 Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 347-368 

 

platform sosial media seperti Instagram, masjid-masjid besar di Bandung 
memperluas jangkauan dakwah mereka, menjadikan agama lebih mendekati 
masyarakat urban dengan cara yang modern (Rubiyatul Sadiyah et al., 2024) 

 Salah satu contoh konkret dari interaksi antara agama dan budaya dalam 
konteks Bandung adalah kegiatan dakwah oleh pesantren Persis 159 Ar-Risalah 
yang berfokus pada penguatan dan pemahaman keagamaan di lingkungan 
masyarakat (Tian Sopyan Abdullah et al., 2024). Kegiatan-kegiatan ini tidak hanya 
mendalami pemahaman Islam, tetapi juga berfungsi untuk meningkatkan 
solidaritas dan kerukunan di antara komunitas yang majemuk. Dengan demikian, 
kegiatan keagamaan di Bandung berperan penting dalam membentuk kehidupan 
sosial dan menegaskan identitas religius kota ini. 

 Di berbagai titik kota, event keagamaan hadir sebagai fenomena rutin yang 
meramaikan kalender sosial. Tabligh akbar, kajian tematik, festival hijrah, perayaan 
hari besar Islam, dan majelis zikir berskala besar menjadi bagian dari lanskap sosial 
Bandung yang tak terpisahkan (Rahman & Mufti, 2021). Event-event semacam ini 
sering diselenggarakan di ruang terbuka publik, lapangan kota, gedung kreatif, 
hingga masjid-masjid besar yang telah lama menjadi pusat pembentukan identitas 
religius warganya (Safei & Armstrong, 2024). Di balik setiap acara hadir dinamika 
sosial yang menunjukkan bahwa masyarakat urban tidak hanya mencari 
pengetahuan keagamaan, tetapi juga pengalaman spiritual yang lebih emosional 
dan komunal (Abdurrahman, 2020). 

 Bandung berada dalam lingkungan sosial tempat budaya populer dan 
religiusitas dapat saling berinteraksi secara cair. Hal ini tampak dari berbagai 
bentuk pengemasan event keagamaan yang memadukan unsur estetika visual, 
musik religius, strategi komunikasi modern, dan gaya penceramah yang dekat 
dengan selera anak muda kota (Lengauer, 2018). Di sini, dakwah tidak lagi hadir 
sebagai ceramah tunggal, melainkan sebagai rangkaian performans yang 
menyentuh dimensi simbolik dan emosional peserta. Format ini mencerminkan 
watak Bandung sebagai kota kreatif yang mampu menjadikan dakwah bagian dari 
budaya urban kontemporer (Hanan & Hemanto, 2020; Yujin, 2017) . 

 Fenomena tersebut tidak berdiri sendiri, tetapi dipengaruhi oleh kuatnya 
kelas menengah muslim Bandung yang terus berkembang. Kelompok ini memiliki 
kebutuhan spiritual yang paralel dengan aspirasi identitas modern (Hasyim et al., 
2023). Mereka mencari ruang sosial yang tidak hanya menawarkan pemahaman 
agama, tetapi juga menyediakan pengalaman kolektif, penguatan identitas, dan rasa 
memiliki terhadap komunitas. Event keagamaan menjadi ruang ideal bagi 
kebutuhan tersebut karena menawarkan suasana yang teratur, simbolik, dan 
menggabungkan unsur ritual dengan narasi motivasional. Pola partisipasi inilah 
yang memperlihatkan proses ritualisasi dakwah secara lebih nyata. 

 Seiring perkembangan komunitas hijrah dan kelompok kajian yang aktif, 



Liminalitas Dakwah Urban dalam Event Keagamaan di Kota Bandung 

 

Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 347-368 351 

 

 

 

 

Bandung menjelma menjadi salah satu kota dengan ekosistem dakwah urban 
paling dinamis di Indonesia. Komunitas seperti Pemuda Hijrah, One Day One 
Juz, dan berbagai kelompok halaqah kampus, masjid, dan ruang kreatif turut 
berperan membentuk budaya keagamaan baru. Mereka mengisi ruang kota dengan 
aktivitas yang kuat muatan emosinya dan sering kali disusun secara sistematis, 
mulai dari pembukaan, puncak acara, hingga penutup yang bersifat simbolik 
(Rahman & Mufti, 2021). Pada titik inilah, Bandung tidak hanya menjadi kota 
agamis, tetapi juga kota dengan ritual-ritual keagamaan baru yang tumbuh dari 
ruang publik. 

 Ruang publik Bandung juga menyediakan infrastruktur yang mendukung 
tumbuhnya berbagai event keagamaan. Fasilitas kota seperti Alun-Alun Bandung, 
Gasibu, Gedung Sate, hingga area publik di pusat perbelanjaan menjadi panggung 
bagi dakwah yang bertransformasi menjadi pengalaman bersama (Dianty & 
Dwisusanto, 2020; Margono & Zuraida, 2019). Ketika kerumunan berkumpul 
untuk mengikuti ceramah, melantunkan dzikir, atau merayakan hari besar Islam, 
ruang kota berubah menjadi arena ritual yang mengundang ekstase kolektif. Inilah 
proses di mana ruang material perkotaan melebur dengan ruang simbolik 
keagamaan, menciptakan pengalaman liminal sebagaimana dibahas oleh Victor 
Turner (Wajabula, 2024; Wels et al., 2011). 

 Pertumbuhan event keagamaan ini juga menunjukkan bagaimana 
masyarakat Bandung membentuk identitas religiusnya melalui partisipasi dalam 
ritual-ritual publik yang berulang. Keterlibatan dalam event dakwah menjadi cara 
baru bagi masyarakat untuk menyatakan keislamannya secara terbuka dan 
sekaligus merasakan kedekatan dengan sesama. Dalam suasana ini, event 
keagamaan berfungsi bukan hanya sebagai medium penyampaian pesan, tetapi 
juga sebagai ritual kolektif yang memperkuat ikatan sosial dan rasa kebersamaan. 
Ritme acara, tata ruang, simbol-simbol, dan estetika panggung bekerja 
membangun suasana yang lebih dari sekadar kegiatan edukatif, melainkan 
pengalaman religius yang menyentuh dimensi emosional dan performatif. 

 Di dalam dinamika tersebut, Bandung memperlihatkan wajah kota yang 
tidak hanya religius, tetapi juga kreatif dalam merayakan keberagamaan. Relasi 
antara kota, warganya, dan ruang publik keagamaan membentuk lanskap sosial 
yang unik, di mana dakwah tampil sebagai ritual modern yang berlangsung dalam 
struktur acara yang terencana dan melibatkan partisipasi luas. Fenomena ini 
menjadi dasar penting untuk memahami proses ritualisasi dakwah dalam event 
keagamaan, serta bagaimana masyarakat urban Bandung membentuk dan 
memaknai identitas keagamaannya di tengah konteks budaya kota yang terus 
berkembang. 

 



Dede Irawan & Dudy Imanuddin Effendi 

 

352 Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 347-368 

 

Event Dakwah Sebagai Ritual Liminal 

Perkembangan dakwah urban di Kota Bandung memperlihatkan transformasi 
yang sangat dinamis dalam satu dekade terakhir. Dakwah tidak lagi sekadar 
berlangsung dalam ruang-ruang keagamaan tradisional seperti masjid, madrasah, 
atau forum pengajian tetap, melainkan muncul dalam bentuk event keagamaan 
yang disusun secara profesional, fleksibel, dan terbuka bagi berbagai kalangan. 
Fenomena ini berkelindan dengan karakter Kota Bandung sebagai kota kreatif, 
pusat kebudayaan anak muda, sekaligus kota dengan populasi muslim yang kuat. 
Di tengah suasana sosial seperti itu, event keagamaan menjelma menjadi struktur 
ritual baru yang bersifat episodik, instan, dan sarat pengalaman emosional. Ketika 
masyarakat datang ke event dakwah, mereka tidak hanya datang untuk mendengar 
ceramah, melainkan memasuki sebuah ruang sosial yang mengandung proses 
simbolik sebagaimana dijelaskan Victor Turner melalui konsep separation, liminality, 
hingga communitas. Inilah yang menjadikan event keagamaan di Bandung sebagai 
bentuk ritual liminal yang khas dalam lanskap keberagamaan urban. 

 Event dakwah pada konteks Bandung hadir dalam banyak bentuk kajian 
tematik yang beredar melalui poster digital, tabligh akbar yang menghadirkan 
ribuan peserta, hingga konser dakwah seperti yang tergambar dalam flyer dan 
publikasi daring. Masing-masing format itu menghadirkan suasana ritual yang 
berbeda, tetapi memiliki kesamaan dalam hal struktur simbolik yang diciptakan 
secara sadar. Ruang dakwah tidak lagi terikat pada peringatan hari besar Islam, 
melainkan terjadwal mengikuti ritme kebutuhan jemaah urban yang mencari 
pengalaman spiritual singkat, fleksibel, dan mudah diakses.  

 

Sumber; https://www.abulyatama.or.id/berita/read/berita-abulyatama/536/konser-
amal-virtual-ramadhan 

Gambar 1. Flyer Event Dakwah di Instagram 

 Dokumentasi file menunjukkan bagaimana kajian tematik tersebar melalui 
akun Instagram komunitas dakwah, di mana setiap poster menawarkan tema-tema 
yang dekat dengan kehidupan sehari-hari jemaah, seperti relasi keluarga, kesehatan 
mental, hubungan remaja, hingga motivasi hidup. Pola ini menunjukkan bahwa 
event dakwah menyesuaikan diri dengan gaya hidup masyarakat kota: cepat, 

https://www.abulyatama.or.id/berita/read/berita-abulyatama/536/konser-amal-virtual-ramadhan
https://www.abulyatama.or.id/berita/read/berita-abulyatama/536/konser-amal-virtual-ramadhan


Liminalitas Dakwah Urban dalam Event Keagamaan di Kota Bandung 

 

Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 347-368 353 

 

 

 

 

praktis, dan bertumpu pada pengalaman emosional ketimbang pendidikan jangka 
panjang. 

 Dalam konteks teori Victor Turner (1991), bentuk-bentuk dakwah urban 
ini dapat dipahami melalui tiga fase ritual. Fase pertama adalah separation, yaitu 
proses pemisahan diri seseorang dari dunia sehari-hari untuk memasuki ruang 
yang dianggap istimewa (Edwards, 2022). Pada event keagamaan, pemisahan ini 
terlihat ketika masyarakat yang biasanya disibukkan oleh pekerjaan, hiruk-pikuk 
kota, dan kehidupan digital, memilih menyisihkan waktu khusus untuk datang ke 
suatu event dakwah. Kehadiran mereka menunjukkan tindakan simbolik untuk 
melangkah keluar dari rutinitas profan menuju ruang spiritual. Flyer kajian atau 
konser dakwah menjadi semacam panggilan ritual yang mengajak individu keluar 
dari alur harian menuju ruang yang menawarkan kedalaman emosional dan 
spiritual yang berbeda. Dalam. temuan lapangan, ritme kehadiran masyarakat 
digambarkan bukan sebagai aktivitas reguler, tetapi sebagai kunjungan singkat ke 
ruang spiritual yang hanya terjadi pada momen-momen tertentu, selaras dengan 
konsep pemisahan dalam ritual Turner. 

 Setelah meninggalkan rutinitas, peserta memasuki fase liminality, yaitu 
masa ambang di mana suasana kolektif tercipta melalui simbol, emosi, dan 
aktivitas bersama (Wu et al., 2020) . Kedua fase liminal, pada fase ini, event dakwah 
menciptakan pengalaman transisi sebuah ruang simbolik antara profan dan sakral. 
Data dalam file menunjukkan bagaimana event dakwah dikemas dengan estetika 
visual, tata panggung, musik religi, hingga narrative building oleh ustaz yang populer 
di media sosial. Penataan suasana semacam itu membentuk atmosfer liminal yang 
membuat peserta merasa berada di ruang terpisah dari dunia sehari-hari. Konser 
dakwah dalam menyambut Ramadhan misalnya, menghadirkan suasana 
transformatif melalui musik, pesan motivasional, dan tampilan visual yang 
memindahkan fokus peserta dari kehidupan rutin menuju pengalaman religius 
yang intens. Fenomena ini sejalan dengan gagasan Turner bahwa pada fase liminal, 
peserta ritual berada dalam kondisi di mana batas-batas identitas dan struktur 
sosial menjadi cair sehingga memungkinkan munculnya makna baru (Rumelili, 
2012) 

 Wawancara dengan TD (2025) semakin menegaskan proses liminal ini. TD 
(2025) menjelaskan bahwa kegiatan dakwah yang awalnya hanya berupa kumpulan 
jemaah kecil berkembang menjadi komunitas, dan kini menjadi event organizer 
(EO) profesional yang mengatur suasana dakwah layaknya sebuah pertunjukan 
sosial. Awalnya cuma kumpulan jemaah, kemudian jadi komunitas, sekarang 
berkembang lagi jadi semacam event organizer pengajian, ujar TD. Ucapan ini 
menggambarkan bahwa dakwah tidak hanya bergeser dalam skala, tetapi juga 
dalam struktur ritualnya (Helmy, 2021). EO bertindak sebagai ritual specialist yang 
merancang alur acara, memilih ustaz yang sedang viral di YouTube, menentukan 



Dede Irawan & Dudy Imanuddin Effendi 

 

354 Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 347-368 

 

tema, dan menciptakan dramaturgi keagamaan. Semua elemen itu mempertegas 
suasana liminal karena peserta seolah memasuki ruang suci sementara yang 
dirancang secara estetis dan emosional (Saint-Blancat & Cancellieri, 2014). 

 Dalam fase liminal, Turner (1991) menyebut hadirnya communitas, yaitu 
rasa kebersamaan yang muncul tanpa hirarki (Helmy, 2021). Pada event dakwah 
di Bandung, communitas tampak dari bagaimana jemaah datang dari berbagai latar 
sosial anak muda, keluarga, pekerja, pelajar dan duduk bersama tanpa batas 
struktur sosial. Event dakwah menciptakan ruang inklusif yang tidak memerlukan 
kompetensi teologis tertentu; cukup hadir dan terlibat dalam suasana spiritual yang 
terbangun. Beberapa bagian data menunjukkan bahwa event dakwah bersifat 
sangat terbuka, bahkan sengaja dirancang agar siapa saja dapat ikut serta, tanpa 
memandang latar sosial atau tingkat pendidikan agama. Dokumen mencatat bahwa 
event-event dakwah ini menciptakan ruang sosial inklusif yang meniadakan batas 
sosial, sehingga siapapun dapat merasakan pengalaman religius secara langsung. 
Situasi ini sejalan dengan konsep communitas Turner yang memandang bahwa 
dalam ritual, individu dibebaskan dari identitas sosialnya dan dipersatukan oleh 
pengalaman simbolik bersama. 

 Selain struktur ritual, dinamika manajemen event dakwah juga 
menunjukkan bagaimana struktur liminal dikelola secara profesional. Wawancara 
dengan TD (2024) mengungkapkan bahwa EO dakwah tidak lagi 
menyelenggarakan kajian berdasarkan kalender keagamaan tradisional. Mereka 
memilih waktu secara fleksibel, menyesuaikan tema dengan kebutuhan psikologis 
dan sosial jemaah. Tema seperti kesehatan mental, masalah rumah tangga, dan 
hubungan remaja menjadi materi pilihan karena dianggap lebih dekat dengan 
keseharian warga kota. Pemilihan tema seperti ini memperlihatkan bagaimana 
event dakwah menjadi sarana pemenuhan kebutuhan emosional masyarakat 
urban, sehingga ritus dakwah tidak lagi hanya mengajarkan pengetahuan agama, 
tetapi juga menjadi ruang katarsis sosial yang meneguhkan identitas peserta. 

 Penguatan suasana liminal tidak hanya terjadi melalui tema, tetapi juga 
melalui penataan ruang. TD (2025) menjelaskan bahwa pemilihan lokasi dakwah 
menjadi pertimbangan penting: masjid yang terkenal, akses transportasi mudah, 
dan fasilitas lengkap menjadi pilihan utama. Masjid seperti Masjid Al-Lathif, 
Masjid Al-Ukhuwwah, hingga Masjid Trans Studio sering dipilih karena mampu 
menampung banyak jemaah dan memberikan sensasi ruang yang berbeda dari 
masjid lingkungan biasa. Dengan demikian, ruang dakwah pada event-event 
tersebut mengalami transformasi menjadi ruang liminal yang mendukung 
pengalaman spiritual kolektif. Bahkan masjid perumahan seperti Cherry Field 
pernah digunakan ketika EO tertentu ingin mendekatkan diri pada komunitas 
lokal. Ruang-ruang ini menjadi titik temu antara kesakralan dan performativitas, 
antara tradisi dan kreativitas kota. 



Liminalitas Dakwah Urban dalam Event Keagamaan di Kota Bandung 

 

Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 347-368 355 

 

 

 

 

 Dalam kerangka teori Turner, liminalitas tidak hanya menghadirkan 
pengalaman emosional, tetapi juga memungkinkan pembentukan identitas. Event 
dakwah di Bandung menciptakan ruang bagi jemaah untuk memperbarui 
komitmen spiritual mereka. Data menunjukkan bahwa banyak peserta datang 
bukan untuk mengikuti rangkaian pembelajaran agama yang berkelanjutan, tetapi 
untuk “mengisi kekosongan spiritual” secara cepat dan instan. Inilah yang 
membuat event dakwah bersifat ritual episodik: terjadi pada momen tertentu, 
tetapi memiliki daya transformasi emosional yang signifikan. Turner menyebut 
proses ini sebagai reaggregation, yaitu kembalinya peserta ke kehidupan sehari-
hari dengan membawa makna baru. Dalam konteks urban, peserta event dakwah 
kembali ke rutinitas kota dengan perasaan lebih tenang, lebih religius, atau lebih 
termotivasi, meski tanpa proses pendidikan agama yang panjang. 

 Pembiayaan dan manajemen event dakwah juga menjadi bagian dari ritual 
liminal yang terstruktur. TD (2025) menjelaskan bahwa untuk mendatangkan 
ustaz-ustaz populer, EO harus menyiapkan biaya transportasi yang besar. Oleh 
karena itu, sponsor, donasi, dan kencleng jemaah menjadi bagian dari ritual 
ekonomi yang menghidupi kegiatan dakwah modern. Model pendanaan ini tidak 
hanya mencerminkan fleksibilitas, tetapi juga partisipasi kolektif yang memperkuat 
communitas. Jemaah bukan hanya hadir sebagai penonton, tetapi juga terlibat 
secara finansial dalam menjaga keberlangsungan acara dan masjid tempat 
penyelenggaraan dakwah. Hasil donasi bahkan dibagi untuk membantu 
operasional masjid, termasuk perawatan kebersihan, sebagaimana dijelaskan TD 
(2025). Hal ini memperlihatkan bahwa event dakwah menjadi arena ritual yang 
menghubungkan komunitas, masjid, sponsor, dan pendakwah dalam satu jaringan 
sosial yang saling menghidupi. 

 Fenomena event dakwah di Bandung juga menghadirkan bentuk-bentuk 
liminalitas yang dipengaruhi oleh budaya popular (Stenner, 2021). Ketika musik 
religi, visual digital, dan selebritas ustaz bersatu dalam satu acara, event dakwah 
menjadi ruang estetis yang memperkuat pengalaman spiritual. Dokumentasi dalam 
file menggambarkan bagaimana konser dakwah atau tabligh akbar menggunakan 
format hiburan untuk membangun energi kolektif peserta. Penggunaan estetika 
semacam ini sejalan dengan pandangan Turner bahwa performativitas adalah 
bagian dari proses liminal: ritus selalu memiliki unsur dramatik yang memperkuat 
keterlibatan emosional peserta. Dalam konteks urban, dramatik ini hadir melalui 
tata panggung, cahaya, suara, dan narasi digital yang memandu peserta untuk 
memasuki suasana ambang. 

 Dengan demikian, event keagamaan di Kota Bandung dapat dipahami 
bukan hanya sebagai forum ceramah, tetapi sebagai ritual liminal modern yang 
memenuhi kebutuhan spiritual, emosional, dan sosial masyarakat kota. Ketika 
jemaah memasuki event tersebut, mereka melintasi struktur ritual Turner: mereka 



Dede Irawan & Dudy Imanuddin Effendi 

 

356 Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 347-368 

 

melepaskan diri dari rutinitas, memasuki ruang ambang yang penuh simbol dan 
pengalaman emosional, membentuk communitas dengan peserta lain, dan kembali 
ke dunia profan dengan identitas yang diperbarui. Semua ini terjadi dalam ruang 
yang dirancang dengan estetika modern, dikelola oleh EO, dan dihidupi oleh 
komunitas muslim urban. Event keagamaan menjadi cermin bagaimana 
masyarakat Bandung membentuk ritus baru ritus yang cepat, fleksibel, berorientasi 
pengalaman, dan mencerminkan identitas kota yang religius sekaligus kreatif. 

Struktur Ritual Event Dakwah 

Keberadaan EO dakwah di Bandung menandai fase penting dalam ritualisasi 
dakwah urban. EO tidak hanya menjadi pengelola teknis, tetapi berfungsi sebagai 
perancang pengalaman ritual. Dalam teori Turner (1991), ritual biasanya dipandu 
oleh tokoh tertentu pemuka adat, pemimpin upacara, atau figur religius. Dalam 
konteks dakwah urban, peran itu kini diambil alih oleh EO yang menjadi mediator 
antara peserta, penceramah, dan suasana acara. EO berperan sebagai specialist of 
ritual  yang menentukan bagaimana ritus berlangsung. 

 Dalam tugasnya, EO menyusun struktur acara secara sistematis. Mereka 
menentukan urutan pembukaan, transisi, puncak acara, hingga penutupan. Dalam 
event besar, EO menggunakan tata panggung profesional, sound system 
berkualitas, serta audiovisual yang dirancang untuk menstimulasi emosi peserta. 
Proses desain suasana ini menciptakan pengalaman liminal yang lebih kuat, 
mengingatkan pada gambaran Turner bahwa ritual membutuhkan unsur dramatis 
untuk membawa peserta keluar dari rutinitas sosial. EO modern melaksanakan 
fungsi ini dengan pendekatan teknis sekaligus estetis. 

 Wawancara TD (2025) mengungkapkan bahwa EO juga berperan dalam 
memilih ustaz yang sesuai dengan karakter peserta. Seorang penceramah tidak 
hanya dinilai dari kekayaan materi dakwah, tetapi juga dari performativitasnya: cara 
berbicara, selera humor, kemampuan membangun atmosfer, serta kedekatannya 
dengan gaya komunikasi digital. Hal ini menunjukkan bahwa EO bekerja sebagai 
kurator ritual, memilih figur-figur yang memiliki kemampuan memandu peserta 
memasuki pengalaman transformatif. 

 Selain itu, EO juga mengurus aspek logistik yang tidak kalah pentingnya. 
Perjalanan ustaz, makan dan minum, akomodasi, hingga kebutuhan teknis lainnya 
semua berada dalam pengelolaan EO. Logistik adalah bagian penting dari ritus 
karena memastikan bahwa pengalaman ritual berjalan lancar dan tanpa hambatan. 
Turner menjelaskan bahwa ritus memerlukan persiapan mendalam, dan dalam 
konteks modern, persiapan itu diwujudkan melalui profesionalisme EO. 

 Dalam banyak kasus, EO bahkan menentukan tema acara berdasarkan 
kebutuhan emosional pasar. Mereka menyesuaikan tema dakwah dengan masalah 
psikososial masyarakat urban: kecemasan, keluarga, hubungan percintaan, 



Liminalitas Dakwah Urban dalam Event Keagamaan di Kota Bandung 

 

Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 347-368 357 

 

 

 

 

motivasi hidup, dan sejenisnya. Pendekatan ini memperlihatkan bahwa EO tidak 
hanya memfasilitasi ritus, tetapi juga membaca kebutuhan emosional jemaah. 
Dengan demikian, EO berfungsi sebagai mediator antara kebutuhan spiritual 
masyarakat dan bentuk ritual yang sesuai. 

 Tugas EO selanjutnya, yaiut membangun jejaring dengan sponsor, 
donatur, dan pengurus masjid. Jaringan ini berfungsi sebagai fondasi ekonomi 
yang menopang keberlangsungan ritus. Dalam ritus tradisional, biaya upacara 
biasanya ditanggung secara komunal oleh masyarakat. Dalam ritus modern, 
pendanaan menjadi lebih kompleks dan melibatkan pihak-pihak yang tidak hadir 
secara langsung. EO mengelola kompleksitas ini sehingga event dakwah tetap 
dapat berjalan rutin dan berkelanjutan. 

 Pada akhirnya, EO dakwah menjadi aktor kunci dalam menciptakan event 
keagamaan sebagai ritus liminal. Tanpa peran EO, dakwah urban mungkin masih 
berada dalam format tradisional. EO mengubah dakwah menjadi pengalaman 
intens, dramatik, dan transformatif persis seperti yang Turner gambarkan sebagai 
inti dari proses ritual. Mereka adalah pengatur suasana, penentu alur, dan 
perancang pengalaman spiritual bagi masyarakat urban Bandung. 

 Selain EO, peserta event dakwah memegang peran penting dalam 
menciptakan suasana liminal. Mereka datang bukan hanya sebagai pendengar 
pasif, tetapi sebagai individu yang membawa harapan, keresahan, dan keterputusan 
dari rutinitas kota. Kehadiran mereka mencerminkan kebutuhan masyarakat 
modern akan ruang jeda dari tekanan hidup. Turner menjelaskan bahwa dalam 
fase liminal, peserta memasuki kondisi di mana identitas sosial mereka menjadi 
cair dan struktur kehidupan sehari-hari ditanggalkan. Hal ini terlihat jelas dalam 
event dakwah Bandung. 

 Banyak peserta datang dengan motivasi personal, mulai dari keinginan 
mengisi kekosongan spiritual hingga kebutuhan mencari ketenangan. Beberapa 
peserta merasa bahwa datang ke event dakwah memberikan mereka kesempatan 
untuk. mengatur ulang batin setelah menjalani intensitas pekerjaan dan kehidupan 
kota. Dalam konteks ini, event dakwah berfungsi sebagai ruang terapi emosional, 
bukan hanya ruang belajar agama. Data lapangan menunjukkan bahwa event 
dakwah menarik banyak peserta berusia muda, yang notabene menghadapi 
tekanan sosial dan psikologis besar dalam kehidupan urban. 

 Sebagai subjek liminal, peserta meninggalkan identitas keseharian seperti 
profesi, status ekonomi, dan beban sosial. Pada momen ini, mereka memasuki 
ruang bersama dengan ratusan atau ribuan orang lainnya yang sedang mencari 
pengalaman spiritual yang serupa. Turner (1991) menyebut kondisi ini anti-structure, 
yakni ketika struktur sosial ditanggalkan dan hanya tersisa kesamaan pengalaman. 
Meski latar belakang peserta berbeda-beda, dalam ruang liminal event dakwah, 
mereka berada dalam posisi setara. 



Dede Irawan & Dudy Imanuddin Effendi 

 

358 Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 347-368 

 

 

 

Sumber: Dokumentasi Peneliti 

Gambar 2. Penataan Panggung Event Dakwah 

 Dalam gambar di atas, pengalaman emosional juga diperkuat oleh suasana 
yang sengaja diciptakan oleh EO. Alunan musik, pencahayaan panggung, dan 
narasi religius membantu peserta memasuki kondisi batin yang lebih terbuka. Efek 
ini memperpanjang fase liminal, memungkinkan peserta lebih mudah tersentuh 
oleh pesan dakwah. Dalam momen seperti ini, peserta bukan hanya mendengar 
ceramah, tetapi merasakannya sebagai pengalaman emosional yang menyeluruh. 

 Peserta event dakwah juga terlibat aktif dalam membangun suasana ritual. 
Ketika ceramah memasuki bagian klimaks, banyak peserta menangis. Tindakan 
kolektif ini menunjukkan bahwa peserta tidak lagi berada dalam posisi individual, 
tetapi telah menjadi bagian dari communitas. Emosi kolektif menciptakan rasa 
keterhubungan yang mendalam, melampaui sekat-sekat identitas sosial. Dalam 
suasana seperti ini, peserta memaknai kehadiran mereka sebagai bagian dari 
perjalanan spiritual yang lebih luas. 

 Selain itu, peserta turut berperan dalam keberlangsungan event dakwah 
melalui donasi dan partisipasi ekonomi. Donasi membuat mereka merasa terlibat 
secara langsung dalam menyukseskan acara dan membantu operasional masjid. 
Tindakan memberi ini adalah bagian dari ritual sosial yang memperkuat rasa 
memiliki. Dalam ritus tradisional, partisipasi kolektif adalah elemen penting; dalam 
ritus modern, donasi mengambil peran yang sama. Peserta yang menyumbang 
merasa menjadi bagian dari gerakan spiritual. 

 Pada akhir acara, peserta kembali ke kehidupan sehari-hari dengan 
membawa makna baru. Sebagian merasakan ketenangan, sebagian lainnya 
memperoleh motivasi, dan beberapa merasa lebih dekat dengan nilai-nilai agama. 
Turner menyebut momen kembali ini sebagai reaggregation, ketika individu 
memasuki struktur sosial dengan identitas baru. Meski perubahan ini tidak selalu 
permanen, ritual episodik seperti event dakwah memberi peserta kesempatan 
untuk mengalami pembaruan spiritual secara berkala. 

 Selanjutnya, estetika menjadi salah satu elemen penting dalam ritualisasi 
event dakwah di Bandung. Dalam dunia modern, pengalaman estetis sangat 



Liminalitas Dakwah Urban dalam Event Keagamaan di Kota Bandung 

 

Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 347-368 359 

 

 

 

 

mempengaruhi cara seseorang memaknai sesuatu. Flyer digital yang dirancang 
dengan visual menarik bukan hanya alat informasi, tetapi juga pencipta suasana 
awal bagi peserta. Sebelum datang ke lokasi, seseorang sudah masuk ke dalam 
mood tertentu melalui visual yang ditampilkan. Hal ini menunjukkan bahwa 
estetika berfungsi sebagai pintu masuk menuju pengalaman liminal. 

 Di lokasi acara, estetika semakin kuat perannya. Tata panggung, 
pencahayaan, dekorasi, dan sound system menjadi bagian dari dramaturgi ritual. 
Pencahayaan lembut saat pembukaan menciptakan suasana intim, sementara 
pencahayaan lebih kuat pada bagian klimaks memberi efek emosional yang intens. 
EO dengan sengaja mengatur dinamika estetika ini untuk memperkuat 
pengalaman spiritual. Turner menekankan bahwa ritual selalu memiliki unsur 
performatif; dalam konteks urban, performativitas itu hadir melalui estetika visual 
dan auditori. 

 Musik juga menjadi bagian penting dari estetika ritual. Musik slow, nasyid 
modern, atau lantunan dzikir yang diputar menjadi latar spiritual yang mendukung 
suasana. Musik ini membantu peserta memasuki kondisi batin yang lebih tenang 
dan terbuka. Dalam banyak kasus, musik menjadi elemen yang memicu emosi 
kolektif, terlebih ketika dipadukan dengan narasi ceramah yang menyentuh. 
Estetika audio ini menciptakan ritme emosional yang sesuai dengan alur acara. 

 Estetika juga hadir dalam penampilan ustaz. Ustaz yang tampil dengan 
gaya modern menggunakan pakaian casual, bahasa santai, atau humor yang relevan 
menjadi bagian dari estetika dakwah kontemporer. Penampilan seperti ini 
menurunkan jarak antara penceramah dan peserta, membuat suasana lebih cair. 
Ustaz tidak lagi tampil sebagai figur yang jauh dan formal, melainkan sebagai 
sahabat spiritual yang bertutur secara dekat. Perubahan bentuk ini memperkuat 
aspek performatif dari dakwah, membuatnya lebih mudah diterima oleh generasi 
urban. 

 Flyer acara yang beredar di media sosial memperlihatkan estetika yang 
berbeda dari poster pengajian tradisional. Warna pastel, desain minimalis, ilustrasi 
modern, atau foto ustaz dengan gaya kekinian menjadi ciri khas poster dakwah di 
Bandung. Estetika ini memperlihatkan bahwa dakwah ingin tampil selaras dengan 
budaya visual anak muda, menjadikannya lebih menarik dan mudah diikuti. Dalam 
konteks ritual, estetika ini berfungsi sebagai simbol yang membantu peserta 
memasuki suasana spiritual lebih awal. 



Dede Irawan & Dudy Imanuddin Effendi 

 

360 Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 347-368 

 

 

Sumber: Instagram @ayah_amanah 

Gambar 3. Estetika lokasi event dakwah 

 Dokumentasi di atas, menggambarkan kolaborasi estetika digital dan 
estetika lokasi menciptakan kesinambungan suasana ritual. Peserta yang melihat 
flyer digital kemudian tiba di lokasi akan merasa bahwa mereka memasuki ruang 
yang serupa dengan yang mereka bayangkan. Kesinambungan ini memperkuat 
pengalaman liminal karena tidak ada benturan antara ekspektasi dan realitas. 
Ruang yang estetis menjadi ruang yang mudah dihayati secara emosional. 

 Selanjutnya, dalam banyak event dakwah Bandung, donasi menjadi bagian 
integral dari ritual sosial. Donasi tidak hanya berfungsi sebagai mekanisme 
finansial untuk mendukung acara, tetapi juga sebagai tindakan simbolik yang 
memperkuat solidaritas. Peserta memberikan donasi sebagai wujud partisipasi 
mereka dalam ritus, dan tindakan memberi itu dilakukan dalam suasana emosional 
yang intens. Dalam ritual tradisional, kontribusi komunal merupakan bagian 
penting dari upacara. Dalam ritual modern, donasi mengambil peran serupa. 

 Sebelum kotak donasi diedarkan, biasanya EO atau ustaz memberikan 
narasi motivasional yang menyentuh hati peserta: ajakan berbagi, pentingnya 
membantu masjid, atau nilai keberkahan dari donasi. Narasi emosional ini 
menciptakan suasana yang sangat mendukung tindakan ritual. Peserta merasakan 
bahwa memberi adalah bagian dari perjalanan spiritual mereka. Dalam teori 
Turner, tindakan kolektif seperti memberi adalah mekanisme penguat 
communitas, membangun rasa kesetaraan dan keterhubungan di antara peserta. 

 Wawancara TD (2025) menjelaskan bahwa donasi menjadi salah satu 
sumber utama pembiayaan event dakwah. Dana yang terkumpul kemudian dibagi 
dua: sebagian untuk kebutuhan acara seperti transport ustaz, dan sebagian lagi 
untuk operasional masjid, terutama perawatan kebersihan. Pembagian ini 
mencerminkan logika komunal yang khas dalam ritus urban, peserta tidak hanya 
menikmati acara, tetapi juga menanggung tanggung jawab moral untuk menjaga 
keberlangsungan ruang sakral. Hal ini memperkuat relasi spiritual antara peserta 
dan masjid. 

 Donasi juga memungkinkan keberlanjutan event dakwah. Tanpa donasi, 



Liminalitas Dakwah Urban dalam Event Keagamaan di Kota Bandung 

 

Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 347-368 361 

 

 

 

 

penyelenggaraan acara berskala besar akan sulit dilakukan secara rutin. Dalam 
masyarakat urban, ritus membutuhkan infrastruktur yang lebih kompleks daripada 
pengajian tradisional. Sound system, konsumsi, transportasi, dan publikasi digital 
memerlukan biaya yang tidak kecil. Ketika peserta memberi, mereka bukan hanya 
berkontribusi secara finansial, tetapi ikut mempertahankan keberlangsungan ritual 
itu sendiri. 

 Selain donasi uang, banyak peserta ikut serta melalui tenaga sukarela. 
Relawan yang mengatur parkir, mengatur posisi duduk, membagikan minuman, 
atau membersihkan masjid setelah acara merupakan bagian penting dari ritual 
sosial. Tindakan sukarela ini memperlihatkan bahwa partisipasi dalam event 
dakwah tidak hanya berwujud materi, tetapi juga wujud pengabdian. Dalam ritus 
tradisional, keterlibatan fisik adalah simbol keterikatan komunitas. Dalam ritus 
urban, relawan mengambil fungsi yang sama. 

 Partisipasi ekonomi dalam event dakwah juga menciptakan relasi sosial 
yang unik antara EO, ustaz, sponsor, dan peserta. Sponsor yang memberikan dana 
melihat event dakwah sebagai bagian dari tanggung jawab sosial atau strategi 
branding. EO mengelola aliran dana dengan transparan, sementara peserta merasa 
ikut memiliki acara melalui donasi mereka. Semua elemen ini menciptakan jejaring 
komunal baru yang beroperasi dalam logika spiritual sekaligus ekonomi. 

 Lebih jauh lagi, partisipasi ekonomi ini menjadi bentuk komodifikasi ritual 
yang tidak dapat diabaikan dalam kajian urban. Meski komodifikasi sering 
dipandang negatif, dalam konteks Bandung, ia mengambil bentuk yang produktif: 
dakwah menjadi dapat dijalankan secara berkelanjutan, dan masyarakat 
mendapatkan ruang ritual yang terus tumbuh. Dengan demikian, donasi dan 
pembiayaan bukanlah sekadar transaksi, tetapi bagian penting dari konstruksi 
sosial ritual dakwah urban. 

 Setelah event dakwah selesai, peserta mengalami fase yang Turner sebut 
sebagai reaggregation. Pada tahap ini, mereka kembali ke kehidupan sehari-hari 
dengan membawa makna baru. Pengalaman liminal selama event memungkinkan 
mereka merenungkan aspek tertentu dalam hidup mereka, seperti hubungan 
keluarga, tekanan pekerjaan, atau persoalan mental. Meski perubahan ini tidak 
selalu permanen, ritus episodik memberikan ruang refleksi yang sangat dibutuhkan 
dalam kehidupan urban yang penuh tekanan. 

 Reintegrasi ini bersifat cepat namun bermakna. Peserta mungkin hanya 
mengikuti satu atau dua jam ceramah, tetapi pengalaman emosional yang intens 
membuat ritual terasa transformatif. Banyak peserta merasa lebih damai, lebih 
fokus, atau lebih termotivasi setelah mengikuti event dakwah. Efek emosional ini 
mirip dengan apa yang terjadi dalam ritus tradisional, di mana peserta kembali ke 
struktur sosial dengan identitas yang diperbarui (Páez et al., 2015). 

 Event dakwah di Bandung berlangsung dalam jeda-jeda yang tidak teratur 



Dede Irawan & Dudy Imanuddin Effendi 

 

362 Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 347-368 

 

tetapi berulang. Peserta mungkin menghadiri acara tertentu satu kali dalam sebulan 
atau beberapa kali dalam setahun. Ritus episodik ini memberi fleksibilitas bagi 
masyarakat urban (Djufri, 2025). Mereka tidak wajib mengikuti ritus setiap pekan 
seperti pengajian tradisional, tetapi dapat memilih event sesuai kebutuhan 
emosional dan spiritual mereka. Pola repetisi sporadik inilah yang menciptakan 
ritualitas urban yang unik. 

 Reintegrasi juga terkait dengan bagaimana peserta menginternalisasi pesan 
dakwah. Banyak ustaz menggunakan gaya yang inspiratif dan relevan, membantu 
peserta menerjemahkan nilai religius ke dalam kehidupan sehari-hari. Peserta 
merasa lebih siap menghadapi dinamika kota setelah memperoleh nasihat yang 
menyentuh hati. Dengan demikian, reintegrasi bukan hanya kembali ke kehidupan 
profan, tetapi kembali dengan arah baru yang lebih bermakna. 

 Selain itu, reintegrasi memperlihatkan bagaimana identitas keagamaan 
masyarakat urban terbentuk secara bertahap. Identitas tidak dibangun melalui 
pembelajaran formal semata, tetapi melalui pengalaman emosional yang berulang. 
Event dakwah menjadi titik-titik spiritual yang tersebar sepanjang tahun, dan dari 
titik-titik itu peserta membangun hubungan mereka dengan agama. Identitas 
keagamaan pun menjadi cair, fleksibel, dan sangat bergantung pada ritus-ritus 
singkat yang dialami. 

 Ritus episodik ini juga memperlihatkan bahwa masyarakat kota 
membutuhkan bentuk keberagamaan yang tidak terlalu mengikat, tetapi tetap 
memberi ruang untuk refleksi. Event dakwah menawarkan bentuk tersebut, tidak 
mengharuskan kehadiran rutin, tidak menuntut hafalan materi berat, tetapi 
menyediakan pengalaman spiritual yang intens. Inilah yang membuat event 
dakwah menjadi ritus ideal bagi masyarakat urban (Zamhari & Mustofa, 2020). 

PENUTUP 

Penelitian ini menunjukkan bahwa event dakwah di Bandung telah berkembang 
menjadi praktik keberagamaan yang menempati ruang sosial penting dalam 
kehidupan masyarakat urban. Event-event tersebut tidak lagi hadir sebagai 
ceramah satu arah, tetapi sebagai pengalaman kolektif yang dibentuk melalui 
struktur acara, estetika visual, dan pengelolaan profesional. Melalui pendekatan 
fenomenologi, penelitian ini menemukan bahwa masyarakat urban memaknai 
event dakwah sebagai ruang jeda dari rutinitas, sekaligus sebagai medium untuk 
merasakan kedalaman spiritual yang sulit ditemukan dalam keseharian kota yang 
cepat dan padat. Pengalaman religius yang muncul tidak hanya bersumber dari 
materi dakwah, tetapi juga dari suasana emosional dan interaksi sosial yang 
tercipta selama acara berlangsung. 

 Temuan penelitian memperlihatkan bahwa event dakwah bekerja melalui 
proses ritual yang mencerminkan pola pemisahan, pengalaman ambang, dan 



Liminalitas Dakwah Urban dalam Event Keagamaan di Kota Bandung 

 

Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 347-368 363 

 

 

 

 

pembentukan kebersamaan. Dalam ruang yang dipenuhi simbol dan energi 
kolektif, peserta mengalami liminalitas yang memberi peluang bagi transformasi 
emosional maupun spiritual. Struktur ritus ini diperkuat oleh peran EO yang 
merancang dramaturgi acara melalui tata panggung, pemilihan ustaz, penataan 
visual, serta pengelolaan alur pesan yang menyentuh kebutuhan psikologis jemaah. 
Kombinasi antara manajemen modern dan kebutuhan spiritual masyarakat 
membentuk wajah baru ritual urban yang cair, fleksibel, dan relevan dengan 
dinamika budaya kota. 

 Penelitian ini berkontribusi memperluas horizon kajian dakwah dengan 
memposisikan event keagamaan urban sebagai praktik sosial dan kultural yang 
kompleks, bukan sekadar aktivitas penyampaian pesan normatif. Melalui kerangka 
liminalitas dan pendekatan fenomenologi, penelitian ini menunjukkan bahwa 
dakwah di ruang kota bekerja sebagai pengalaman ambang yang memberi jeda dari 
rutinitas urban serta membuka kemungkinan transformasi emosional dan spiritual 
jamaah. Kontribusi teoretisnya terletak pada pengintegrasian teori ritual dan 
pengalaman subjektif ke dalam studi dakwah, sehingga dakwah dipahami sebagai 
proses yang berlangsung dalam ruang, waktu, dan suasana yang dirancang secara 
sadar. Secara metodologis, penelitian ini menegaskan pentingnya pengalaman 
jamaah sebagai sumber makna utama dalam menilai keberhasilan dakwah. Temuan 
tentang peran event organizer memperkaya perspektif praktis dengan 
menunjukkan bahwa manajemen, estetika, dan dramaturgi acara merupakan 
bagian integral dari ritus dakwah urban. 

DAFTAR PUSTAKA 

Abdurrahman, M. S. (2020). Generasi Muda, Agama Islam, dan Media Baru (Studi 
Kualitatif Perilaku Keagamaan di Shift Gerakan Pemuda Hijrah, Kota 
Bandung). Anida (Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah), 20(1), 46–63. 
https://doi.org/10.15575/anida.v20i1.8713 

Alghamdi, A. A. (2020). Contribution Of Visual Representation Of Islamic Celebrations. 
179–186. https://doi.org/10.2495/IHA200151 

Alnashr, M. S. (2024). Pendekatan Fenomenologi Husserl dan Kontribusinya bagi 
Pengembangan Dakwah di Indonesia. Mu’ashir: Jurnal Dakwah dan 
Komunikasi Islam, 2(1), 471–492. 
https://doi.org/10.35878/muashir.v2i1.1206 

Arsitektur, A. J. T., Dianty, G. P., & Dwisusanto, Y. B. (2020). Activity in Bandung 
city square as a public open space with open field concept. Open Science Framework. 
https://doi.org/10.31219/osf.io/ghjtw 

Baulch, E., & Pramiyanti, A. (2018). Hijabers on Instagram: Using Visual Social 
Media to Construct the Ideal Muslim Woman. Social Media + Society, 4(4), 
2056305118800308. https://doi.org/10.1177/2056305118800308 

https://doi.org/10.15575/anida.v20i1.8713
https://doi.org/10.2495/IHA200151
https://doi.org/10.35878/muashir.v2i1.1206
https://doi.org/10.31219/osf.io/ghjtw
https://doi.org/10.1177/2056305118800308


Dede Irawan & Dudy Imanuddin Effendi 

 

364 Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 347-368 

 

Djufri. (2025). From Ritual Practice to Community Resilience: An Ethnographic 
Study on Local Cultural Strategies in Urban Makassar. Indonesian Journal of 
Social Development, 3(1), 15. https://doi.org/10.47134/jsd.v3i1.4538 

Edwards, A. (2022). ‘Therapeutic landscape’ experiences – redefining their 
relationship with the everyday. Health & Place, 75, 102796. 
https://doi.org/10.1016/j.healthplace.2022.102796 

Farchan, Y., & Rosharlianti, Z. (2021). The Trend of Hijrah: New Construction 
of Urban Millennial Muslim Identity in Indonesia. The Sociology of Islam, 4(2), 
182–205. https://doi.org/10.15642/jsi.2021.4.2.182-205 

Fealy, G., & White, S. (Ed.). (2008). Contributors. Dalam Expressing Islam (hlm. 
ix–x). ISEAS Publishing. https://doi.org/10.1355/9789812308528-002 

Hanan, H., & Hemanto, D. (2020). From clothing to culinary industries: Creativity 
in the making of place. Creative Industries Journal, 13(2), 117–136. 
https://doi.org/10.1080/17510694.2019.1673121 

Haryadi, D., & Munandar, A. (2021). Tafsir Kesalehan Sosial Bagi Anggota 
Komunitas Hijrah Terang Jakarta dan Shift Bandung. Jurnal Sosiologi Reflektif, 
15(2), 272. https://doi.org/10.14421/jsr.v15i2.1992 

Hasyim, W., Syafii, A., & Fauziah, A. (2023). Urban Sufism: Spiritulity Education 
For Middle Class Muslim. Forum Paedagogik, 13(2), 262–277. 
https://doi.org/10.24952/paedagogik.v13i2.6466 

Helmy, M. (2021). Sacred Places: The Interaction Between Space, Time and Faith. 
Dalam C. Gambardella, C. Cennamo, M. L. Germanà, M. F. Shahidan, & 
H. Bougdah (Ed.), Advances in Utopian Studies and Sacred Architecture (hlm. 29–
37). Springer International Publishing. https://doi.org/10.1007/978-3-030-
50765-7_5 

Khairullah & Recha Mardiianty Rachmi. (2024). Utilisasi Media Dan Komunikasi 

Visual Dalam Dakwah di Era 5.0. Al-Jamahiria : Jurnal Komunikasi dan 
Dakwah Islam, 2(2), 124–135. https://doi.org/10.30983/al-
jamahiria.v2i2.8667 

Lengauer, D. (2018). Sharing semangat taqwa: Social media and digital Islamic 
socialities in Bandung. Indonesia and the Malay World, 46(134), 5–23. 
https://doi.org/10.1080/13639811.2018.1415276 

Mardiani, R. (2021). Syiar Dalam Alunan Syair: Nasyid Seni Dakwah Islam di 
Bandung Tahun 1990-2004. Al-Isnad: Journal of Islamic Civilization History and 
Humanities, 2(2), 14–30. https://doi.org/10.22515/isnad.v2i2.4853 

Margono, R. B., & Zuraida, S. (2019). Public Space as an Urban Acupuncture: 
Learning From Bandung, Indonesia. Journal Of Applied Science (Japps), 1(1), 
022–033. https://doi.org/10.36870/japps.v1i1.5 

Nurdin, A., Suhartini, Rr., & Zainiyati, H. S. (2024). Komunikasi Religius 
Masyarakat Akar Rumput ‘Tak Tersentuh Media Online.’ Al Qalam: Jurnal 

https://doi.org/10.47134/jsd.v3i1.4538
https://doi.org/10.1016/j.healthplace.2022.102796
https://doi.org/10.15642/jsi.2021.4.2.182-205
https://doi.org/10.1355/9789812308528-002
https://doi.org/10.1080/17510694.2019.1673121
https://doi.org/10.14421/jsr.v15i2.1992
https://doi.org/10.24952/paedagogik.v13i2.6466
https://doi.org/10.1007/978-3-030-50765-7_5
https://doi.org/10.1007/978-3-030-50765-7_5
https://doi.org/10.30983/al-jamahiria.v2i2.8667
https://doi.org/10.30983/al-jamahiria.v2i2.8667
https://doi.org/10.1080/13639811.2018.1415276
https://doi.org/10.22515/isnad.v2i2.4853
https://doi.org/10.36870/japps.v1i1.5


Liminalitas Dakwah Urban dalam Event Keagamaan di Kota Bandung 

 

Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 347-368 365 

 

 

 

 

Ilmiah Keagamaan dan Kemasyarakatan, 18(2), 937. 
https://doi.org/10.35931/aq.v18i2.2837 

Páez, D., Rimé, B., Basabe, N., Wlodarczyk, A., & Zumeta, L. (2015). Psychosocial 
effects of perceived emotional synchrony in collective gatherings. Journal of 
Personality and Social Psychology, 108(5), 711–729. 
https://doi.org/10.1037/pspi0000014 

Portelli, S. (2025). Spirits of displacement: Gnawa rituals and gentrification in 
Casablanca. Focaal, 2025(102), 73–87. 
https://doi.org/10.3167/fcl.2023.042001 

Qomaruzzaman, B., & Busro, B. (2021). Doing Hijrah Through Music: A 
Religious Phenomenon Among Indonesian Musician Community. Studia 
Islamika, 28(2), 385–412. https://doi.org/10.36712/sdi.v28i2.13277 

Qurani, I. (2023). Implementasi Strategi Komunitas Pemuda Hijrah Dalam 

Dakwah dan Syiar Islam di Media Sosial. Hikmah : Jurnal Dakwah dan Sosial, 
1–7. https://doi.org/10.29313/hikmah.vi.2741 

Rahman, M. T., & Mufti, M. (2021a). Massification of youth religious studies to 
prevent juvenile delinquency in Bandung. HTS Teologiese Studies / Theological 
Studies, 77(4). https://doi.org/10.4102/hts.v77i4.7055 

Rahman, M. T., & Mufti, M. (2021b). Massification of youth religious studies to 
prevent juvenile delinquency in Bandung. HTS Teologiese Studies / Theological 
Studies, 77(4). https://doi.org/10.4102/hts.v77i4.7055 

Robby Arynalhaq Setiawan, Asep Ahmad Siddiq, & Malki Ahmad Nasir. (2025). 
Fenomena Cafe Sebagai Media Dakwah Kepada Generasi Z di Kota 
Bandung. Bandung Conference Series: Islamic Broadcast Communication, 5(1), 117–
124. https://doi.org/10.29313/bcsibc.v5i1.17584 

Rubiyatul Sadiyah, Komaruddin Shaleh, & Muhammad Fauzi Arif. (2024). 
Manajemen Media Center Masjid Raya Bandung Dalam Mempublikasikan 
Kegiatan Keagamaan Melalui Media Sosial. Bandung Conference Series: Islamic 
Broadcast Communication, 4(2), 249–253. 
https://doi.org/10.29313/bcsibc.v4i2.13377 

Rumelili, B. (2012). Liminal identities and processes of domestication and 
subversion in International Relations. Review of International Studies, 38(2), 
495–508. https://doi.org/10.1017/S0260210511000830 

Safei, A. A., & Armstrong, P. S. (2024). Mosque Management in Urban City: 
Bargaining between the Sacred and the Social Challenges. Wawasan: Jurnal 
Ilmiah Agama dan Sosial Budaya, 8(1), 43–54. 
https://doi.org/10.15575/jw.v8i1.26049 

Saint-Blancat, C., & Cancellieri, A. (2014). From invisibility to visibility? The 
appropriation of public space through a religious ritual: the Filipino 
procession of Santacruzan in Padua, Italy. Social & Cultural Geography, 15(6), 

https://doi.org/10.35931/aq.v18i2.2837
https://doi.org/10.1037/pspi0000014
https://doi.org/10.3167/fcl.2023.042001
https://doi.org/10.36712/sdi.v28i2.13277
https://doi.org/10.29313/hikmah.vi.2741
https://doi.org/10.4102/hts.v77i4.7055
https://doi.org/10.4102/hts.v77i4.7055
https://doi.org/10.29313/bcsibc.v5i1.17584
https://doi.org/10.29313/bcsibc.v4i2.13377
https://doi.org/10.1017/S0260210511000830
https://doi.org/10.15575/jw.v8i1.26049


Dede Irawan & Dudy Imanuddin Effendi 

 

366 Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 347-368 

 

645–663. https://doi.org/10.1080/14649365.2013.879494 
Saputra, E. (2022). Hybrid Identity of Urban Muslim Youth: The Case of Teras 

Dakwah Yogyakarta. ESENSIA: Jurnal Ilmu-Ilmu Ushuluddin, 23(1). 
https://doi.org/10.14421/esensia.v23i1.2910 

Setia, P., & Dilawati, R. (2021). Tren Baru Islam melalui Gerakan Hijrah: Studi 
Kasus Shift Pemuda Hijrah. Khazanah Theologia, 3(3), 131–146. 
https://doi.org/10.15575/kt.v3i3.12708 

Shikha Tiwari, Ritu Tripathi, & Aarti Srivastava. (2025). Exploring human 
experience through phenomenological research. International Journal of Science 
and Research Archive, 14(1), 1865–1871. 
https://doi.org/10.30574/ijsra.2025.14.1.0319 

Stenner, P. (2021). A Feast of Liminal Experiences and Expressions. Dalam B. 
Wagoner & T. Zittoun (Ed.), Experience on the Edge: Theorizing Liminality (hlm. 
173–196). Springer International Publishing. https://doi.org/10.1007/978-
3-030-83171-4_10 

Tian Sopyan Abdullah, Kurniati, N., & Shaleh, K. (2024). Peranan Dakwah 
Pesantren Persis 159 Ar-Risalah dalam Pemahaman Keagamaan Masyarakat 
Kelurahan Nyengseret. Jurnal Riset Komunikasi Penyiaran Islam, 39–46. 
https://doi.org/10.29313/jrkpi.v4i1.3745 

Tradisi Keagamaan Masyarakat Kota Bandung di Bulan Ramadan Tahun 1990-2000. (t.t.). 
Turner, V. (1991). The ritual process: Structure and anti-structure (7. print., 1. publ. 

Cornell paperbacks 1977). Cornell Univ. Pr. 
Wajabula, A. E. (2024). A Critical Study of Victor Turner’s Liminality, Religion, 

and Nationality. Jurnal Theologia, 34(2), 245–270. 
https://doi.org/10.21580/teo.2023.34.2.17798 

Wels, H., Van Der Waal, K., Spiegel, A., & Kamsteeg, F. (2011). Victor Turner 
and liminality: An introduction. Anthropology Southern Africa, 34(1–2), 1–4. 
https://doi.org/10.1080/23323256.2011.11500002 

Wu, S., Li, Y., Wood, E. H., Senaux, B., & Dai, G. (2020). Liminality and festivals 
Insights from the East. Annals of Tourism Research, 80, 102810. 
https://doi.org/10.1016/j.annals.2019.102810 

Yujin, K. (2017). Making “Creative” Movement: Transformation of Urban 
Culture and Politics in Bandung, Indonesia. Geographical Review of Japan Series 
B, 90 (1), 17–25. https://doi.org/10.4157/geogrevjapanb.90.17 

Zamhari, A., & Mustofa, I. (2020). The Popular Da’wah Movement In Urban 
Communities: The Role of Hadrami Scholars’ Da’wah In Response To 

Religious Radicalism In Indonesia. Akademika : Jurnal Pemikiran Islam, 25(1), 
185. https://doi.org/10.32332/akademika.v25i1.2385 

Zayadi, Z. (2023). Tradition And Modernization: Dialectical Tensions In Creative 
Religious Practices of The Sundanese Urban Communities. Creativity Studies, 

https://doi.org/10.1080/14649365.2013.879494
https://doi.org/10.14421/esensia.v23i1.2910
https://doi.org/10.15575/kt.v3i3.12708
https://doi.org/10.30574/ijsra.2025.14.1.0319
https://doi.org/10.1007/978-3-030-83171-4_10
https://doi.org/10.1007/978-3-030-83171-4_10
https://doi.org/10.29313/jrkpi.v4i1.3745
https://doi.org/10.21580/teo.2023.34.2.17798
https://doi.org/10.1080/23323256.2011.11500002
https://doi.org/10.1016/j.annals.2019.102810
https://doi.org/10.4157/geogrevjapanb.90.17
https://doi.org/10.32332/akademika.v25i1.2385


Liminalitas Dakwah Urban dalam Event Keagamaan di Kota Bandung 

 

Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 347-368 367 

 

 

 

 

16(2), 637–649. https://doi.org/10.3846/cs.2023.18307 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://doi.org/10.3846/cs.2023.18307

