% Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu dakwah
\)»/s’\ Volume 25, Nomor 2, 2025, 347-368
\'6 \} DOI: 10.15575/anida.v25i2.52511
/:0 Fakultas Dakwah dan Komunikasi, UIN Sunan Gunung Djati Bandung
W https://journal. uinsgd.ac.id/index.php/anida

Liminalitas Dakwah Urban dalam Event Keagamaan di
Kota Bandung

Dede Irawan" & Dudy Imanuddin Effendi’
2UIN Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia
*dedeirawan(@uinsgsd.ac.id

ABSTRACT

This study examines how urban da’wab events shape religious excperience through ritual processes
infused with liminal atmospheres. The study focuses on Bandung as a social landscape that is
both creative and deeply religions, where various religions events are organized by communities,
mosque administrators, and event organizers. Using a phenomenological approach through in-
depth interviews and observation, the research finds that da’wah events function not only as
arenas of religions communication but also develop into episodic rituals. Participants step away
from their daily routines, enter an in-between space filled with symbols and collective energy, and
return to everyday life carrying renewed spiritual meaning. This process illustrates how urban
da’wah adopts a ritual structure that binds identity, fosters communitas, and links religious
expression with the cultural dynamics of the city.

Keywords: Liminality; religious ritual; urban da’wab.

PENDAHULUAN

Latar belakang penelitian ini berangkat dari pengamatan terhadap semakin
intensifnya penyelenggaraan event-event keagamaan di Kota Bandung yang
menyatukan dakwah, hiburan, dan pengalaman religius dalam satu rangkaian
kegiatan yang terstruktur (Robby Arynalhaq Setiawan et al., 2025). Fenomena ini
menunjukkan bahwa dakwah tidak lagi berdiri sebagai aktivitas komunikasi
semata, melainkan telah menjadi praktik sosial yang memiliki bentuk, ritme, dan
simbol-simbol tertentu (Haryadi & Munandar, 2021). Kota Bandung yang dikenal
kreatif dan multikultural menghadirkan ruang yang subur bagi perkembangan
model dakwah ini, terutama ketitka masyarakat urban menunjukkan
kecenderungan menginginkan pengalaman religius yang lebih komunal dan
menyentuh indera (Mardiani, 2021; Zayadi, 2023).

Pola-pola yang berulang dalam struktur acara, tata ruang, dan simbol visual
menunjukkan adanya proses ritualisasi yang mulai mengakar dalam setiap
penyelenggaraan event keagamaan. Fenomena tersebut memiliki akar sosial yang

Diterima: Oktober 2025. Disetujui: November 2025. Dipublikasikan: Desember 2025 347



Dede Irawan & Dudy Imanuddin Effendi

kuat dalam dinamika kota Bandung sebagai kota kreatif dan kota dengan
komunitas muslim perkotaan yang aktif (Zayadi, 2023). Kecenderungan
masyarakat urban untuk mencari pengalaman religius yang lebih menyentuh
emosi, lebih interaktif, dan lebih mencerminkan identitas kultural mereka
mendorong munculnya format dakwah yang mengombinasikan unsur spiritual,
hiburan, estetika, dan performans (Rahman & Mufti, 2021). Tak hanya itu,
perkembangan industri kreatif turut mempengaruhi cara dakwah dikemas, mulai
dari tata panggung, desain visual, alur dramaturgi, hingga teknik komunikasi
penceramah (Qomaruzzaman & Busro, 2021). Munculnya kesadaran bahwa
dakwah adalah juga pengalaman inderawi memperkuat proses ritualisasi dalam
event-event tersebut.

Penelitian empiris sebelumnya mendukung arah perubahan ini. Studi
sebelumya menunjukkan bahwa acara keagamaan urban di Indonesia semakin
menampilkan penggabungan antara budaya populer dan ekspresi keislaman,
sehingga menciptakan atmosfer ritual yang lebih cair namun berdaya tarik tinggi
(Saputra, 2022). Sementara itu, kajian tentang penyajian Islam di ruang publik kini
sangat dipengaruhi oleh medium dan produksi visual, yang berimplikasi pada
kuatnya dimensi performatif dalam aktivitas keagamaan (Alghamdi, 2020; Baulch
& Pramiyanti, 2018). Selanjutnya studi tentang komunitas hijrah urban
menegaskan bahwa kelompok muslim kelas menengah menggunakan event publik
sebagal sarana menegosiasikan identitas religius melalui praktik ritual yang tampak
spontan namun sebenarnya diorganisasi secara sistematis (Farchan & Rosharlianti,
2021; Qomaruzzaman & Busro, 2021; Setia & Dilawati, 2021). Selain itu, laporan
Fealy dan White (2008) tentang perkembangan budaya Islam kontemporer di
Indonesia memperlihatkan bagaimana perjumpaan antara religiusitas dan
kreativitas kota memunculkan bentuk-bentuk ritual baru yang berangkat dari
budaya populer. Gambaran serupa terlihat dalam studi Protelli (2025) yang
mencatat bahwa ekspresi keagamaan masyarakat urban berkembang menjadi lebih
simbolik, performatif, dan berbasis pengalaman komunal.

Beberapa penelitian tersebut menyediakan konteks ilmiah yang solid
bahwa ritualisasi dalam event keagamaan merupakan fenomena nyata dan terus
berkembang, meskipun belum banyak dikaji secara spesifik di Kota Bandung. Hal
ini membuka ruang bagi penelitian baru yang dapat memperdalam pemahaman
tentang bagaimana dakwah mengalami pembentukan ritual melalui bentuk-bentuk
event yang hidup dan dinamis.

Dalam kerangka teoritis, konsep ritual dari Victor Turner (1991)
memberikan pijakan penting untuk memahami suasana liminal yang muncul dalam
event keagamaan. Turner menjelaskan bahwa melalui urutan kegiatan, simbolisasi,
dan intensitas emosional, peserta memasuki ruang ambang yang memupuk rasa
kebersamaan dan transformasi identitas. Event dakwah di Bandung menunjukkan

348 Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 347-368



Liminalitas Dakwah Urban dalam Event Keagamaan di Kota Bandung

pola serupa, misalnya melalui momen puncak ceramah, lantunan doa kolektif, atau
penggunaan simbol visual yang mengikat emosi massa. Pola-pola repetitif inilah
yang menandai bahwa event keagamaan bekerja sebagai struktur ritual yang
membentuk pengalaman religius secara bersama-sama.

Kerangka teori tersebut memperjelas arah penelitian ini. Pertanyaan
mengenai bagaimana ritualisasi dakwah terbentuk dalam event keagamaan menjadi
relevan ketika dikaitkan dengan struktur acara, simbol, ruang, dan intensitas
komunikasi. Dengan landasan tersebut, penelitian ini bertujuan mengungkap pola
ritualisasi dalam event dakwah di Kota Bandung,.

Penelitian ini menggunakan pendekatan fenomenologi untuk memahami
pengalaman religius yang muncul dalam rangkaian event dakwah secara lebih
mendalam (Alnashr, 2024). Melalui metode ini, peneliti berupaya menangkap
makna yang dihayati peserta, penyelenggara, maupun pihak yang terlibat langsung
dalam proses penyusunan dan penyelenggaraan event keagamaan. Wawancara
mendalam dan observasi situasional memungkinkan penggalian terhadap
bagaimana individu merasakan pemisahan dari rutinitas, memasuki ruang liminal,
dan mengalami transformasi emosional selama berlangsungnya acara. Pendekatan
fenomenologi membantu mengungkap dimensi batiniah yang tidak tampak pada
permukaan visual atau struktur acara, sehingga gambaran tentang ritualisasi
dakwah dapat disajikan secara lebih utuh dan berakar pada pengalaman lived
experience para pelakunya (Shikha Tiwari et al., 2025).

HASIL DAN PEMBAHASAN
Bandung Kota Agamis dengan Dinamika Event Keagamaan

Bandung, sebagai kota yang memiliki banyak dimensi sosial dan budaya,
menunjukkan sintesis yang menarik antara kreativitas budaya dan pengaruh
religius. Sebagai salah satu pusat pendidikan Islam di Indonesia, kota ini dikelilingi
oleh lembaga pendidikan Islam, pesantren modern, dan berbagai komunitas kajian
yang aktif. Keberadaan lembaga-lembaga ini bukan hanya berfungsi sebagai pusat
pendidikan, tetapi juga sebagai medium untuk menyebarkan nilai-nilai spiritual
yang penting dalam kehidupan masyarakat. Penelitian menunjukkan bahwa
pengalaman keagamaan masyarakat terhubung dengan proses pembelajaran yang
diajarkan oleh kyai dan guru, yang membentuk pengalaman religius mereka dalam
praktik ibadah seperti sholat dan puasa (Nurdin et al., 2024).

Dalam beberapa tahun terakhir, perkembangan kegiatan keagamaan di
ruang publik semakin pesat, menciptakan atmosfer di mana estetika kehidupan
urban sejalan dengan ekspresi spiritual. Berbagai acara keagamaan yang
diselenggarakan secara terbuka mampu menarik partisipasi massa, sementara
media sosial dimanfaatkan untuk menyebarluaskan informasi tentang kegiatan
tersebut, seperti yang dilakukan oleh Media Center Masjid Raya Bandung. Melalui

Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 347-368 349



Dede Irawan & Dudy Imanuddin Effendi

platform sosial media seperti Instagram, masjid-masjid besar di Bandung
memperluas jangkauan dakwah mereka, menjadikan agama lebih mendekati
masyarakat urban dengan cara yang modern (Rubiyatul Sadiyah et al., 2024)

Salah satu contoh konkret dari interaksi antara agama dan budaya dalam
konteks Bandung adalah kegiatan dakwah oleh pesantren Persis 159 Ar-Risalah
yang berfokus pada penguatan dan pemahaman keagamaan di lingkungan
masyarakat (Tian Sopyan Abdullah et al., 2024). Kegiatan-kegiatan ini tidak hanya
mendalami pemahaman Islam, tetapi juga berfungsi untuk meningkatkan
solidaritas dan kerukunan di antara komunitas yang majemuk. Dengan demikian,
kegiatan keagamaan di Bandung berperan penting dalam membentuk kehidupan
sosial dan menegaskan identitas religius kota ini.

Di berbagai titik kota, event keagamaan hadir sebagai fenomena rutin yang
meramaikan kalender sosial. Tabligh akbar, kajian tematik, festival hijrah, perayaan
hari besar Islam, dan majelis zikir berskala besar menjadi bagian dari lanskap sosial
Bandung yang tak terpisahkan (Rahman & Mufti, 2021). Event-event semacam ini
sering diselenggarakan di ruang terbuka publik, lapangan kota, gedung kreatif,
hingga masjid-masjid besar yang telah lama menjadi pusat pembentukan identitas
religius warganya (Safei & Armstrong, 2024). Di balik setiap acara hadir dinamika
sosial yang menunjukkan bahwa masyarakat urban tidak hanya mencari
pengetahuan keagamaan, tetapi juga pengalaman spiritual yang lebih emosional
dan komunal (Abdurrahman, 2020).

Bandung berada dalam lingkungan sosial tempat budaya populer dan
religiusitas dapat saling berinteraksi secara cair. Hal ini tampak dari berbagai
bentuk pengemasan event keagamaan yang memadukan unsur estetika visual,
musik religius, strategi komunikasi modern, dan gaya penceramah yang dekat
dengan selera anak muda kota (Lengauer, 2018). Di sini, dakwah tidak lagi hadir
sebagai ceramah tunggal, melainkan sebagai rangkaian performans yang
menyentuh dimensi simbolik dan emosional peserta. Format ini mencerminkan
watak Bandung sebagai kota kreatif yang mampu menjadikan dakwah bagian dari
budaya urban kontemporer (Hanan & Hemanto, 2020; Yujin, 2017) .

Fenomena tersebut tidak berdiri sendiri, tetapi dipengaruhi oleh kuatnya
kelas menengah muslim Bandung yang terus berkembang. Kelompok ini memiliki
kebutuhan spiritual yang paralel dengan aspirasi identitas modern (Hasyim et al.,
2023). Mereka mencari ruang sosial yang tidak hanya menawarkan pemahaman
agama, tetapi juga menyediakan pengalaman kolektif, penguatan identitas, dan rasa
memiliki terhadap komunitas. Event keagamaan menjadi ruang ideal bagi
kebutuhan tersebut karena menawarkan suasana yang teratur, simbolik, dan
menggabungkan unsur ritual dengan narasi motivasional. Pola partisipasi inilah
yang memperlihatkan proses ritualisasi dakwah secara lebih nyata.

Seiring perkembangan komunitas hijrah dan kelompok kajian yang aktif,

350 Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 347-368



Liminalitas Dakwah Urban dalam Event Keagamaan di Kota Bandung

Bandung menjelma menjadi salah satu kota dengan ekosistem dakwah urban
paling dinamis di Indonesia. Komunitas seperti Pemuda Hijrah, One Day One
Juz, dan berbagai kelompok halagah kampus, masjid, dan ruang kreatif turut
berperan membentuk budaya keagamaan baru. Mereka mengisi ruang kota dengan
aktivitas yang kuat muatan emosinya dan sering kali disusun secara sistematis,
mulai dari pembukaan, puncak acara, hingga penutup yang bersifat simbolik
(Rahman & Mufti, 2021). Pada titik inilah, Bandung tidak hanya menjadi kota
agamis, tetapi juga kota dengan ritual-ritual keagamaan baru yang tumbuh dari
ruang publik.

Ruang publik Bandung juga menyediakan infrastruktur yang mendukung
tumbuhnya berbagai event keagamaan. Fasilitas kota seperti Alun-Alun Bandung,
Gasibu, Gedung Sate, hingga area publik di pusat perbelanjaan menjadi panggung
bagi dakwah yang bertransformasi menjadi pengalaman bersama (Dianty &
Dwisusanto, 2020; Margono & Zuraida, 2019). Ketika kerumunan berkumpul
untuk mengikuti ceramah, melantunkan dzikir, atau merayakan hari besar Islam,
ruang kota berubah menjadi arena ritual yang mengundang ekstase kolektif. Inilah
proses di mana ruang material perkotaan melebur dengan ruang simbolik
keagamaan, menciptakan pengalaman liminal sebagaimana dibahas oleh Victor
Turner (Wajabula, 2024; Wels et al., 2011).

Pertumbuhan event keagamaan ini juga menunjukkan bagaimana
masyarakat Bandung membentuk identitas religiusnya melalui partisipasi dalam
ritual-ritual publik yang berulang. Keterlibatan dalam event dakwah menjadi cara
baru bagi masyarakat untuk menyatakan keislamannya secara terbuka dan
sekaligus merasakan kedekatan dengan sesama. Dalam suasana ini, event
keagamaan berfungsi bukan hanya sebagai medium penyampaian pesan, tetapi
juga sebagali ritual kolektif yang memperkuat ikatan sosial dan rasa kebersamaan.
Ritme acara, tata ruang, simbol-simbol, dan estetika panggung bekerja
membangun suasana yang lebih dari sekadar kegiatan edukatif, melainkan
pengalaman religius yang menyentuh dimensi emosional dan performatif.

Di dalam dinamika tersebut, Bandung memperlihatkan wajah kota yang
tidak hanya religius, tetapi juga kreatif dalam merayakan keberagamaan. Relasi
antara kota, warganya, dan ruang publik keagamaan membentuk lanskap sosial
yang unik, di mana dakwah tampil sebagai ritual modern yang berlangsung dalam
struktur acara yang terencana dan melibatkan partisipasi luas. Fenomena ini
menjadi dasar penting untuk memahami proses ritualisasi dakwah dalam event
keagamaan, serta bagaimana masyarakat urban Bandung membentuk dan
memaknai identitas keagamaannya di tengah konteks budaya kota yang terus
berkembang.

Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 347-368 351



Dede Irawan & Dudy Imanuddin Effendi

Event Dakwah Sebagai Ritual Liminal

Perkembangan dakwah urban di Kota Bandung memperlihatkan transformasi
yang sangat dinamis dalam satu dekade terakhir. Dakwah tidak lagi sekadar
berlangsung dalam ruang-ruang keagamaan tradisional seperti masjid, madrasah,
atau forum pengajian tetap, melainkan muncul dalam bentuk event keagamaan
yang disusun secara profesional, fleksibel, dan terbuka bagi berbagai kalangan.
Fenomena ini berkelindan dengan karakter Kota Bandung sebagai kota kreatif,
pusat kebudayaan anak muda, sekaligus kota dengan populasi muslim yang kuat.
Di tengah suasana sosial seperti itu, event keagamaan menjelma menjadi struktur
ritual baru yang bersifat episodik, instan, dan sarat pengalaman emosional. Ketika
masyarakat datang ke event dakwah, mereka tidak hanya datang untuk mendengar
ceramah, melainkan memasuki sebuah ruang sosial yang mengandung proses
simbolik sebagaimana dijelaskan Victor Turner melalui konsep separation, liminality,
hingga communitas. Inilah yang menjadikan event keagamaan di Bandung sebagai
bentuk ritual liminal yang khas dalam lanskap keberagamaan urban.

Event dakwah pada konteks Bandung hadir dalam banyak bentuk kajian
tematik yang beredar melalui poster digital, tabligh akbar yang menghadirkan
ribuan peserta, hingga konser dakwah seperti yang tergambar dalam flyer dan
publikasi daring. Masing-masing format itu menghadirkan suasana ritual yang
berbeda, tetapi memiliki kesamaan dalam hal struktur simbolik yang diciptakan
secara sadar. Ruang dakwah tidak lagi terikat pada peringatan hari besar Islam,
melainkan terjadwal mengikuti ritme kebutuhan jemaah urban yang mencari
pengalaman spiritual singkat, fleksibel, dan mudah diakses.

Sumber; https:
amal-virtual-ramadhan

Gambar 1. Flyer Event Dakwah di Instagram

Dokumentasi file menunjukkan bagaimana kajian tematik tersebar melalui
akun Instagram komunitas dakwah, di mana setiap poster menawarkan tema-tema
yang dekat dengan kehidupan sehari-hati jemaah, seperti relasi keluarga, kesehatan
mental, hubungan remaja, hingga motivasi hidup. Pola ini menunjukkan bahwa
event dakwah menyesuaikan diri dengan gaya hidup masyarakat kota: cepat,

352 Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 347-368


https://www.abulyatama.or.id/berita/read/berita-abulyatama/536/konser-amal-virtual-ramadhan
https://www.abulyatama.or.id/berita/read/berita-abulyatama/536/konser-amal-virtual-ramadhan

Liminalitas Dakwah Urban dalam Event Keagamaan di Kota Bandung

praktis, dan bertumpu pada pengalaman emosional ketimbang pendidikan jangka
panjang.

Dalam konteks teori Victor Turner (1991), bentuk-bentuk dakwah urban
ini dapat dipahami melalui tiga fase ritual. Fase perfama adalah separation, yaitu
proses pemisahan diri seseorang dari dunia sehari-hari untuk memasuki ruang
yang dianggap istimewa (Edwards, 2022). Pada event keagamaan, pemisahan ini
terlihat ketika masyarakat yang biasanya disibukkan oleh pekerjaan, hiruk-pikuk
kota, dan kehidupan digital, memilih menyisihkan waktu khusus untuk datang ke
suatu event dakwah. Kehadiran mereka menunjukkan tindakan simbolik untuk
melangkah keluar dari rutinitas profan menuju ruang spiritual. Flyer kajian atau
konser dakwah menjadi semacam panggilan ritual yang mengajak individu keluar
dari alur harian menuju ruang yang menawarkan kedalaman emosional dan
spiritual yang berbeda. Dalam. temuan lapangan, ritme kehadiran masyarakat
digambarkan bukan sebagai aktivitas reguler, tetapi sebagai kunjungan singkat ke
ruang spiritual yang hanya terjadi pada momen-momen tertentu, selaras dengan
konsep pemisahan dalam ritual Turner.

Setelah meninggalkan rutinitas, peserta memasuki fase liminality, yaitu
masa ambang di mana suasana kolektif tercipta melalui simbol, emosi, dan
aktivitas bersama (Wu et al., 2020) . Kedua fase liminal, pada fase ini, event dakwah
menciptakan pengalaman transisi sebuah ruang simbolik antara profan dan sakral.
Data dalam file menunjukkan bagaimana event dakwah dikemas dengan estetika
visual, tata panggung, musik religi, hingga narrative building oleh ustaz yang populer
di media sosial. Penataan suasana semacam itu membentuk atmosfer liminal yang
membuat peserta merasa berada di ruang terpisah dari dunia sehari-hari. Konser
dakwah dalam menyambut Ramadhan misalnya, menghadirkan suasana
transformatif melalui musik, pesan motivasional, dan tampilan visual yang
memindahkan fokus peserta dari kehidupan rutin menuju pengalaman religius
yang intens. Fenomena ini sejalan dengan gagasan Turner bahwa pada fase liminal,
peserta ritual berada dalam kondisi di mana batas-batas identitas dan struktur
sosial menjadi cair sehingga memungkinkan munculnya makna baru (Rumelili,
2012)

Wawancara dengan TD (2025) semakin menegaskan proses liminal ini. TD
(2025) menjelaskan bahwa kegiatan dakwah yang awalnya hanya berupa kumpulan
jemaah kecil berkembang menjadi komunitas, dan kini menjadi event organizer
(EO) profesional yang mengatur suasana dakwah layaknya sebuah pertunjukan
sosial. Awalnya cuma kumpulan jemaah, kemudian jadi komunitas, sekarang
berkembang lagi jadi semacam event organizer pengajian, ujar TD. Ucapan ini
menggambarkan bahwa dakwah tidak hanya bergeser dalam skala, tetapi juga
dalam struktur ritualnya (Helmy, 2021). EO bertindak sebagai ritual specialist yang
merancang alur acara, memilih ustaz yang sedang viral di YouTube, menentukan

Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 347-368 353



Dede Irawan & Dudy Imanuddin Effendi

tema, dan menciptakan dramaturgi keagamaan. Semua elemen itu mempertegas
suasana liminal karena peserta seolah memasuki ruang suci sementara yang
dirancang secara estetis dan emosional (Saint-Blancat & Cancellieri, 2014).

Dalam fase liminal, Turner (1991) menyebut hadirnya communitas, yaitu
rasa kebersamaan yang muncul tanpa hirarki (Helmy, 2021). Pada event dakwah
di Bandung, communitas tampak dari bagaimana jemaah datang dari berbagai latar
sosial anak muda, keluarga, pekerja, pelajar dan duduk bersama tanpa batas
struktur sosial. Event dakwah menciptakan ruang inklusif yang tidak memerlukan
kompetensi teologis tertentu; cukup hadir dan terlibat dalam suasana spiritual yang
terbangun. Beberapa bagian data menunjukkan bahwa event dakwah bersifat
sangat terbuka, bahkan sengaja dirancang agar siapa saja dapat ikut serta, tanpa
memandang latar sosial atau tingkat pendidikan agama. Dokumen mencatat bahwa
event-event dakwah ini menciptakan ruang sosial inklusif yang meniadakan batas
sosial, sehingga siapapun dapat merasakan pengalaman religius secara langsung.
Situasi ini sejalan dengan konsep communitas Turner yang memandang bahwa
dalam ritual, individu dibebaskan dari identitas sosialnya dan dipersatukan oleh
pengalaman simbolik bersama.

Selain  struktur ritual, dinamika manajemen event dakwah juga
menunjukkan bagaimana struktur liminal dikelola secara profesional. Wawancara
dengan TD (2024) mengungkapkan bahwa EO dakwah tidak lagi
menyelenggarakan kajian berdasarkan kalender keagamaan tradisional. Mereka
memilih waktu secara fleksibel, menyesuaikan tema dengan kebutuhan psikologis
dan sosial jemaah. Tema seperti kesehatan mental, masalah rumah tangga, dan
hubungan remaja menjadi materi pilihan karena dianggap lebih dekat dengan
keseharian warga kota. Pemilihan tema seperti ini memperlihatkan bagaimana
event dakwah menjadi sarana pemenuhan kebutuhan emosional masyarakat
urban, sehingga ritus dakwah tidak lagi hanya mengajarkan pengetahuan agama,
tetapi juga menjadi ruang katarsis sosial yang meneguhkan identitas peserta.

Penguatan suasana liminal tidak hanya terjadi melalui tema, tetapi juga
melalui penataan ruang. TD (2025) menjelaskan bahwa pemilihan lokasi dakwah
menjadi pertimbangan penting: masjid yang terkenal, akses transportasi mudah,
dan fasilitas lengkap menjadi pilihan utama. Masjid seperti Masjid Al-Lathif,
Masjid Al-Ukhuwwah, hingga Masjid Trans Studio sering dipilih karena mampu
menampung banyak jemaah dan memberikan sensasi ruang yang berbeda dari
masjid lingkungan biasa. Dengan demikian, ruang dakwah pada event-event
tersebut mengalami transformasi menjadi ruang liminal yang mendukung
pengalaman spiritual kolektif. Bahkan masjid perumahan seperti Cherry Field
pernah digunakan ketika EO tertentu ingin mendekatkan diri pada komunitas
lokal. Ruang-ruang ini menjadi titik temu antara kesakralan dan performativitas,
antara tradisi dan kreativitas kota.

354 Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 347-368



Liminalitas Dakwah Urban dalam Event Keagamaan di Kota Bandung

Dalam kerangka teori Turner, liminalitas tidak hanya menghadirkan
pengalaman emosional, tetapi juga memungkinkan pembentukan identitas. Event
dakwah di Bandung menciptakan ruang bagi jemaah untuk memperbarui
komitmen spiritual mereka. Data menunjukkan bahwa banyak peserta datang
bukan untuk mengikuti rangkaian pembelajaran agama yang berkelanjutan, tetapi
untuk “mengisi kekosongan spiritual” secara cepat dan instan. Inilah yang
membuat event dakwah bersifat ritual episodik: terjadi pada momen tertentu,
tetapi memiliki daya transformasi emosional yang signifikan. Turner menyebut
proses ini sebagai reaggregation, yaitu kembalinya peserta ke kehidupan sehari-
hari dengan membawa makna baru. Dalam konteks urban, peserta event dakwah
kembali ke rutinitas kota dengan perasaan lebih tenang, lebih religius, atau lebih
termotivasi, meski tanpa proses pendidikan agama yang panjang.

Pembiayaan dan manajemen event dakwah juga menjadi bagian dari ritual
liminal yang terstruktur. TD (2025) menjelaskan bahwa untuk mendatangkan
ustaz-ustaz populer, EO harus menyiapkan biaya transportasi yang besar. Oleh
karena itu, sponsor, donasi, dan kencleng jemaah menjadi bagian dari ritual
ekonomi yang menghidupi kegiatan dakwah modern. Model pendanaan ini tidak
hanya mencerminkan fleksibilitas, tetapi juga partisipasi kolektif yang memperkuat
communitas. Jemaah bukan hanya hadir sebagai penonton, tetapi juga tetlibat
secara finansial dalam menjaga keberlangsungan acara dan masjid tempat
penyelenggaraan dakwah. Hasil donasi bahkan dibagi untuk membantu
operasional masjid, termasuk perawatan kebersihan, sebagaimana dijelaskan TD
(2025). Hal ini memperlihatkan bahwa event dakwah menjadi arena ritual yang
menghubungkan komunitas, masjid, sponsor, dan pendakwah dalam satu jaringan
sosial yang saling menghidupi.

Fenomena event dakwah di Bandung juga menghadirkan bentuk-bentuk
liminalitas yang dipengaruhi oleh budaya popular (Stenner, 2021). Ketika musik
religi, visual digital, dan selebritas ustaz bersatu dalam satu acara, event dakwah
menjadi ruang estetis yang memperkuat pengalaman spiritual. Dokumentasi dalam
file menggambarkan bagaimana konser dakwah atau tabligh akbar menggunakan
format hiburan untuk membangun energi kolektif peserta. Penggunaan estetika
semacam ini sejalan dengan pandangan Turner bahwa performativitas adalah
bagian dari proses liminal: ritus selalu memiliki unsur dramatik yang memperkuat
keterlibatan emosional peserta. Dalam konteks urban, dramatik ini hadir melalui
tata panggung, cahaya, suara, dan narasi digital yang memandu peserta untuk
memasuki suasana ambang.

Dengan demikian, event keagamaan di Kota Bandung dapat dipahami
bukan hanya sebagai forum ceramah, tetapi sebagai ritual liminal modern yang
memenuhi kebutuhan spiritual, emosional, dan sosial masyarakat kota. Ketika
jemaah memasuki event tersebut, mereka melintasi struktur ritual Turner: mereka

Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 347-368 355



Dede Irawan & Dudy Imanuddin Effendi

melepaskan diri dari rutinitas, memasuki ruang ambang yang penuh simbol dan
pengalaman emosional, membentuk communitas dengan peserta lain, dan kembali
ke dunia profan dengan identitas yang diperbarui. Semua ini terjadi dalam ruang
yang dirancang dengan estetika modern, dikelola oleh EO, dan dihidupi oleh
komunitas muslim urban. Event keagamaan menjadi cermin bagaimana
masyarakat Bandung membentuk ritus baru ritus yang cepat, fleksibel, berorientasi
pengalaman, dan mencerminkan identitas kota yang religius sekaligus kreatif.

Struktur Ritual Event Dakwah

Keberadaan EO dakwah di Bandung menandai fase penting dalam ritualisasi
dakwah urban. EO tidak hanya menjadi pengelola teknis, tetapi berfungsi sebagai
perancang pengalaman ritual. Dalam teori Turner (1991), ritual biasanya dipandu
oleh tokoh tertentu pemuka adat, pemimpin upacara, atau figur religius. Dalam
konteks dakwah urban, peran itu kini diambil alih oleh EO yang menjadi mediator
antara peserta, penceramah, dan suasana acara. EO berperan sebagai specialist of
ritnal yang menentukan bagaimana ritus berlangsung.

Dalam tugasnya, EO menyusun struktur acara secara sistematis. Mereka
menentukan urutan pembukaan, transisi, puncak acara, hingga penutupan. Dalam
event besar, EO menggunakan tata panggung profesional, sound system
berkualitas, serta audiovisual yang dirancang untuk menstimulasi emosi peserta.
Proses desain suasana ini menciptakan pengalaman liminal yang lebih kuat,
mengingatkan pada gambaran Turner bahwa ritual membutuhkan unsur dramatis
untuk membawa peserta keluar dari rutinitas sosial. EO modern melaksanakan
fungsi ini dengan pendekatan teknis sekaligus estetis.

Wawancara TD (2025) mengungkapkan bahwa EO juga berperan dalam
memilih ustaz yang sesuai dengan karakter peserta. Seorang penceramah tidak
hanya dinilai dari kekayaan materi dakwah, tetapi juga dari performativitasnya: cara
berbicara, selera humor, kemampuan membangun atmosfer, serta kedekatannya
dengan gaya komunikasi digital. Hal ini menunjukkan bahwa EO bekerja sebagai
kurator ritual, memilih figur-figur yang memiliki kemampuan memandu peserta
memasuki pengalaman transformatif.

Selain itu, EO juga mengurus aspek logistik yang tidak kalah pentingnya.
Perjalanan ustaz, makan dan minum, akomodasi, hingga kebutuhan teknis lainnya
semua berada dalam pengelolaan EO. Logistik adalah bagian penting dari ritus
karena memastikan bahwa pengalaman ritual berjalan lancar dan tanpa hambatan.
Turner menjelaskan bahwa ritus memerlukan persiapan mendalam, dan dalam
konteks modern, persiapan itu diwujudkan melalui profesionalisme EO.

Dalam banyak kasus, EO bahkan menentukan tema acara berdasarkan
kebutuhan emosional pasar. Mereka menyesuaikan tema dakwah dengan masalah
psikososial masyarakat urban: kecemasan, keluarga, hubungan percintaan,

356 Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 347-368



Liminalitas Dakwah Urban dalam Event Keagamaan di Kota Bandung

motivasi hidup, dan sejenisnya. Pendekatan ini memperlihatkan bahwa EO tidak
hanya memfasilitasi ritus, tetapi juga membaca kebutuhan emosional jemaah.
Dengan demikian, EO berfungsi sebagai mediator antara kebutuhan spiritual
masyarakat dan bentuk ritual yang sesuai.

Tugas EO selanjutnya, yaiut membangun jejaring dengan sponsor,
donatur, dan pengurus masjid. Jaringan ini berfungsi sebagai fondasi ekonomi
yang menopang keberlangsungan ritus. Dalam ritus tradisional, biaya upacara
biasanya ditanggung secara komunal oleh masyarakat. Dalam ritus modern,
pendanaan menjadi lebih kompleks dan melibatkan pihak-pihak yang tidak hadir
secara langsung. EO mengelola kompleksitas ini sehingga event dakwah tetap
dapat berjalan rutin dan berkelanjutan.

Pada akhirnya, EO dakwah menjadi aktor kunci dalam menciptakan event
keagamaan sebagai ritus liminal. Tanpa peran EO, dakwah urban mungkin masih
berada dalam format tradisional. EO mengubah dakwah menjadi pengalaman
intens, dramatik, dan transformatif persis seperti yang Turner gambarkan sebagai
inti dari proses ritual. Mereka adalah pengatur suasana, penentu alur, dan
perancang pengalaman spiritual bagi masyarakat urban Bandung.

Selain EO, peserta event dakwah memegang peran penting dalam
menciptakan suasana liminal. Mereka datang bukan hanya sebagai pendengar
pasif, tetapi sebagai individu yang membawa harapan, keresahan, dan keterputusan
dari rutinitas kota. Kehadiran mereka mencerminkan kebutuhan masyarakat
modern akan ruang jeda dari tekanan hidup. Turner menjelaskan bahwa dalam
fase liminal, peserta memasuki kondisi di mana identitas sosial mereka menjadi
cair dan struktur kehidupan sehari-hari ditanggalkan. Hal ini terlihat jelas dalam
event dakwah Bandung.

Banyak peserta datang dengan motivasi personal, mulai dari keinginan
mengisi kekosongan spiritual hingga kebutuhan mencari ketenangan. Beberapa
peserta merasa bahwa datang ke event dakwah memberikan mereka kesempatan
untuk. mengatur ulang batin setelah menjalani intensitas pekerjaan dan kehidupan
kota. Dalam konteks ini, event dakwah berfungsi sebagai ruang terapi emosional,
bukan hanya ruang belajar agama. Data lapangan menunjukkan bahwa event
dakwah menarik banyak peserta berusia muda, yang notabene menghadapi
tekanan sosial dan psikologis besar dalam kehidupan urban.

Sebagai subjek liminal, peserta meninggalkan identitas keseharian seperti
profesi, status ekonomi, dan beban sosial. Pada momen ini, merecka memasuki
ruang bersama dengan ratusan atau ribuan orang lainnya yang sedang mencari
pengalaman spiritual yang serupa. Turner (1991) menyebut kondisi ini anti-structure,
yakni ketika struktur sosial ditanggalkan dan hanya tersisa kesamaan pengalaman.
Meski latar belakang peserta berbeda-beda, dalam ruang liminal event dakwah,
mereka berada dalam posisi setara.

Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 347-368 357



Dede Irawan & Dudy Imanuddin Effendi

Sumber: Dokumentasi Peneliti
Gambar 2. Penataan Panggung Event Dakwah

Dalam gambar di atas, pengalaman emosional juga diperkuat oleh suasana
yang sengaja diciptakan oleh EO. Alunan musik, pencahayaan panggung, dan
narasi religius membantu peserta memasuki kondisi batin yang lebih terbuka. Efek
ini memperpanjang fase liminal, memungkinkan peserta lebth mudah tersentuh
oleh pesan dakwah. Dalam momen seperti ini, peserta bukan hanya mendengar
ceramah, tetapi merasakannya sebagai pengalaman emosional yang menyeluruh.

Peserta event dakwah juga terlibat aktif dalam membangun suasana ritual.
Ketika ceramah memasuki bagian klimaks, banyak peserta menangis. Tindakan
kolektif ini menunjukkan bahwa peserta tidak lagi berada dalam posisi individual,
tetapi telah menjadi bagian dari communitas. Emosi kolektif menciptakan rasa
keterhubungan yang mendalam, melampaui sekat-sekat identitas sosial. Dalam
suasana seperti ini, peserta memaknai kehadiran mereka sebagai bagian dari
perjalanan spiritual yang lebih luas.

Selain itu, peserta turut berperan dalam keberlangsungan event dakwah
melalui donasi dan partisipasi ekonomi. Donasi membuat mereka merasa terlibat
secara langsung dalam menyukseskan acara dan membantu operasional masjid.
Tindakan memberi ini adalah bagian dari ritual sosial yang memperkuat rasa
memiliki. Dalam ritus tradisional, partisipasi kolektif adalah elemen penting; dalam
ritus modern, donasi mengambil peran yang sama. Peserta yang menyumbang
merasa menjadi bagian dari gerakan spiritual.

Pada akhir acara, peserta kembali ke kehidupan sehari-hari dengan
membawa makna baru. Sebagian merasakan ketenangan, sebagian lainnya
memperoleh motivasi, dan beberapa merasa lebih dekat dengan nilai-nilai agama.
Turner menyebut momen kembali ini sebagai reaggregation, ketika individu
memasuki struktur sosial dengan identitas baru. Meski perubahan ini tidak selalu
permanen, ritual episodik seperti event dakwah memberi peserta kesempatan
untuk mengalami pembaruan spiritual secara berkala.

Selanjutnya, estetika menjadi salah satu elemen penting dalam ritualisasi
event dakwah di Bandung. Dalam dunia modern, pengalaman estetis sangat

358 Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 347-368



Liminalitas Dakwah Urban dalam Event Keagamaan di Kota Bandung

mempengaruhi cara seseorang memaknai sesuatu. Flyer digital yang dirancang
dengan visual menarik bukan hanya alat informasi, tetapi juga pencipta suasana
awal bagi peserta. Sebelum datang ke lokasi, seseorang sudah masuk ke dalam
mood tertentu melalui visual yang ditampilkan. Hal ini menunjukkan bahwa
estetika berfungsi sebagai pintu masuk menuju pengalaman liminal.

Di lokasi acara, estetika semakin kuat perannya. Tata panggung,
pencahayaan, dekorasi, dan sound system menjadi bagian dari dramaturgi ritual.
Pencahayaan lembut saat pembukaan menciptakan suasana intim, sementara
pencahayaan lebih kuat pada bagian klimaks memberi efek emosional yang intens.
EO dengan sengaja mengatur dinamika estetika ini untuk memperkuat
pengalaman spiritual. Turner menekankan bahwa ritual selalu memiliki unsur
performatif; dalam konteks urban, performativitas itu hadir melalui estetika visual
dan auditori.

Musik juga menjadi bagian penting dari estetika ritual. Musik slow, nasyid
modern, atau lantunan dzikir yang diputar menjadi latar spiritual yang mendukung
suasana. Musik ini membantu peserta memasuki kondisi batin yang lebih tenang
dan terbuka. Dalam banyak kasus, musik menjadi elemen yang memicu emosi
kolektif, terlebih ketika dipadukan dengan narasi ceramah yang menyentuh.
Estetika audio ini menciptakan ritme emosional yang sesuai dengan alur acara.

Estetika juga hadir dalam penampilan ustaz. Ustaz yang tampil dengan
gaya modern menggunakan pakaian casual, bahasa santai, atau humor yang relevan
menjadi bagian dari estetika dakwah kontemporer. Penampilan seperti ini
menurunkan jarak antara penceramah dan peserta, membuat suasana lebih cair.
Ustaz tidak lagi tampil sebagai figur yang jauh dan formal, melainkan sebagai
sahabat spiritual yang bertutur secara dekat. Perubahan bentuk ini memperkuat
aspek performatif dari dakwah, membuatnya lebih mudah diterima oleh generasi
urban.

Flyer acara yang beredar di media sosial memperlihatkan estetika yang
berbeda dari poster pengajian tradisional. Warna pastel, desain minimalis, ilustrasi
modern, atau foto ustaz dengan gaya kekinian menjadi ciri khas poster dakwah di
Bandung. Estetika ini memperlihatkan bahwa dakwah ingin tampil selaras dengan
budaya visual anak muda, menjadikannya lebih menarik dan mudah diikuti. Dalam
konteks ritual, estetika ini berfungsi sebagai simbol yang membantu peserta
memasuki suasana spiritual lebih awal.

Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 347-368 359



Dede Irawan & Dudy Imanuddin Effendi

A,

- Y
e
2 rs’iapa tau sedikit I?gi

Sumber: Instagram @ayah_amanah
Gambar 3. Estetika lokasi event dakwah

Dokumentasi di atas, menggambarkan kolaborasi estetika digital dan
estetika lokasi menciptakan kesinambungan suasana ritual. Peserta yang melihat
flyer digital kemudian tiba di lokasi akan merasa bahwa mereka memasuki ruang
yang serupa dengan yang mereka bayangkan. Kesinambungan ini memperkuat
pengalaman liminal karena tidak ada benturan antara ekspektasi dan realitas.
Ruang yang estetis menjadi ruang yang mudah dihayati secara emosional.

Selanjutnya, dalam banyak event dakwah Bandung, donasi menjadi bagian
integral dari ritual sosial. Donasi tidak hanya berfungsi sebagai mekanisme
finansial untuk mendukung acara, tetapi juga sebagai tindakan simbolik yang
memperkuat solidaritas. Peserta memberikan donasi sebagai wujud partisipasi
mereka dalam ritus, dan tindakan membeti itu dilakukan dalam suasana emosional
yang intens. Dalam ritual tradisional, kontribusi komunal merupakan bagian
penting dari upacara. Dalam ritual modern, donasi mengambil peran serupa.

Sebelum kotak donasi diedarkan, biasanya EO atau ustaz memberikan
narasi motivasional yang menyentuh hati peserta: ajakan berbagi, pentingnya
membantu masjid, atau nilai keberkahan dari donasi. Narasi emosional ini
menciptakan suasana yang sangat mendukung tindakan ritual. Peserta merasakan
bahwa memberi adalah bagian dari perjalanan spiritual mereka. Dalam teori
Turner, tindakan kolektif seperti memberi adalah mekanisme penguat
communitas, membangun rasa kesetaraan dan keterhubungan di antara peserta.

Wawancara TD (2025) menjelaskan bahwa donasi menjadi salah satu
sumber utama pembiayaan event dakwah. Dana yang terkumpul kemudian dibagi
dua: sebagian untuk kebutuhan acara seperti transport ustaz, dan sebagian lagi
untuk operasional masjid, terutama perawatan kebersihan. Pembagian ini
mencerminkan logika komunal yang khas dalam ritus urban, peserta tidak hanya
menikmati acara, tetapi juga menanggung tanggung jawab moral untuk menjaga
keberlangsungan ruang sakral. Hal ini memperkuat relasi spiritual antara peserta
dan masjid.

Donasi juga memungkinkan keberlanjutan event dakwah. Tanpa donasi,

360 Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 347-368



Liminalitas Dakwah Urban dalam Event Keagamaan di Kota Bandung

penyelenggaraan acara berskala besar akan sulit dilakukan secara rutin. Dalam
masyarakat urban, ritus membutuhkan infrastruktur yang lebih kompleks daripada
pengajian tradisional. Sound system, konsumsi, transportasi, dan publikasi digital
memerlukan biaya yang tidak kecil. Ketika peserta memberi, mereka bukan hanya
berkontribusi secara finansial, tetapi ikut mempertahankan keberlangsungan ritual
itu sendiri.

Selain donasi uang, banyak peserta ikut serta melalui tenaga sukarela.
Relawan yang mengatur parkir, mengatur posisi duduk, membagikan minuman,
atau membersihkan masjid setelah acara merupakan bagian penting dari ritual
sosial. Tindakan sukarela ini memperlihatkan bahwa partisipasi dalam event
dakwah tidak hanya berwujud materi, tetapi juga wujud pengabdian. Dalam ritus
tradisional, keterlibatan fisik adalah simbol keterikatan komunitas. Dalam ritus
urban, relawan mengambil fungsi yang sama.

Partisipasi ekonomi dalam event dakwah juga menciptakan relasi sosial
yang unik antara EO, ustaz, sponsor, dan peserta. Sponsor yang memberikan dana
melihat event dakwah sebagai bagian dari tanggung jawab sosial atau strategi
branding. EO mengelola aliran dana dengan transparan, sementara peserta merasa
ikut memiliki acara melalui donasi mereka. Semua elemen ini menciptakan jejaring
komunal baru yang beroperasi dalam logika spiritual sekaligus ekonomi.

Lebih jauh lagi, partisipasi ekonomi ini menjadi bentuk komodifikasi ritual
yang tidak dapat diabaikan dalam kajian urban. Meski komodifikasi sering
dipandang negatif, dalam konteks Bandung, ia mengambil bentuk yang produktif:
dakwah menjadi dapat dijalankan secara berkelanjutan, dan masyarakat
mendapatkan ruang ritual yang terus tumbuh. Dengan demikian, donasi dan
pembiayaan bukanlah sekadar transaksi, tetapi bagian penting dari konstruksi
sosial ritual dakwah urban.

Setelah event dakwah selesai, peserta mengalami fase yang Turner sebut
sebagal reaggregation. Pada tahap ini, mereka kembali ke kehidupan sehari-hari
dengan membawa makna baru. Pengalaman liminal selama event memungkinkan
mereka merenungkan aspek tertentu dalam hidup mereka, seperti hubungan
keluarga, tekanan pekerjaan, atau persoalan mental. Meski perubahan ini tidak
selalu permanen, ritus episodik memberikan ruang refleksi yang sangat dibutuhkan
dalam kehidupan urban yang penuh tekanan.

Reintegrasi ini bersifat cepat namun bermakna. Peserta mungkin hanya
mengikuti satu atau dua jam ceramah, tetapi pengalaman emosional yang intens
membuat ritual terasa transformatif. Banyak peserta merasa lebih damai, lebih
fokus, atau lebih termotivasi setelah mengikuti event dakwah. Efek emosional ini
mirip dengan apa yang terjadi dalam ritus tradisional, di mana peserta kembali ke
struktur sosial dengan identitas yang diperbarui (Paez et al., 2015).

Event dakwah di Bandung berlangsung dalam jeda-jeda yang tidak teratur

Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 347-368 361



Dede Irawan & Dudy Imanuddin Effendi

tetapi berulang. Peserta mungkin menghadiri acara tertentu satu kali dalam sebulan
atau beberapa kali dalam setahun. Ritus episodik ini memberi fleksibilitas bagi
masyarakat urban (Djufri, 2025). Mereka tidak wajib mengikuti ritus setiap pekan
seperti pengajian tradisional, tetapi dapat memilih event sesuai kebutuhan
emosional dan spiritual mereka. Pola repetisi sporadik inilah yang menciptakan
ritualitas urban yang unik.

Reintegrasi juga terkait dengan bagaimana peserta menginternalisasi pesan
dakwah. Banyak ustaz menggunakan gaya yang inspiratif dan relevan, membantu
peserta menerjemahkan nilai religius ke dalam kehidupan sehari-hari. Peserta
merasa lebih siap menghadapi dinamika kota setelah memperoleh nasihat yang
menyentuh hati. Dengan demikian, reintegrasi bukan hanya kembali ke kehidupan
profan, tetapi kembali dengan arah baru yang lebih bermakna.

Selain itu, reintegrasi memperlihatkan bagaimana identitas keagamaan
masyarakat urban terbentuk secara bertahap. Identitas tidak dibangun melalui
pembelajaran formal semata, tetapi melalui pengalaman emosional yang berulang.
Event dakwah menjadi titik-titik spiritual yang tersebar sepanjang tahun, dan dari
titik-titik itu peserta membangun hubungan mereka dengan agama. Identitas
keagamaan pun menjadi cair, fleksibel, dan sangat bergantung pada ritus-ritus
singkat yang dialami.

Ritus episodik ini juga memperlihatkan bahwa masyarakat kota
membutuhkan bentuk keberagamaan yang tidak terlalu mengikat, tetapi tetap
memberi ruang untuk refleksi. Event dakwah menawarkan bentuk tersebut, tidak
mengharuskan kehadiran rutin, tidak menuntut hafalan materi berat, tetapi
menyediakan pengalaman spiritual yang intens. Inilah yang membuat event
dakwah menjadi ritus ideal bagi masyarakat urban (Zamhari & Mustofa, 2020).

PENUTUP

Penelitian ini menunjukkan bahwa event dakwah di Bandung telah berkembang
menjadi praktik keberagamaan yang menempati ruang sosial penting dalam
kehidupan masyarakat urban. Event-event tersebut tidak lagi hadir sebagai
ceramah satu arah, tetapi sebagai pengalaman kolektif yang dibentuk melalui
struktur acara, estetika visual, dan pengelolaan profesional. Melalui pendekatan
fenomenologi, penelitian ini menemukan bahwa masyarakat urban memaknai
event dakwah sebagai ruang jeda dari rutinitas, sekaligus sebagai medium untuk
merasakan kedalaman spiritual yang sulit ditemukan dalam keseharian kota yang
cepat dan padat. Pengalaman religius yang muncul tidak hanya bersumber dari
materi dakwah, tetapi juga dari suasana emosional dan interaksi sosial yang
tercipta selama acara berlangsung.

Temuan penelitian memperlihatkan bahwa event dakwah bekerja melalui
proses ritual yang mencerminkan pola pemisahan, pengalaman ambang, dan

362 Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 347-368



Liminalitas Dakwah Urban dalam Event Keagamaan di Kota Bandung

pembentukan kebersamaan. Dalam ruang yang dipenuhi simbol dan energi
kolektif, peserta mengalami liminalitas yang memberi peluang bagi transformasi
emosional maupun spiritual. Struktur ritus ini diperkuat oleh peran EO yang
merancang dramaturgi acara melalui tata panggung, pemilihan ustaz, penataan
visual, serta pengelolaan alur pesan yang menyentuh kebutuhan psikologis jemaah.
Kombinasi antara manajemen modern dan kebutuhan spiritual masyarakat
membentuk wajah baru ritual urban yang cair, fleksibel, dan relevan dengan
dinamika budaya kota.

Penelitian ini berkontribusi memperluas horizon kajian dakwah dengan
memposisikan event keagamaan urban sebagai praktik sosial dan kultural yang
kompleks, bukan sekadar aktivitas penyampaian pesan normatif. Melalui kerangka
liminalitas dan pendekatan fenomenologi, penelitian ini menunjukkan bahwa
dakwah di ruang kota bekerja sebagai pengalaman ambang yang memberi jeda dari
rutinitas urban serta membuka kemungkinan transformasi emosional dan spiritual
jamaah. Kontribusi teoretisnya terletak pada pengintegrasian teori ritual dan
pengalaman subjektif ke dalam studi dakwah, sehingga dakwah dipahami sebagai
proses yang berlangsung dalam ruang, waktu, dan suasana yang dirancang secara
sadar. Secara metodologis, penelitian ini menegaskan pentingnya pengalaman
jamaah sebagai sumber makna utama dalam menilai keberhasilan dakwah. Temuan
tentang peran event organizer memperkaya perspektif praktis dengan
menunjukkan bahwa manajemen, estetika, dan dramaturgi acara merupakan
bagian integral dari ritus dakwah urban.

DAFTAR PUSTAKA

Abdurrahman, M. S. (2020). Generasi Muda, Agama Islam, dan Media Baru (Studi
Kualitatif Perilaku Keagamaan di Shift Gerakan Pemuda Hijrah, Kota
Bandung). Awida (Aktualisasi Nuansa 1lmn  Dakwah), 20(1), 46—063.
https://doi.org/10.15575/anida.v20i1.8713

Alghamdi, A. A. (2020). Contribution Of Visual Representation Of Isiamic Celebrations.
179-186. https://doi.org/10.2495/THA200151

Alnashr, M. S. (2024). Pendekatan Fenomenologi Husserl dan Kontribusinya bagi
Pengembangan Dakwah di Indonesia. Muw'ashir: Jurnal Dakwabh  dan
Komunikasi Islam, 2(1), 471-492.
https://doi.org/10.35878 /muashir.v2i1.1206

Arsitektur, A. J. T., Dianty, G. P., & Dwisusanto, Y. B. (2020). Aczzvity in Bandung
city square as a public open space with open field concept. Open Science Framework.
https://doi.org/10.31219/osf.io/ghjtw

Baulch, E., & Pramiyanti, A. (2018). Hijabers on Instagram: Using Visual Social
Media to Construct the Ideal Muslim Woman. Social Media + Society, 4(4),
2056305118800308. https://doi.org/10.1177/2056305118800308

Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 347-368 363


https://doi.org/10.15575/anida.v20i1.8713
https://doi.org/10.2495/IHA200151
https://doi.org/10.35878/muashir.v2i1.1206
https://doi.org/10.31219/osf.io/ghjtw
https://doi.org/10.1177/2056305118800308

Dede Irawan & Dudy Imanuddin Effendi

Djufri. (2025). From Ritual Practice to Community Resilience: An Ethnographic
Study on Local Cultural Strategies in Urban Makassar. Indonesian Journal of
Social Development, 3(1), 15. https://doi.org/10.47134 /jsd.v3i1.4538

Edwards, A. (2022). ‘Therapeutic landscape’ experiences — redefining their
relationship with the everyday. Health & Place, 75, 102796.
https://doi.org/10.1016/].healthplace.2022.102796

Farchan, Y., & Rosharlianti, Z. (2021). The Trend of Hijrah: New Construction
of Urban Millennial Muslim Identity in Indonesia. The Sociology of Islam, 4(2),
182-205. https://doi.org/10.15642/si.2021.4.2.182-205

Fealy, G., & White, S. (Ed.). (2008). Contributors. Dalam Expressing Islam (hlm.
ix—x). ISEAS Publishing. https://doi.org/10.1355/9789812308528-002

Hanan, H., & Hemanto, D. (2020). From clothing to culinary industries: Creativity
in the making of place. Creative Industries Journal, 13(2), 117-136.
https://doi.org/10.1080/17510694.2019.1673121

Haryadi, D., & Munandar, A. (2021). Tafsir Kesalehan Sosial Bagi Anggota
Komunitas Hijrah Terang Jakarta dan Shift Bandung. Jurmal Sosiologi Reflektif,
15(2), 272. https://doi.org/10.14421 /jst.v15i2.1992

Hasyim, W., Syafii, A., & Fauziah, A. (2023). Urban Sufism: Spiritulity Education
For Middle Class Muslim. Forum  Paedagogik, 13(2), 262-277.
https://doi.org/10.24952/paedagogik.v13i2.6466

Helmy, M. (2021). Sacred Places: The Interaction Between Space, Time and Faith.
Dalam C. Gambardella, C. Cennamo, M. L. Germana, M. F. Shahidan, &
H. Bougdah (Ed.), Advances in Utopian Studies and Sacred Architecture (hlm. 29—
37). Springer International Publishing. https://doi.org/10.1007/978-3-030-
50765-7_5

Khairullah & Recha Mardiianty Rachmi. (2024). Utilisasi Media Dan Komunikasi
Visual Dalam Dakwah di Era 5.0. AkXJamabiria : Jurnal Komunikasi dan
Dakwah Islam, 2(2), 124—135. https://doi.org/10.30983/al-
jamahiria.v2i2.8667

Lengauer, D. (2018). Sharing semangat tagwa: Social media and digital Islamic
socialities in Bandung. Indonesia and the Malay World, 46(134), 5-23.
https://doi.org/10.1080/13639811.2018.1415276

Mardiani, R. (2021). Syiar Dalam Alunan Syair: Nasyid Seni Dakwah Islam di
Bandung Tahun 1990-2004. A/-Lsnad: Journal of Islamic Civilization History and
Humanities, 2(2), 14-30. https://doi.org/10.22515 /isnad.v2i2.4853

Margono, R. B., & Zuraida, S. (2019). Public Space as an Urban Acupuncture:
Learning From Bandung, Indonesia. Journal Of Applied Science (Japps), 1(1),
022-033. https://doi.org/10.36870/japps.v1il.5

Nurdin, A., Suhartini, Rr., & Zainiyati, H. S. (2024). Komunikasi Religius
Masyarakat Akar Rumput “Tak Tersentuh Media Online.” A/ Qalam: Jurnal

364 Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 347-368


https://doi.org/10.47134/jsd.v3i1.4538
https://doi.org/10.1016/j.healthplace.2022.102796
https://doi.org/10.15642/jsi.2021.4.2.182-205
https://doi.org/10.1355/9789812308528-002
https://doi.org/10.1080/17510694.2019.1673121
https://doi.org/10.14421/jsr.v15i2.1992
https://doi.org/10.24952/paedagogik.v13i2.6466
https://doi.org/10.1007/978-3-030-50765-7_5
https://doi.org/10.1007/978-3-030-50765-7_5
https://doi.org/10.30983/al-jamahiria.v2i2.8667
https://doi.org/10.30983/al-jamahiria.v2i2.8667
https://doi.org/10.1080/13639811.2018.1415276
https://doi.org/10.22515/isnad.v2i2.4853
https://doi.org/10.36870/japps.v1i1.5

Liminalitas Dakwah Urban dalam Event Keagamaan di Kota Bandung

Limiah Keagamaan dan Kemasyarakatan, 18(2), 937.
https://doi.org/10.35931/aq.v18i2.2837

Paez, D., Rimé, B., Basabe, N., Wlodarczyk, A., & Zumeta, L. (2015). Psychosocial
effects of perceived emotional synchrony in collective gatherings. Journal of
Personality and Social Psychology, 108(5), 711-729.
https://doi.org/10.1037 /pspi0000014

Portelli, S. (2025). Spirits of displacement: Gnawa rituals and gentrification in
Casablanca. Focaal, 2025(102), 73-87.
https://doi.org/10.3167/£c1.2023.042001

Qomaruzzaman, B., & Busro, B. (2021). Doing Hijrah Through Music: A
Religious Phenomenon Among Indonesian Musician Community. Studia
Islamika, 28(2), 385—412. https:/ /doi.org/10.36712/sdi.v28i2.13277

Qurani, I. (2023). Implementasi Strategi Komunitas Pemuda Hijrah Dalam
Dakwah dan Syiar Islam di Media Sosial. Hikmabh : Jurnal Dakwah dan Sosial,
1-7. https://doi.org/10.29313 /hikmah.vi.2741

Rahman, M. T., & Mufti, M. (2021a). Massification of youth religious studies to
prevent juvenile delinquency in Bandung. HTS Teologiese Studies | Theological
Studies, 77(4). https://doi.org/10.4102/hts.v77i4.7055

Rahman, M. T., & Mufti, M. (2021b). Massification of youth religious studies to
prevent juvenile delinquency in Bandung. HTS Teologiese Studies | Theological
Studies, 77(4). https://doi.org/10.4102/hts.v77i4.7055

Robby Arynalhaq Setiawan, Asep Ahmad Siddiq, & Malki Ahmad Nasir. (2025).
Fenomena Cafe Sebagai Media Dakwah Kepada Generasi Z di Kota
Bandung. Bandung Conference Series: Islamic Broadcast Commmunication, 5(1), 117—
124. https://doi.org/10.29313 /besibe.v5il.17584

Rubiyatul Sadiyah, Komaruddin Shaleh, & Muhammad Fauzi Arif. (2024).
Manajemen Media Center Masjid Raya Bandung Dalam Mempublikasikan
Kegiatan Keagamaan Melalui Media Sosial. Bandung Conference Series: Islamic
Broadcast Communication, 4(2), 249-253.
https://doi.org/10.29313 /besibe.v4i2.13377

Rumelili, B. (2012). Liminal identities and processes of domestication and
subversion in International Relations. Review of International Studies, 38(2),
495-508. https://doi.org/10.1017/50260210511000830

Safei, A. A., & Armstrong, P. S. (2024). Mosque Management in Urban City:
Bargaining between the Sacred and the Social Challenges. Wawasan: Jurnal
Limiah Agama dan Sosial Budaya, 8(D), 43-54.
https://doi.org/10.15575/jw.v8i1.26049

Saint-Blancat, C., & Cancellieri, A. (2014). From invisibility to visibility? The
appropriation of public space through a religious ritual: the Filipino
procession of Santacruzan in Padua, Italy. Social & Cultural Geography, 15(6),

Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 347-368 365


https://doi.org/10.35931/aq.v18i2.2837
https://doi.org/10.1037/pspi0000014
https://doi.org/10.3167/fcl.2023.042001
https://doi.org/10.36712/sdi.v28i2.13277
https://doi.org/10.29313/hikmah.vi.2741
https://doi.org/10.4102/hts.v77i4.7055
https://doi.org/10.4102/hts.v77i4.7055
https://doi.org/10.29313/bcsibc.v5i1.17584
https://doi.org/10.29313/bcsibc.v4i2.13377
https://doi.org/10.1017/S0260210511000830
https://doi.org/10.15575/jw.v8i1.26049

Dede Irawan & Dudy Imanuddin Effendi

645—663. https://doi.org/10.1080/14649365.2013.879494

Saputra, E. (2022). Hybrid Identity of Urban Muslim Youth: The Case of Teras
Dakwah Yogyakarta. ESENSLA: Jurnal Ilmu-Limn - Ushulnddin,  23(1).
https://doi.org/10.14421/esensia.v23i1.2910

Setia, P., & Dilawati, R. (2021). Tren Baru Islam melalui Gerakan Hijrah: Studi
Kasus Shift Pemuda Hijrah. Kbaganah Theologia, 3(3), 131-146.
https://doi.org/10.15575/kt.v3i3.12708

Shikha Tiwari, Ritu Tripathi, & Aarti Srivastava. (2025). Exploring human
experience through phenomenological research. International Jonrnal of Science
and Research Archive, 14(1), 1865-1871.
https://doi.org/10.30574/1jsra.2025.14.1.0319

Stenner, P. (2021). A Feast of Liminal Experiences and Expressions. Dalam B.
Wagoner & T. Zittoun (Ed.), Experience on the Edge: Theorizing Liminality (hlm.
173-196). Springer International Publishing. https://doi.org/10.1007/978-
3-030-83171-4_10

Tian Sopyan Abdullah, Kurniati, N., & Shaleh, K. (2024). Peranan Dakwah
Pesantren Persis 159 Ar-Risalah dalam Pemahaman Keagamaan Masyarakat
Kelurahan Nyengseret. [Jurnal Riset Komunikasi Penyiaran Islam, 39—-46.
https://doi.org/10.29313 /jrkpi.v4i1.3745

Tradisi Keagamaan Masyarakat Kota Bandung di Bulan Ramadan Tahun 1990-2000. (t.t.).

Turner, V. (1991). The ritual process: Structure and anti-structure (7. print., 1. publ.
Cornell paperbacks 1977). Cornell Univ. Pr.

Wajabula, A. E. (2024). A Critical Study of Victor Turner’s Liminality, Religion,
and Nationality. Jurnal Theologia, 34(2), 245-270.
https://doi.org/10.21580/te0.2023.34.2.17798

Wels, H., Van Der Waal, K., Spiegel, A., & Kamsteeg, . (2011). Victor Turner
and liminality: An introduction. Awthropology Southern Africa, 34(1-2), 1-4.
https://doi.org/10.1080/23323256.2011.11500002

Wu, S, Li, Y., Wood, E. H., Senaux, B., & Dai, G. (2020). Liminality and festivals
Insights from the FEast. Annals of Tourism Research, 80, 102810.
https://doi.org/10.1016/j.annals.2019.102810

Yujin, K. (2017). Making “Creative” Movement: Transformation of Urban
Culture and Politics in Bandung, Indonesia. Geggraphical Review of Japan Series
B, 90 (1), 17-25. https://doi.org/10.4157 /geogrevjapanb.90.17

Zambhari, A., & Mustofa, I. (2020). The Popular Da’wah Movement In Urban
Communities: The Role of Hadrami Scholars’ Da’wah In Response To
Religious Radicalism In Indonesia. Akademika : Jurnal Pemikiran Islam, 25(1),
185. https://doi.org/10.32332/akademika.v25i1.2385

Zayadi, Z. (2023). Tradition And Modernization: Dialectical Tensions In Creative
Religious Practices of The Sundanese Urban Communities. Creativity Studies,

366 Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 347-368


https://doi.org/10.1080/14649365.2013.879494
https://doi.org/10.14421/esensia.v23i1.2910
https://doi.org/10.15575/kt.v3i3.12708
https://doi.org/10.30574/ijsra.2025.14.1.0319
https://doi.org/10.1007/978-3-030-83171-4_10
https://doi.org/10.1007/978-3-030-83171-4_10
https://doi.org/10.29313/jrkpi.v4i1.3745
https://doi.org/10.21580/teo.2023.34.2.17798
https://doi.org/10.1080/23323256.2011.11500002
https://doi.org/10.1016/j.annals.2019.102810
https://doi.org/10.4157/geogrevjapanb.90.17
https://doi.org/10.32332/akademika.v25i1.2385

Liminalitas Dakwah Urban dalam Event Keagamaan di Kota Bandung

16(2), 637-649. https://doi.org/10.3846/¢s.2023.18307

Anida: Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah 25(2) (2025) 347-368 367


https://doi.org/10.3846/cs.2023.18307

