
 
DOI: 10.15575/azzahra.v6i1.34744 

ISSN: 2746-8585 (Print) 
ISSN: 2746-8593(Online) 

Pendidikan Perempuan dan Otoritas Keagamaan dalam 
Pemikiran Zainab al-Ghazali dan Khairiyah Hasyim 

 

Kholil Chusyairi*1, Siti Kasmila2 

1Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga; chusyairikholil@gmail.com, 2UIN Sunan Gunung Djati Bandung; 
siti.kasmila@uinsgd.ac.id 

 
*Penulis Korespondensi 
 
Artikel Dikirim: 4 Juni 2024 
Artikel Diterima: 30 Desember 2025 
Artikel Dipublikasikan: 31 Desember 2025 

Abstrak: Kajian mengenai peran perempuan dalam pendidikan Islam sering kali masih 
diposisikan secara deskriptif dan normatif, tanpa analisis gender yang memadai. Artikel ini 
bertujuan menganalisis peran dan kontribusi tokoh perempuan dalam pengembangan 
pendidikan agama Islam melalui perspektif feminisme Islam, dengan menelaah pemikiran 
dan praktik pendidikan Zainab al-Ghazali dan Khairiyah Hasyim. Penelitian ini 
menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi literatur kritis, dianalisis secara 
komparatif dan interpretatif terhadap karya, biografi, serta praktik sosial-keagamaan kedua 
tokoh. Hasil penelitian menunjukkan bahwa Zainab al-Ghazali merepresentasikan model 
pemberdayaan perempuan berbasis aktivisme dan gerakan sosial-keagamaan yang 
menegaskan peran perempuan sebagai agen perubahan dalam ruang publik Islam, 
sementara Khairiyah Hasyim mengembangkan model pendidikan perempuan berbasis 
institusional melalui pesantren dan madrasah sebagai ruang pembentukan intelektual dan 
moral perempuan Muslim. Temuan ini menegaskan bahwa pendidikan Islam bagi 
perempuan tidak hanya berfungsi sebagai transmisi pengetahuan keagamaan, tetapi juga 
sebagai strategi transformasi sosial berbasis kesetaraan gender dalam kerangka nilai-nilai 
Islam. Secara teoretis, penelitian ini berkontribusi pada penguatan kajian feminisme Islam 
dalam pendidikan agama Islam dengan menghadirkan tipologi peran perempuan Muslim 
dalam konteks sosial dan kultural yang berbeda. 

Kata Kunci: Faminisme Islam, Pendidikan Agama Islam, Perempuan Muslim, Zainab 
al-Ghazali, dan Khairiyah Hasyim. 

Abstract: Studies on the role of women in Islamic education have often remained descriptive 
and normative, with limited engagement in gender-based analysis. This article aims to 
examine the role and contributions of female figures in the development of Islamic religious 
education through the perspective of Islamic feminism, focusing on the educational thought 
and practices of Zainab al-Ghazali and Khairiyah Hasyim. This study employs a qualitative 
approach using a critical literature review method, analyzed through comparative and 
interpretative frameworks applied to primary texts, biographical sources, and socio-religious 
practices of both figures. The findings reveal that Zainab al-Ghazali represents a model of 
women’s empowerment grounded in religious activism and socio-political movements, 
positioning Muslim women as agents of change within the public sphere of Islam. In contrast, 
Khairiyah Hasyim developed an institutional-based model of women’s education through 
pesantren and madrasah as spaces for intellectual and moral formation of Muslim women. 
These findings indicate that Islamic education for women functions not merely as the 
transmission of religious knowledge, but also as a strategy for social transformation rooted in 
gender equality within the framework of Islamic values. Theoretically, this study contributes to 
the discourse on Islamic feminism in Islamic education by proposing a typology of Muslim 
women’s roles across different socio-cultural contexts. 

​ https://journal.uinsgd.ac.id/index.php/azzahra/index 

https://doi.org/10.15575/azzahra.v6i1.34744
mailto:chusyairikholil@gmail.com


Az-Zahra: Journal of Gender and Family Studies Vol.6 No.1, 2025: 60-72​ 61 dari 72 

Keywords: Islamic feminism; Islamic religious education; Muslim women; Zainab al-Ghazali; 
Khairiyah Hasyim. 

 

1.​ Pendahuluan 

Pendidikan Islam merupakan instrumen strategis dalam pembentukan kepribadian, 

moral, dan kapasitas intelektual manusia sepanjang hayat. Dalam perkembangannya, kajian 

pendidikan Islam tidak hanya berfokus pada aspek kurikulum dan metode pembelajaran, 

tetapi juga pada relasi kuasa dan konstruksi sosial yang memengaruhi akses serta peran 

subjek pendidikan, termasuk perempuan. Berbagai kajian menunjukkan bahwa meskipun 

Islam secara normatif menegaskan kesetaraan spiritual antara laki-laki dan perempuan, 

praktik sosial-keagamaan masih kerap mereproduksi marginalisasi perempuan dalam 

otoritas pendidikan dan keagamaan (Wadud, 2006). 

Dalam konteks pendidikan Islam, perempuan sering diposisikan secara domestik dan 

simbolik sebagai pendukung, bukan sebagai subjek aktif dalam produksi dan transmisi 

pengetahuan keagamaan (Tanjung et al., 2021). Kondisi ini tidak sepenuhnya disebabkan oleh 

ajaran Islam, melainkan oleh konstruksi tafsir patriarkal dan struktur sosial yang membatasi 

partisipasi perempuan dalam ruang publik keagamaan. Padahal, secara historis Islam telah 

memberikan legitimasi teologis terhadap hak-hak perempuan, termasuk hak atas pendidikan, 

kepemilikan, dan partisipasi sosial (Hanapi, 2015). Oleh karena itu, kajian tentang 

perempuan dalam pendidikan Islam perlu diarahkan pada analisis kritis terhadap peran, 

kontribusi, dan strategi pemberdayaan perempuan dalam berbagai konteks sosial dan 

kultural. 

Sejumlah penelitian tentang perempuan dan pendidikan Islam umumnya masih 

bersifat normatif-teologis atau deskriptif-historis, dengan menekankan legitimasi teks 

keagamaan atau biografi tokoh perempuan secara terpisah. Namun demikian, kajian yang 

secara analitis dan komparatif mengkaji model pemberdayaan pendidikan perempuan yang 

dikembangkan oleh tokoh-tokoh perempuan Muslim dalam konteks sosial yang berbeda 

masih relatif terbatas. Selain itu, penelitian yang mempertemukan figur perempuan Muslim 

dari Timur Tengah dan Indonesia dalam satu kerangka analisis pendidikan Islam berbasis 

perspektif feminisme Islam juga belum banyak dilakukan (Abidin, 2017). 

Berdasarkan kesenjangan tersebut, artikel ini memfokuskan kajian pada pemikiran dan 

praktik pendidikan perempuan yang dikembangkan oleh Zainab al-Ghazali dan Khairiyah 

Hasyim. Kedua tokoh ini merepresentasikan konteks sosial dan kultural yang berbeda, namun 

sama-sama menempatkan pendidikan sebagai sarana strategis pemberdayaan perempuan 

Muslim. Artikel ini mengajukan pertanyaan utama mengenai bagaimana konsep dan praktik 

pendidikan perempuan yang dikembangkan oleh kedua tokoh tersebut, bagaimana peran 

Kholil Chusyairi, Siti Kasmila/Pendidikan Perempuan dan Otoritas Keagamaan dalam Pemikiran Zainab al-Ghazali dan Khairiyah 
Hasyim 



Az-Zahra: Journal of Gender and Family Studies Vol.6 No.1, 2025: 60-72​ 62 dari 72 

mereka dalam memberdayakan perempuan melalui pendidikan Islam ditinjau dari perspektif 

feminisme Islam, serta apa persamaan dan perbedaan model pemberdayaan pendidikan 

perempuan yang mereka tawarkan. 

Artikel ini bertujuan untuk menganalisis secara komparatif pemikiran dan praktik 

pendidikan perempuan Zainab al-Ghazali dan Khairiyah Hasyim melalui perspektif feminisme 

Islam. Secara teoretis, penelitian ini berkontribusi pada penguatan kajian feminisme Islam 

dalam bidang pendidikan agama Islam dengan menghadirkan tipologi peran perempuan 

Muslim sebagai agen transformasi sosial dalam konteks yang berbeda. Secara praktis, artikel 

ini diharapkan dapat menjadi rujukan dalam pengembangan pendidikan Islam yang lebih 

inklusif dan berkeadilan gender, tanpa meninggalkan kerangka nilai-nilai keislaman. 

2.​ Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi pustaka 

(library research) yang dianalisis secara komparatif dan kritis (Sugiono, 2012). Fokus 

penelitian diarahkan pada pemikiran dan praksis pendidikan perempuan yang dikembangkan 

oleh Zainab al-Ghazali dan Khairiyah Hasyim dalam konteks sosial, kultural, dan keagamaan 

yang berbeda. Dengan demikian, artikel ini tidak hanya bersifat studi tokoh, tetapi juga 

merupakan studi komparatif berbasis analisis gender dalam pendidikan Islam. 

Sumber data penelitian terdiri atas sumber primer dan sekunder. Sumber primer 

meliputi karya-karya Zainab al-Ghazali, biografi resmi, tulisan, serta dokumentasi aktivitas 

sosial-keagamaannya, serta sumber-sumber historis dan tulisan yang merekam pemikiran 

dan praktik pendidikan Khairiyah Hasyim. Sumber sekunder meliputi artikel jurnal ilmiah, 

buku akademik, dan hasil penelitian terdahulu yang relevan dengan tema pendidikan Islam, 

perempuan, dan kajian gender. Pemilihan sumber dilakukan secara purposif dengan kriteria: 

(1) relevansi dengan tema pendidikan perempuan dan Islam, (2) kredibilitas akademik 

penulis dan penerbit, serta (3) kontribusi teoretis terhadap diskursus gender dan pendidikan 

Islam. 

Analisis data dilakukan melalui beberapa tahapan. Pertama, data diklasifikasikan 

berdasarkan tema utama, yaitu konsep pendidikan perempuan, peran sosial-keagamaan 

perempuan, dan strategi pemberdayaan melalui pendidikan. Kedua, dilakukan analisis 

interpretatif terhadap pemikiran dan praktik kedua tokoh dengan menggunakan pendekatan 

analisis komparatif untuk mengidentifikasi persamaan dan perbedaan model pendidikan 

perempuan yang mereka kembangkan. Ketiga, hasil analisis tersebut dibaca secara kritis 

melalui kerangka teoritis feminisme Islam dan kajian gender dalam Islam. 

Kerangka teoritis yang digunakan dalam penelitian ini merujuk pada pemikiran 

feminisme Islam yang dikembangkan oleh Amina Wadud, Asma Barlas, Siti Musdah Mulia, 

Kholil Chusyairi, Siti Kasmila/Pendidikan Perempuan dan Otoritas Keagamaan dalam Pemikiran Zainab al-Ghazali dan Khairiyah 
Hasyim 



Az-Zahra: Journal of Gender and Family Studies Vol.6 No.1, 2025: 60-72​ 63 dari 72 

dan Husein Muhammad, khususnya terkait relasi gender, otoritas keagamaan, dan pendidikan 

Islam. Dalam kerangka ini, istilah “feminisme Islam” tidak dipahami sebagai keseragaman 

ideologis, melainkan sebagai spektrum pemikiran kritis yang menempatkan keadilan gender 

dalam bingkai nilai-nilai Islam (Sukmadinata, 2006). Oleh karena itu, penyebutan Zainab 

al-Ghazali dalam kajian ini tidak dimaksudkan untuk mengafirmasi posisinya sebagai feminis 

liberal, melainkan untuk membaca secara kritis kontribusinya dalam pemberdayaan 

perempuan Muslim melalui aktivisme keagamaan, dengan tetap memperhatikan ketegangan 

ideologis antara feminisme Islam dan sikap kritisnya terhadap feminisme Barat. Melalui 

pendekatan ini, penelitian diharapkan mampu menghasilkan pemahaman yang lebih 

komprehensif dan kontekstual mengenai peran perempuan Muslim dalam pendidikan Islam, 

serta menghindari generalisasi normatif dan deskriptif yang sering muncul dalam kajian 

perempuan dan Islam. 

 
3.​ Hasil Penelitian 

3.1​ Konsep Pendidikan Perempuan Menurut Zainab al-Ghazali dalam Analisis 

Kritis 

Pemikiran Zainab al-Ghazali tentang pendidikan perempuan tidak dapat dilepaskan 

dari konteks aktivisme Islam di Mesir pada pertengahan abad ke-20, sebuah periode yang 

ditandai oleh ketegangan antara kolonialisme, nasionalisme sekuler, dan kebangkitan gerakan 

Islam. Zainab al-Ghazali (1917–2005) adalah pendiri Jama‘at al-Sayyidat al-Muslimat 

(Perhimpunan Muslimah) dan dikenal luas melalui autobiografinya Ayyām min Ḥayātī 

(Hari-hari dalam Hidupku), yang menggambarkan pengalaman perjuangannya dalam gerakan 

Islam (al-Ghazali, 1994). Latar belakang pendidikannya yang kuat dalam tradisi al-Azhar, 

serta keterlibatannya dengan Ikhwanul Muslimin, membentuk kerangka ideologis 

pandangannya tentang perempuan, pendidikan, dan dakwah. Dalam konteks ini, pendidikan 

perempuan dipahami Zainab bukan sekadar sebagai aktivitas pedagogis, melainkan sebagai 

strategi ideologis untuk membangun kesadaran keagamaan (religious consciousness) yang 

kritis dan berorientasi pada aksi. Pendidikan berfungsi sebagai medium internalisasi 

nilai-nilai Islam yang bertujuan membentuk subjek perempuan Muslim yang memiliki 

keteguhan moral, kesadaran dakwah, serta kesiapan berpartisipasi dalam perjuangan 

sosial-keagamaan. Dengan demikian, pendidikan tidak dimaknai semata sebagai transmisi 

pengetahuan keagamaan formal, tetapi sebagai proses ideologisasi yang membangun 

militansi etis dan komitmen kolektif terhadap misi dakwah Islam. 

Berbeda dengan pendekatan feminisme liberal yang menekankan kesetaraan struktural 

dan hak individual secara universal, Zainab al-Ghazali memposisikan pendidikan perempuan 

sebagai kewajiban keagamaan yang terikat pada misi kolektif umat (ummah) (Adnan & 

Kholil Chusyairi, Siti Kasmila/Pendidikan Perempuan dan Otoritas Keagamaan dalam Pemikiran Zainab al-Ghazali dan Khairiyah 
Hasyim 



Az-Zahra: Journal of Gender and Family Studies Vol.6 No.1, 2025: 60-72​ 64 dari 72 

Ahmad, Z, 2009). Dalam kerangka ini, pendidikan diarahkan untuk menyiapkan perempuan 

sebagai pendidik generasi, pendakwah, dan penggerak sosial Islam yang berperan aktif dalam 

transformasi masyarakat. Orientasi tersebut menunjukkan bahwa Zainab menempatkan 

pendidikan perempuan dalam relasi fungsional dengan proyek Islamisasi masyarakat, di 

mana emansipasi perempuan tidak dimaknai sebagai pelepasan dari norma-norma 

keagamaan, melainkan sebagai penguatan peran perempuan dalam batas-batas normativitas 

Islam. Posisi ini memperlihatkan ketegangan ideologis antara pemberdayaan perempuan dan 

kritik terhadap feminisme liberal, sekaligus menegaskan karakter khas pemikiran Zainab 

al-Ghazali dalam wacana feminisme Islam yang bersifat kontekstual dan berbasis nilai 

religious (Kurniawati, 2023) (Ibrahim, 2011). 

3.2​ Otoritas Keagamaan Perempuan dalam Konteks Mesir 

Dalam konteks sosial Mesir yang didominasi oleh struktur otoritas keagamaan 

maskulin dan terinstitusionalisasi, Zainab al-Ghazali menghadirkan model otoritas 

keagamaan perempuan yang bersifat non-institusional namun memiliki daya pengaruh yang 

signifikan. Otoritas tersebut tidak dibangun melalui legitimasi formal lembaga keulamaan 

seperti al-Azhar, melainkan melalui penguasaan ilmu-ilmu keislaman, konsistensi praksis 

keagamaan, aktivitas dakwah, serta produksi wacana keislaman melalui tulisan dan ceramah. 

Model otoritas ini menunjukkan bahwa perempuan Muslim dapat memperoleh pengakuan 

keagamaan melalui kapasitas intelektual dan integritas moral, meskipun berada di luar 

struktur resmi otoritas keagamaan. Dalam perspektif ini, Zainab al-Ghazali 

merepresentasikan bentuk otoritas simbolik dan moral yang beroperasi secara paralel 

dengan institusi keulamaan formal, sekaligus menantang asumsi bahwa otoritas keagamaan 

hanya dapat dimiliki oleh laki-laki. Namun demikian, konstruksi otoritas keagamaan yang 

dikembangkan Zainab al-Ghazali tidak dapat dilepaskan dari sikap kritisnya terhadap 

feminisme Barat dan agenda kesetaraan gender liberal. Zainab menolak pemaknaan 

emansipasi perempuan yang dianggap bertentangan dengan nilai-nilai syariat, dan 

menegaskan bahwa pemberdayaan perempuan harus berakar pada ajaran Islam. Dalam 

kerangka feminisme Islam sebagaimana dirumuskan oleh Amina Wadud dan Asma Barlas, 

posisi Zainab dapat dibaca sebagai bentuk Islamic agency perempuan, yakni kapasitas 

perempuan Muslim untuk bertindak, bernegosiasi, dan memperoleh otoritas dalam 

batas-batas normativitas keagamaan (Barlas, 2002). Ketegangan antara pemberdayaan 

perempuan dan resistensi terhadap feminisme liberal ini menunjukkan bahwa feminisme 

Islam bukanlah wacana yang homogen, melainkan spektrum pemikiran yang merefleksikan 

dinamika sosial, politik, dan keagamaan di konteks lokal Mesir. 

3.3​ Konsep Pendidikan Perempuan Perspektif Khairiyah Hasyim 

Kholil Chusyairi, Siti Kasmila/Pendidikan Perempuan dan Otoritas Keagamaan dalam Pemikiran Zainab al-Ghazali dan Khairiyah 
Hasyim 



Az-Zahra: Journal of Gender and Family Studies Vol.6 No.1, 2025: 60-72​ 65 dari 72 

Berbeda dengan Zainab al-Ghazali yang menekankan aktivisme sosial-keagamaan 

sebagai medium pemberdayaan perempuan, Khairiyah Hasyim mengembangkan pendidikan 

perempuan melalui pendekatan institusional yang berorientasi pada keberlanjutan. 

Pendidikan perempuan diwujudkan secara konkret melalui pendirian dan pengelolaan 

madrasah serta pesantren khusus perempuan, baik di Haramain maupun di Indonesia. 

Pendekatan institusional ini menunjukkan bahwa Khairiyah Hasyim memandang pendidikan 

sebagai infrastruktur sosial yang memungkinkan perempuan memperoleh akses 

pengetahuan, otoritas pedagogis, dan ruang pembentukan identitas keagamaan secara 

sistematis. Pendidikan, dalam pandangannya, bukan sekadar sarana dakwah, melainkan 

mekanisme jangka panjang untuk meningkatkan harkat dan martabat perempuan Muslim 

melalui pembentukan kapasitas intelektual dan moral yang berkelanjutan. Secara biografis, 

Khairiyah Hasyim lahir pada tahun 1908 di Jombang sebagai putri KH. Hasyim Asy’ari, 

pendiri Nahdlatul Ulama, dan dikenal sebagai pengasuh Pondok Pesantren Putri Seblak 

Jombang serta pendiri Madrasah Kuttabul Banat di Makkah; kiprahnya di dua kawasan 

tersebut menjadikannya tokoh sentral dalam pembentukan tradisi pendidikan perempuan di 

lingkungan pesantren tradisional (Oga Satria, 2020)(Hsb & Hambali, R, 2023). 

Konsep pendidikan yang dikembangkan Khairiyah Hasyim menekankan keseimbangan 

antara penguasaan ilmu-ilmu keislaman, pembentukan akhlak, dan penguatan kapasitas 

intelektual perempuan sebagai subjek pendidikan. Pendidikan tidak hanya diposisikan 

sebagai kewajiban keagamaan, tetapi juga sebagai hak sosial perempuan yang harus dijamin 

melalui sistem pendidikan yang inklusif dan responsif terhadap kebutuhan gender. 

Pandangan ini sejalan dengan gagasan keadilan gender dalam Islam sebagaimana 

dikemukakan oleh Husein Muhammad dan Siti Musdah Mulia, yang menegaskan bahwa 

pendidikan merupakan prasyarat utama bagi partisipasi perempuan dalam ruang publik 

keagamaan dan sosial. Dari pemikiran Khairaiyah Hasyim dapat dipahami bahwa pengalaman 

hidup, peran kepemimpinan pesantren, serta mobilitas intelektual Khairiyah Hasyim 

membentuk kerangka praksis pendidikannya yang berpijak pada tradisi pesantren namun 

terbuka pada transformasi sosial perempuan Muslim (Novalia, 2019). 

3.4​ Pendidikan Pesantren dan Perspektif Gender 

Pesantren Putri Seblak yang diasuh Khairiyah Hasyim merepresentasikan model 

pendidikan Islam yang sensitif gender dalam konteks tradisi pesantren Nusantara. Dalam 

sistem pendidikan ini, pemisahan ruang belajar (banat) antara laki-laki dan perempuan tidak 

dimaksudkan sebagai bentuk subordinasi atau pembatasan akses pengetahuan, melainkan 

sebagai strategi pedagogis yang dirancang untuk menciptakan ruang aman, kondusif, dan 

berdaya bagi perempuan. Pemisahan tersebut memungkinkan perempuan memperoleh 

Kholil Chusyairi, Siti Kasmila/Pendidikan Perempuan dan Otoritas Keagamaan dalam Pemikiran Zainab al-Ghazali dan Khairiyah 
Hasyim 



Az-Zahra: Journal of Gender and Family Studies Vol.6 No.1, 2025: 60-72​ 66 dari 72 

kesempatan belajar yang lebih optimal, bebas dari tekanan relasi kuasa berbasis gender yang 

kerap muncul dalam ruang pendidikan campuran. Dengan demikian, pesantren ini 

menyediakan ruang pembelajaran yang relatif otonom bagi perempuan dalam mengakses, 

mengolah, dan memproduksi pengetahuan keagamaan. 

Dalam praktiknya, Pesantren Putri Seblak tidak hanya berfungsi sebagai lembaga 

transmisi tradisi keislaman, tetapi juga sebagai arena pembentukan otoritas keagamaan 

perempuan. Melalui kurikulum yang menekankan penguasaan kitab-kitab klasik, penguatan 

akhlak, serta pembiasaan praktik keagamaan, santri perempuan didorong untuk menjadi 

subjek aktif dalam proses pendidikan. Hal ini menunjukkan bahwa pesantren dapat menjadi 

ruang produksi pengetahuan keagamaan perempuan yang menantang asumsi bahwa otoritas 

keilmuan Islam hanya dimiliki oleh laki-laki (Muryanti, 2014). Dalam perspektif gender Islam, 

model pendidikan ini mencerminkan upaya dekonstruksi relasi kuasa patriarkal secara 

gradual melalui mekanisme pendidikan berbasis tradisi. 

Selain aspek intelektual, pendidikan pesantren yang dikembangkan Khairiyah Hasyim 

juga menekankan pentingnya kemandirian perempuan, baik secara sosial maupun ekonomi. 

Pendidikan diarahkan untuk membekali perempuan dengan keterampilan hidup (life skills), 

etos kerja, dan kesadaran akan peran sosialnya di tengah masyarakat. Pendekatan ini 

menegaskan bahwa pendidikan pesantren tidak hanya mempersiapkan perempuan sebagai 

penjaga moral keluarga, tetapi juga sebagai individu yang memiliki kapasitas untuk 

berpartisipasi secara aktif dalam kehidupan sosial. Dengan demikian, pesantren berfungsi 

sebagai ruang transformasi sosial yang memungkinkan perempuan mengartikulasikan 

perannya secara lebih luas tanpa harus keluar dari kerangka nilai-nilai Islam  (Husein, 2019). 

Secara konseptual, model pendidikan pesantren yang dikembangkan Khairiyah Hasyim 

menunjukkan bahwa tradisi pesantren tidak bersifat statis dan anti terhadap gagasan 

keadilan gender. Sebaliknya, pesantren dapat menjadi medium negosiasi antara tradisi 

keagamaan dan tuntutan keadilan sosial, termasuk dalam isu gender (Muslich, 2013). Dalam 

konteks ini, pendidikan pesantren berperan sebagai strategi kultural untuk mewujudkan 

keadilan gender dalam Islam melalui pendekatan edukatif yang kontekstual, gradual, dan 

berakar pada nilai-nilai keislaman. 

3.5​ Perbandingan Ideologis dan Kontekstual Zainab al-Ghazali dan Khairiyah 

Hasyim 

Secara ideologis, Zainab al-Ghazali dan Khairiyah Hasyim sama-sama menempatkan 

pendidikan sebagai instrumen utama pemberdayaan perempuan Muslim. Keduanya berpijak 

pada keyakinan bahwa pendidikan merupakan medium strategis untuk membangun 

kesadaran keagamaan, kapasitas intelektual, dan peran sosial perempuan dalam masyarakat 

Kholil Chusyairi, Siti Kasmila/Pendidikan Perempuan dan Otoritas Keagamaan dalam Pemikiran Zainab al-Ghazali dan Khairiyah 
Hasyim 



Az-Zahra: Journal of Gender and Family Studies Vol.6 No.1, 2025: 60-72​ 67 dari 72 

Islam. Namun demikian, kesamaan tersebut berkembang dalam arah yang berbeda ketika 

dihadapkan pada konteks sosial, politik, dan kultural masing-masing tokoh. Perbedaan 

konteks inilah yang membentuk variasi pendekatan dan orientasi praksis pendidikan 

perempuan yang mereka kembangkan (Hamid et al., 2014). Zainab al-Ghazali beroperasi 

dalam konteks Mesir yang ditandai oleh dinamika politik, represi negara, dan menguatnya 

gerakan Islam sebagai respons terhadap sekularisme dan kolonialisme. Dalam konteks 

tersebut, pendidikan perempuan diarahkan pada pembentukan kader dakwah dan aktivis 

perempuan yang memiliki kesadaran ideologis, militansi moral, dan komitmen terhadap 

perjuangan Islam di ruang publik. Pendidikan berfungsi sebagai sarana mobilisasi sosial dan 

ideologis, di mana perempuan diposisikan sebagai agen perubahan yang berperan aktif 

dalam proyek Islamisasi masyarakat. Dengan demikian, pemberdayaan perempuan menurut 

Zainab bersifat politis-ideologis, berorientasi pada transformasi sosial melalui aktivisme 

keagamaan. (Herri, 2019)(Hamid & Wan Hasan, 2015) 

Sebaliknya, Khairiyah Hasyim bergerak dalam konteks pesantren dan pendidikan Islam 

Nusantara yang relatif stabil secara politik, namun sarat dengan tantangan struktural terkait 

akses pendidikan bagi perempuan. Dalam konteks ini, pendidikan perempuan dikembangkan 

melalui pendekatan institusional dengan mendirikan dan mengelola madrasah serta 

pesantren khusus perempuan. Fokus utama Khairiyah Hasyim adalah membangun sistem 

pendidikan yang berkelanjutan sebagai basis peningkatan kapasitas intelektual, moral, dan 

sosial perempuan Muslim. Pendidikan tidak diarahkan pada mobilisasi politik, melainkan 

pada pembentukan otoritas pedagogis dan kemandirian perempuan dalam jangka Panjang 

(Hsb & Hambali, R, 2023). 

Pendekatan yang ditempuh Khairiyah Hasyim dalam pengembangan pendidikan 

perempuan dapat dipahami sebagai strategi transformasi sosial jangka panjang yang 

berangkat dari realitas kultural dan struktural masyarakat Muslim Nusantara. Berbeda 

dengan gerakan perempuan yang lahir dari situasi konflik politik terbuka atau kolonialisme 

yang represif, Khairiyah Hasyim beroperasi dalam ruang sosial pesantren yang relatif stabil, 

namun tetap dibatasi oleh konstruksi patriarkal yang menempatkan perempuan pada ranah 

domestik. Tantangan utama yang dihadapi bukanlah represi politik langsung, melainkan 

keterbatasan akses, legitimasi, dan kesempatan pendidikan bagi perempuan dalam sistem 

keilmuan Islam tradisional (Fadhilah, 2022). 

Dalam konteks tersebut, Khairiyah Hasyim memilih jalur institusional sebagai medium 

perubahan. Dengan mendirikan dan mengelola madrasah serta pesantren khusus 

perempuan, ia menciptakan ruang aman dan sah secara sosial-religius bagi perempuan untuk 

mengakses ilmu pengetahuan agama dan umum. Langkah ini penting karena pendidikan 

perempuan pada masa itu sering kali dipandang sekunder atau bahkan tidak perlu. Melalui 

Kholil Chusyairi, Siti Kasmila/Pendidikan Perempuan dan Otoritas Keagamaan dalam Pemikiran Zainab al-Ghazali dan Khairiyah 
Hasyim 



Az-Zahra: Journal of Gender and Family Studies Vol.6 No.1, 2025: 60-72​ 68 dari 72 

institusi pendidikan yang mapan, Khairiyah Hasyim tidak hanya membuka akses belajar, 

tetapi juga membangun struktur yang memungkinkan keberlanjutan proses pendidikan lintas 

generasi. 

Fokus pendidikan yang dikembangkan tidak semata-mata pada transfer pengetahuan 

keagamaan, melainkan pada pembentukan kepribadian perempuan Muslim yang utuh, 

mencakup dimensi intelektual, moral, dan sosial. Perempuan didorong untuk memiliki 

kapasitas berpikir kritis, etos keilmuan, serta kesadaran sosial yang kuat, sehingga mampu 

berperan aktif dalam keluarga dan Masyarakat (Azizah et al., 2025). Dengan demikian, 

pendidikan menjadi sarana pemberdayaan yang halus namun mendalam, karena bekerja 

melalui pembentukan habitus dan otoritas keilmuan, bukan melalui konfrontasi atau 

mobilisasi politik. 

Lebih jauh, pendekatan Khairiyah Hasyim mencerminkan visi jangka panjang tentang 

kemandirian perempuan. Dengan menguasai ilmu dan memiliki legitimasi pedagogis, 

perempuan tidak lagi bergantung sepenuhnya pada otoritas laki-laki dalam urusan 

pendidikan dan keagamaan. Mereka dipersiapkan untuk menjadi pendidik, pengelola 

lembaga, dan agen transmisi nilai-nilai Islam yang berakar pada tradisi pesantren. Dalam 

kerangka ini, perubahan sosial yang dihasilkan bersifat gradual namun berkelanjutan, karena 

ditopang oleh institusi dan sumber daya manusia yang terus direproduksi. 

Dengan demikian, pendidikan perempuan menurut Khairiyah Hasyim dapat dipahami 

sebagai proyek sosial-kultural yang menekankan kesinambungan, stabilitas, dan penguatan 

kapasitas internal komunitas Muslim. Alih-alih menjadikan pendidikan sebagai alat 

mobilisasi politik jangka pendek, ia memposisikannya sebagai fondasi pembentukan otoritas 

perempuan dalam ruang keagamaan dan sosial. Pendekatan ini menunjukkan bahwa 

transformasi peran perempuan tidak selalu harus ditempuh melalui jalur politik yang 

konfrontatif, tetapi dapat dilakukan melalui penguatan institusi pendidikan yang berakar 

kuat dalam tradisi dan kebutuhan masyarakat. 

Perbedaan konteks tersebut menghasilkan model pemberdayaan yang berbeda pula. 

Zainab al-Ghazali menekankan otoritas moral dan ideologis perempuan di ruang publik, yang 

diperoleh melalui aktivisme dakwah dan keterlibatan dalam gerakan Islam. Sementara itu, 

Khairiyah Hasyim menekankan otoritas pedagogis dan institusional perempuan dalam ranah 

pendidikan Islam, yang diwujudkan melalui kepemimpinan dalam pesantren dan madrasah. 

Meskipun berbeda, kedua model ini saling melengkapi dalam menunjukkan bahwa 

pemberdayaan perempuan dalam Islam tidak bersifat tunggal atau seragam, melainkan 

kontekstual, dinamis, dan dipengaruhi oleh struktur sosial serta tantangan yang dihadapi 

masing-masing masyarakat. Perbandingan antara Zainab al-Ghazali dan Khairiyah Hasyim 

memperlihatkan spektrum pemberdayaan perempuan dalam Islam, mulai dari pendekatan 

Kholil Chusyairi, Siti Kasmila/Pendidikan Perempuan dan Otoritas Keagamaan dalam Pemikiran Zainab al-Ghazali dan Khairiyah 
Hasyim 



Az-Zahra: Journal of Gender and Family Studies Vol.6 No.1, 2025: 60-72​ 69 dari 72 

ideologis-aktivis hingga pendekatan institusional-pedagogis. Temuan ini menegaskan bahwa 

pendidikan Islam dapat menjadi arena strategis bagi perempuan Muslim untuk membangun 

otoritas, baik di ruang publik maupun dalam institusi pendidikan, tanpa harus terjebak pada 

dikotomi antara tradisi dan perubahan sosial. 

3.6​ Implikasi bagi Studi Gender Islam Kontemporer 

Temuan penelitian ini menunjukkan bahwa pendidikan Islam merupakan arena 

strategis bagi negosiasi dan rekonstruksi relasi gender dalam masyarakat Muslim. Melalui 

analisis terhadap pemikiran dan praksis pendidikan Zainab al-Ghazali dan Khairiyah Hasyim, 

studi ini menegaskan bahwa pemberdayaan perempuan dalam Islam tidak berlangsung 

dalam satu pola tunggal, melainkan melalui beragam strategi yang dipengaruhi oleh konteks 

sosial, politik, dan kultural masing-masing. Pendidikan berfungsi tidak hanya sebagai medium 

transmisi pengetahuan keagamaan, tetapi juga sebagai ruang produksi otoritas, identitas, dan 

agensi perempuan Muslim. Secara teoretis, penelitian ini memperkaya kajian feminisme 

Islam dengan menghadirkan dua model pemberdayaan perempuan yang berbeda namun 

saling melengkapi, yaitu model aktivisme ideologis dan model institusional pedagogis. Model 

pertama menekankan pembentukan kesadaran ideologis dan keterlibatan perempuan dalam 

ruang publik melalui dakwah dan gerakan sosial-keagamaan, sedangkan model kedua 

menekankan pembangunan institusi pendidikan sebagai basis penguatan kapasitas 

intelektual dan kemandirian perempuan dalam jangka panjang. Kedua model ini 

menunjukkan bahwa feminisme Islam tidak bersifat monolitik atau seragam, melainkan 

merupakan spektrum pemikiran dan praksis yang berakar pada nilai-nilai Islam serta realitas 

sosial yang dihadapi perempuan Muslim. 

Lebih lanjut, implikasi studi ini menegaskan pentingnya pendekatan kontekstual dalam 

kajian gender Islam kontemporer. Alih-alih menilai pemberdayaan perempuan berdasarkan 

standar feminisme liberal universal, penelitian ini menunjukkan bahwa agensi perempuan 

Muslim perlu dibaca melalui kerangka nilai, tradisi, dan strategi lokal yang mereka 

kembangkan. Dengan demikian, kajian ini berkontribusi pada upaya dekonstruksi dikotomi 

antara tradisi Islam dan keadilan gender, serta membuka ruang bagi pengembangan wacana 

feminisme Islam yang lebih inklusif, kritis, dan kontekstual. 

 
4.​ Kesimpulan 

Artikel ini bertujuan untuk menganalisis pemikiran dan praktik pendidikan perempuan 

yang dikembangkan oleh Zainab al-Ghazali dan Khairiyah Hasyim melalui perspektif 

feminisme Islam. Hasil penelitian menunjukkan bahwa kedua tokoh sama-sama 

menempatkan pendidikan sebagai instrumen strategis pemberdayaan perempuan Muslim, 

namun mengembangkan pendekatan yang berbeda sesuai dengan konteks sosial, politik, dan 

Kholil Chusyairi, Siti Kasmila/Pendidikan Perempuan dan Otoritas Keagamaan dalam Pemikiran Zainab al-Ghazali dan Khairiyah 
Hasyim 



Az-Zahra: Journal of Gender and Family Studies Vol.6 No.1, 2025: 60-72​ 70 dari 72 

kultural masing-masing. Zainab al-Ghazali memosisikan pendidikan perempuan sebagai 

sarana pembentukan kesadaran ideologis dan aktivisme dakwah dalam konteks gerakan 

Islam di Mesir, sementara Khairiyah Hasyim mengembangkan pendidikan perempuan melalui 

pendekatan institusional yang berorientasi pada keberlanjutan melalui pesantren dan 

madrasah perempuan di Haramain dan Indonesia. Perbedaan pendekatan tersebut 

menghasilkan dua model pemberdayaan perempuan dalam pendidikan Islam. Zainab 

al-Ghazali menekankan pembentukan otoritas moral dan ideologis perempuan di ruang 

publik melalui aktivisme keagamaan, sedangkan Khairiyah Hasyim menekankan penguatan 

otoritas pedagogis dan institusional perempuan melalui pendidikan pesantren yang sensitif 

gender. Kedua model ini menunjukkan bahwa pemberdayaan perempuan dalam Islam tidak 

bersifat tunggal atau seragam, melainkan kontekstual dan dipengaruhi oleh struktur sosial 

serta tantangan yang dihadapi perempuan Muslim di masing-masing wilayah. 

Secara teoretis, artikel ini berkontribusi pada pengembangan kajian feminisme Islam 

dengan memperlihatkan bahwa agensi perempuan Muslim dapat diwujudkan melalui 

beragam strategi yang tetap berakar pada nilai-nilai Islam. Studi ini menegaskan bahwa 

feminisme Islam tidak identik dengan feminisme liberal, melainkan merupakan spektrum 

pemikiran dan praksis yang memungkinkan perempuan Muslim bernegosiasi dengan tradisi, 

otoritas keagamaan, dan struktur sosial secara kontekstual. Dengan demikian, penyebutan 

Zainab al-Ghazali dan Khairiyah Hasyim dalam kerangka feminisme Islam perlu dipahami 

secara kritis sebagai bentuk Islamic agency, bukan sebagai adopsi ideologis feminisme Barat 

secara utuh. 

Refleksi gender Islam yang ditawarkan dalam artikel ini menunjukkan bahwa 

pendidikan Islam memiliki potensi besar sebagai ruang transformasi relasi gender yang adil 

dan berkeadilan. Pendidikan tidak hanya berfungsi sebagai transmisi pengetahuan 

keagamaan, tetapi juga sebagai arena pembentukan otoritas, identitas, dan peran sosial 

perempuan Muslim. Oleh karena itu, pengembangan pendidikan Islam yang inklusif dan 

sensitif gender menjadi agenda penting dalam merespons tantangan masyarakat Muslim 

kontemporer, tanpa harus melepaskan diri dari kerangka normativitas dan nilai-nilai 

keislaman. 

 
5.​ Referensi 

Abidin, Z. (2017). Kesetaraan gender dan emansipasi perempuan dalam pendidikan Islam. 
Tarbawiyah: Jurnal Ilmiah Pendidikan, 12(1), 1–17. 

Adnan, A., & Ahmad, Z, N. (2009). 50 tokoh Islam yang mengubah dunia. PTS Millenia. 

al-Ghazali, Z. (1994). Ayyām min ḥayātī [Days from my life]. Dar al-Tawzi‘ wa al-Nashr 
al-Islamiyyah. 

Kholil Chusyairi, Siti Kasmila/Pendidikan Perempuan dan Otoritas Keagamaan dalam Pemikiran Zainab al-Ghazali dan Khairiyah 
Hasyim 



Az-Zahra: Journal of Gender and Family Studies Vol.6 No.1, 2025: 60-72​ 71 dari 72 

Azizah, S. Al, Irwan, I., Rahmah, S., Febrica, S., Siti, S., & Suarsih. (2025). Konsep Pendidikan 
Islam Bagi Perempuan Perspektif Nyai Khairiyah Hasyim Dan Relevansinya Dalam 
Pendidikan Perempuan Di Masa Modern. JIPKIS: Jurnal Ilmiah Pendidikan Dan 
Keislaman, 5(1), 71–84. http://jipkis.stai-dq.org/index.php/home/article/view/151 

Barlas, A. (2002). Believing women in Islam: Unreading patriarchal interpretations of the 
Qur’an. University of Texas Press. 

Fadhilah, A. U. (2022). PEMIKIRAN KHAIRIYAH HASYIM ASY’ARI TENTANG PENDIDIKAN 
PEREMPUAN DAN RELEVANSINYA DENGAN PENDIDIKAN ISLAM. UIN Raden Intan 
Lampung. 

Hamid, S., Ramli, F., & Yama, P. (2014). Sumbangan Zainab al-Ghazali dalam memartabatkan 
kedudukan wanita dalam arena kepemimpinan umat Islam. In Proceedings of the 
International Conference on Postgraduate Research, 1–12. 

Hamid, S., & Wan Hasan, R. (2015). Zainab al-Ghazali al-Jubaily dan tafsir Nazarāt fī Kitābillāh: 
Satu sorotan. In International Conference on Arabic Studies and Islamic Civilization, 
598–607. 

Hanapi, A. (2015). Peran Perempuan dalam Islam. Jurnal Studi Islam, 1(1), 1–12. 

Herri, A. (2019). Zainab al-Ghazali: Tokoh reformis Islam di Mesir (1917–2005). Universitas 
Islam Negeri Alauddin Makassar. 

Hsb, S. ., & Hambali, R. (2023). Kesetaraan gender dalam pendidikan Islam di Indonesia 
(Perspektif Nyai Siti Walidah dan Nyai Khairiyah Hasyim). Gunung Djati Conference 
Series, 779–794. 

Husein, M. (2019). Islam agama ramah perempuan: Pembelaan kiai pesantren. LKiS, IRCiSoD. 

Ibrahim, O. U. (2011). A re-reading of the Egyptian Zaynab al-Ghazzali, the Muslim 
Brotherhood and the Islamic feminist movement in contemporary society. International 
Journal of Sociology and Anthropology, 3(11), 407–415. 

Kurniawati, F. (2023). Konsep pendidikan Islam bagi perempuan perspektif Nyai Khairiyah 
Hasyim dan relevansinya dalam pendidikan perempuan di masa modern. Universitas 
Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

Muryanti. (2014). Perubahan pemaknaan peran perempuan Muslim dalam pengasuhan anak 
di pedesaan kawasan Prambanan. Kontekstualita, 29(2), 205–224. 

Muslich, M. (2013). Pendidikan karakter menjawab tantangan krisis multidimensional. Bumi 
Aksara. 

Novalia. (2019). Ulama perempuan dan dedikasinya dalam pendidikan Islam: Studi pemikiran 
Nyai Khairiyah Hasyim (1908–1983). Jurnal Pendidikan Islam, 8(2), 121–160. 

Oga Satria. (2020). Partisipasi Ulama Perempuan Dalam Penyebaran Islam Di Nusantara 
Melalui Pendidikan. The International Journal of Pegon:: Islam Nusantara Civilization, 
3(2), 131–160. 
https://ejournalpegon.jaringansantri.com/index.php/INC/article/view/24 

Sugiono. (2012). Metode Penelitian Kuantitatif Kualitatif dan R&B. Alfabeta. 

Kholil Chusyairi, Siti Kasmila/Pendidikan Perempuan dan Otoritas Keagamaan dalam Pemikiran Zainab al-Ghazali dan Khairiyah 
Hasyim 



Az-Zahra: Journal of Gender and Family Studies Vol.6 No.1, 2025: 60-72​ 72 dari 72 

Sukmadinata. (2006). Metode Penelitian Kualitatif. Graha Aksara. 

Tanjung, N., Rahman, Y., & Ikhwan, M. (2021). Penafsiran nusyūz dalam tafsir Nazarāt fī 
Kitābillāh. Al-Furqan. Jurnal Ilmiah Al-Furqan, 6(2), 112–125. 

Wadud, A. (2006). Qur’an Menurut Perempuan : Meluruskan bias Gender dalam tradisi tafsir. 
Serambi Ilmu Semesta. 

 

 

Kholil Chusyairi, Siti Kasmila/Pendidikan Perempuan dan Otoritas Keagamaan dalam Pemikiran Zainab al-Ghazali dan Khairiyah 
Hasyim 


