n DOI: 10.15575/azzahra.v6il.34744
. - d ISSN: 2746-8585 (Print)

Journal of Gender and Family Studies ISSN: 2746-8593(Online)

Pendidikan Perempuan dan Otoritas Keagamaan dalam
Pemikiran Zainab al-Ghazali dan Khairiyah Hasyim

Kholil Chusyairi*!, Siti Kasmila®

'Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga; chusyairikholil@gmail.com, 2UIN Sunan Gunung Djati Bandung;
siti.kasmila@uinsgd.ac.id

*Penulis Korespondensi

Artikel Dikirim: 4 Juni 2024
Artikel Diterima: 30 Desember 2025
Artikel Dipublikasikan: 31 Desember 2025

Abstrak: Kajian mengenai peran perempuan dalam pendidikan Islam sering kali masih
diposisikan secara deskriptif dan normatif, tanpa analisis gender yang memadai. Artikel ini
bertujuan menganalisis peran dan kontribusi tokoh perempuan dalam pengembangan
pendidikan agama Islam melalui perspektif feminisme Islam, dengan menelaah pemikiran
dan praktik pendidikan Zainab al-Ghazali dan Khairiyah Hasyim. Penelitian ini
menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi literatur kritis, dianalisis secara
komparatif dan interpretatif terhadap karya, biografi, serta praktik sosial-keagamaan kedua
tokoh. Hasil penelitian menunjukkan bahwa Zainab al-Ghazali merepresentasikan model
pemberdayaan perempuan berbasis aktivisme dan gerakan sosial-keagamaan yang
menegaskan peran perempuan sebagai agen perubahan dalam ruang publik Islam,
sementara Khairiyah Hasyim mengembangkan model pendidikan perempuan berbasis
institusional melalui pesantren dan madrasah sebagai ruang pembentukan intelektual dan
moral perempuan Muslim. Temuan ini menegaskan bahwa pendidikan Islam bagi
perempuan tidak hanya berfungsi sebagai transmisi pengetahuan keagamaan, tetapi juga
sebagai strategi transformasi sosial berbasis kesetaraan gender dalam kerangka nilai-nilai
Islam. Secara teoretis, penelitian ini berkontribusi pada penguatan kajian feminisme Islam
dalam pendidikan agama Islam dengan menghadirkan tipologi peran perempuan Muslim
dalam konteks sosial dan kultural yang berbeda.

Kata Kunci: Faminisme Islam, Pendidikan Agama Islam, Perempuan Muslim, Zainab
al-Ghazali, dan Khairiyah Hasyim.

Abstract: Studies on the role of women in Islamic education have often remained descriptive
and normative, with limited engagement in gender-based analysis. This article aims to
examine the role and contributions of female figures in the development of Islamic religious
education through the perspective of Islamic feminism, focusing on the educational thought
and practices of Zainab al-Ghazali and Khairiyah Hasyim. This study employs a qualitative
approach using a critical literature review method, analyzed through comparative and
interpretative frameworks applied to primary texts, biographical sources, and socio-religious
practices of both figures. The findings reveal that Zainab al-Ghazali represents a model of
women’s empowerment grounded in religious activism and socio-political movements,
positioning Muslim women as agents of change within the public sphere of Islam. In contrast,
Khairiyah Hasyim developed an institutional-based model of women’s education through
pesantren and madrasah as spaces for intellectual and moral formation of Muslim women.
These findings indicate that Islamic education for women functions not merely as the
transmission of religious knowledge, but also as a strategy for social transformation rooted in
gender equality within the framework of Islamic values. Theoretically, this study contributes to
the discourse on Islamic feminism in Islamic education by proposing a typology of Muslim
women’s roles across different socio-cultural contexts.

https://journal.uinsgd.ac.id/index.php/azzahra/index


https://doi.org/10.15575/azzahra.v6i1.34744
mailto:chusyairikholil@gmail.com

Az-Zahra: Journal of Gender and Family Studies Vol.6 No.1, 2025: 60-72 61 dari 72

Keywords: Islamic feminism; Islamic religious education; Muslim women; Zainab al-Ghazali;
Khairiyah Hasyim.

1. Pendahuluan

Pendidikan Islam merupakan instrumen strategis dalam pembentukan kepribadian,
moral, dan kapasitas intelektual manusia sepanjang hayat. Dalam perkembangannya, kajian
pendidikan Islam tidak hanya berfokus pada aspek kurikulum dan metode pembelajaran,
tetapi juga pada relasi kuasa dan konstruksi sosial yang memengaruhi akses serta peran
subjek pendidikan, termasuk perempuan. Berbagai kajian menunjukkan bahwa meskipun
Islam secara normatif menegaskan kesetaraan spiritual antara laki-laki dan perempuan,
praktik sosial-keagamaan masih kerap mereproduksi marginalisasi perempuan dalam
otoritas pendidikan dan keagamaan (Wadud, 2006).

Dalam konteks pendidikan Islam, perempuan sering diposisikan secara domestik dan
simbolik sebagai pendukung, bukan sebagai subjek aktif dalam produksi dan transmisi
pengetahuan keagamaan (Tanjung et al., 2021). Kondisi ini tidak sepenuhnya disebabkan oleh
ajaran Islam, melainkan oleh konstruksi tafsir patriarkal dan struktur sosial yang membatasi
partisipasi perempuan dalam ruang publik keagamaan. Padahal, secara historis Islam telah
memberikan legitimasi teologis terhadap hak-hak perempuan, termasuk hak atas pendidikan,
kepemilikan, dan partisipasi sosial (Hanapi, 2015). Oleh karena itu, kajian tentang
perempuan dalam pendidikan Islam perlu diarahkan pada analisis kritis terhadap peran,
kontribusi, dan strategi pemberdayaan perempuan dalam berbagai konteks sosial dan
kultural.

Sejumlah penelitian tentang perempuan dan pendidikan Islam umumnya masih
bersifat normatif-teologis atau deskriptif-historis, dengan menekankan legitimasi teks
keagamaan atau biografi tokoh perempuan secara terpisah. Namun demikian, kajian yang
secara analitis dan komparatif mengkaji model pemberdayaan pendidikan perempuan yang
dikembangkan oleh tokoh-tokoh perempuan Muslim dalam konteks sosial yang berbeda
masih relatif terbatas. Selain itu, penelitian yang mempertemukan figur perempuan Muslim
dari Timur Tengah dan Indonesia dalam satu kerangka analisis pendidikan Islam berbasis
perspektif feminisme Islam juga belum banyak dilakukan (Abidin, 2017).

Berdasarkan kesenjangan tersebut, artikel ini memfokuskan kajian pada pemikiran dan
praktik pendidikan perempuan yang dikembangkan oleh Zainab al-Ghazali dan Khairiyah
Hasyim. Kedua tokoh ini merepresentasikan konteks sosial dan kultural yang berbeda, namun
sama-sama menempatkan pendidikan sebagai sarana strategis pemberdayaan perempuan
Muslim. Artikel ini mengajukan pertanyaan utama mengenai bagaimana konsep dan praktik

pendidikan perempuan yang dikembangkan oleh kedua tokoh tersebut, bagaimana peran

Kholil Chusyairi, Siti Kasmila/Pendidikan Perempuan dan Otoritas Keagamaan dalam Pemikiran Zainab al-Ghazali dan Khairiyah
Hasyim



Az-Zahra: Journal of Gender and Family Studies Vol.6 No.1, 2025: 60-72 62 dari 72

mereka dalam memberdayakan perempuan melalui pendidikan Islam ditinjau dari perspektif
feminisme Islam, serta apa persamaan dan perbedaan model pemberdayaan pendidikan
perempuan yang mereka tawarkan.

Artikel ini bertujuan untuk menganalisis secara komparatif pemikiran dan praktik
pendidikan perempuan Zainab al-Ghazali dan Khairiyah Hasyim melalui perspektif feminisme
Islam. Secara teoretis, penelitian ini berkontribusi pada penguatan kajian feminisme Islam
dalam bidang pendidikan agama Islam dengan menghadirkan tipologi peran perempuan
Muslim sebagai agen transformasi sosial dalam konteks yang berbeda. Secara praktis, artikel
ini diharapkan dapat menjadi rujukan dalam pengembangan pendidikan Islam yang lebih

inklusif dan berkeadilan gender, tanpa meninggalkan kerangka nilai-nilai keislaman.

2.  Metode Penelitian

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi pustaka
(library research) yang dianalisis secara komparatif dan kritis (Sugiono, 2012). Fokus
penelitian diarahkan pada pemikiran dan praksis pendidikan perempuan yang dikembangkan
oleh Zainab al-Ghazali dan Khairiyah Hasyim dalam konteks sosial, kultural, dan keagamaan
yang berbeda. Dengan demikian, artikel ini tidak hanya bersifat studi tokoh, tetapi juga
merupakan studi komparatif berbasis analisis gender dalam pendidikan Islam.

Sumber data penelitian terdiri atas sumber primer dan sekunder. Sumber primer
meliputi karya-karya Zainab al-Ghazali, biografi resmi, tulisan, serta dokumentasi aktivitas
sosial-keagamaannya, serta sumber-sumber historis dan tulisan yang merekam pemikiran
dan praktik pendidikan Khairiyah Hasyim. Sumber sekunder meliputi artikel jurnal ilmiah,
buku akademik, dan hasil penelitian terdahulu yang relevan dengan tema pendidikan Islam,
perempuan, dan kajian gender. Pemilihan sumber dilakukan secara purposif dengan kriteria:
(1) relevansi dengan tema pendidikan perempuan dan Islam, (2) kredibilitas akademik
penulis dan penerbit, serta (3) kontribusi teoretis terhadap diskursus gender dan pendidikan
Islam.

Analisis data dilakukan melalui beberapa tahapan. Pertama, data diklasifikasikan
berdasarkan tema utama, yaitu konsep pendidikan perempuan, peran sosial-keagamaan
perempuan, dan strategi pemberdayaan melalui pendidikan. Kedua, dilakukan analisis
interpretatif terhadap pemikiran dan praktik kedua tokoh dengan menggunakan pendekatan
analisis komparatif untuk mengidentifikasi persamaan dan perbedaan model pendidikan
perempuan yang mereka kembangkan. Ketiga, hasil analisis tersebut dibaca secara kritis
melalui kerangka teoritis feminisme Islam dan kajian gender dalam Islam.

Kerangka teoritis yang digunakan dalam penelitian ini merujuk pada pemikiran

feminisme Islam yang dikembangkan oleh Amina Wadud, Asma Barlas, Siti Musdah Mulia,

Kholil Chusyairi, Siti Kasmila/Pendidikan Perempuan dan Otoritas Keagamaan dalam Pemikiran Zainab al-Ghazali dan Khairiyah
Hasyim



Az-Zahra: Journal of Gender and Family Studies Vol.6 No.1, 2025: 60-72 63 dari 72

dan Husein Muhammad, khususnya terkait relasi gender, otoritas keagamaan, dan pendidikan
Islam. Dalam kerangka ini, istilah “feminisme Islam” tidak dipahami sebagai keseragaman
ideologis, melainkan sebagai spektrum pemikiran kritis yang menempatkan keadilan gender
dalam bingkai nilai-nilai Islam (Sukmadinata, 2006). Oleh karena itu, penyebutan Zainab
al-Ghazali dalam kajian ini tidak dimaksudkan untuk mengafirmasi posisinya sebagai feminis
liberal, melainkan untuk membaca secara Kritis kontribusinya dalam pemberdayaan
perempuan Muslim melalui aktivisme keagamaan, dengan tetap memperhatikan ketegangan
ideologis antara feminisme Islam dan sikap kritisnya terhadap feminisme Barat. Melalui
pendekatan ini, penelitian diharapkan mampu menghasilkan pemahaman yang lebih
komprehensif dan kontekstual mengenai peran perempuan Muslim dalam pendidikan Islam,
serta menghindari generalisasi normatif dan deskriptif yang sering muncul dalam kajian

perempuan dan Islam.

Hasil Penelitian
3.1 Konsep Pendidikan Perempuan Menurut Zainab al-Ghazali dalam Analisis

Kritis

Pemikiran Zainab al-Ghazali tentang pendidikan perempuan tidak dapat dilepaskan
dari konteks aktivisme Islam di Mesir pada pertengahan abad ke-20, sebuah periode yang
ditandai oleh ketegangan antara kolonialisme, nasionalisme sekuler, dan kebangkitan gerakan
Islam. Zainab al-Ghazali (1917-2005) adalah pendiri Jama‘at al-Sayyidat al-Muslimat
(Perhimpunan Muslimah) dan dikenal luas melalui autobiografinya Ayyam min Hayati
(Hari-hari dalam Hidupku), yang menggambarkan pengalaman perjuangannya dalam gerakan
Islam (al-Ghazali, 1994). Latar belakang pendidikannya yang kuat dalam tradisi al-Azhar,
serta keterlibatannya dengan Ikhwanul Muslimin, membentuk kerangka ideologis
pandangannya tentang perempuan, pendidikan, dan dakwah. Dalam konteks ini, pendidikan
perempuan dipahami Zainab bukan sekadar sebagai aktivitas pedagogis, melainkan sebagai
strategi ideologis untuk membangun kesadaran keagamaan (religious consciousness) yang
kritis dan berorientasi pada aksi. Pendidikan berfungsi sebagai medium internalisasi
nilai-nilai Islam yang bertujuan membentuk subjek perempuan Muslim yang memiliki
keteguhan moral, kesadaran dakwah, serta kesiapan berpartisipasi dalam perjuangan
sosial-keagamaan. Dengan demikian, pendidikan tidak dimaknai semata sebagai transmisi
pengetahuan keagamaan formal, tetapi sebagai proses ideologisasi yang membangun
militansi etis dan komitmen kolektif terhadap misi dakwah Islam.

Berbeda dengan pendekatan feminisme liberal yang menekankan kesetaraan struktural
dan hak individual secara universal, Zainab al-Ghazali memposisikan pendidikan perempuan

sebagai kewajiban keagamaan yang terikat pada misi kolektif umat (ummah) (Adnan &

Kholil Chusyairi, Siti Kasmila/Pendidikan Perempuan dan Otoritas Keagamaan dalam Pemikiran Zainab al-Ghazali dan Khairiyah
Hasyim



Az-Zahra: Journal of Gender and Family Studies Vol.6 No.1, 2025: 60-72 64 dari 72

Ahmad, Z, 2009). Dalam kerangka ini, pendidikan diarahkan untuk menyiapkan perempuan
sebagai pendidik generasi, pendakwah, dan penggerak sosial Islam yang berperan aktif dalam
transformasi masyarakat. Orientasi tersebut menunjukkan bahwa Zainab menempatkan
pendidikan perempuan dalam relasi fungsional dengan proyek Islamisasi masyarakat, di
mana emansipasi perempuan tidak dimaknai sebagai pelepasan dari norma-norma
keagamaan, melainkan sebagai penguatan peran perempuan dalam batas-batas normativitas
Islam. Posisi ini memperlihatkan ketegangan ideologis antara pemberdayaan perempuan dan
kritik terhadap feminisme liberal, sekaligus menegaskan karakter khas pemikiran Zainab
al-Ghazali dalam wacana feminisme Islam yang bersifat kontekstual dan berbasis nilai

religious (Kurniawati, 2023) (Ibrahim, 2011).

3.2 Otoritas Keagamaan Perempuan dalam Konteks Mesir

Dalam konteks sosial Mesir yang didominasi oleh struktur otoritas keagamaan
maskulin dan terinstitusionalisasi, Zainab al-Ghazali menghadirkan model otoritas
keagamaan perempuan yang bersifat non-institusional namun memiliki daya pengaruh yang
signifikan. Otoritas tersebut tidak dibangun melalui legitimasi formal lembaga keulamaan
seperti al-Azhar, melainkan melalui penguasaan ilmu-ilmu keislaman, konsistensi praksis
keagamaan, aktivitas dakwah, serta produksi wacana keislaman melalui tulisan dan ceramabh.
Model otoritas ini menunjukkan bahwa perempuan Muslim dapat memperoleh pengakuan
keagamaan melalui kapasitas intelektual dan integritas moral, meskipun berada di luar
struktur resmi otoritas keagamaan. Dalam perspektif ini, Zainab al-Ghazali
merepresentasikan bentuk otoritas simbolik dan moral yang beroperasi secara paralel
dengan institusi keulamaan formal, sekaligus menantang asumsi bahwa otoritas keagamaan
hanya dapat dimiliki oleh laki-laki. Namun demikian, konstruksi otoritas keagamaan yang
dikembangkan Zainab al-Ghazali tidak dapat dilepaskan dari sikap kritisnya terhadap
feminisme Barat dan agenda kesetaraan gender liberal. Zainab menolak pemaknaan
emansipasi perempuan yang dianggap bertentangan dengan nilai-nilai syariat, dan
menegaskan bahwa pemberdayaan perempuan harus berakar pada ajaran Islam. Dalam
kerangka feminisme Islam sebagaimana dirumuskan oleh Amina Wadud dan Asma Barlas,
posisi Zainab dapat dibaca sebagai bentuk Islamic agency perempuan, yakni kapasitas
perempuan Muslim untuk bertindak, bernegosiasi, dan memperoleh otoritas dalam
batas-batas normativitas keagamaan (Barlas, 2002). Ketegangan antara pemberdayaan
perempuan dan resistensi terhadap feminisme liberal ini menunjukkan bahwa feminisme
Islam bukanlah wacana yang homogen, melainkan spektrum pemikiran yang merefleksikan

dinamika sosial, politik, dan keagamaan di konteks lokal Mesir.

3.3 Konsep Pendidikan Perempuan Perspektif Khairiyah Hasyim

Kholil Chusyairi, Siti Kasmila/Pendidikan Perempuan dan Otoritas Keagamaan dalam Pemikiran Zainab al-Ghazali dan Khairiyah
Hasyim



Az-Zahra: Journal of Gender and Family Studies Vol.6 No.1, 2025: 60-72 65 dari 72

Berbeda dengan Zainab al-Ghazali yang menekankan aktivisme sosial-keagamaan
sebagai medium pemberdayaan perempuan, Khairiyah Hasyim mengembangkan pendidikan
perempuan melalui pendekatan institusional yang berorientasi pada keberlanjutan.
Pendidikan perempuan diwujudkan secara konkret melalui pendirian dan pengelolaan
madrasah serta pesantren khusus perempuan, baik di Haramain maupun di Indonesia.
Pendekatan institusional ini menunjukkan bahwa Khairiyah Hasyim memandang pendidikan
sebagai infrastruktur sosial yang memungkinkan perempuan memperoleh akses
pengetahuan, otoritas pedagogis, dan ruang pembentukan identitas keagamaan secara
sistematis. Pendidikan, dalam pandangannya, bukan sekadar sarana dakwah, melainkan
mekanisme jangka panjang untuk meningkatkan harkat dan martabat perempuan Muslim
melalui pembentukan kapasitas intelektual dan moral yang berkelanjutan. Secara biografis,
Khairiyah Hasyim lahir pada tahun 1908 di Jombang sebagai putri KH. Hasyim Asy’ari,
pendiri Nahdlatul Ulama, dan dikenal sebagai pengasuh Pondok Pesantren Putri Seblak
Jombang serta pendiri Madrasah Kuttabul Banat di Makkah; kiprahnya di dua kawasan
tersebut menjadikannya tokoh sentral dalam pembentukan tradisi pendidikan perempuan di
lingkungan pesantren tradisional (Oga Satria, 2020)(Hsb & Hambali, R, 2023).

Konsep pendidikan yang dikembangkan Khairiyah Hasyim menekankan keseimbangan
antara penguasaan ilmu-ilmu keislaman, pembentukan akhlak, dan penguatan kapasitas
intelektual perempuan sebagai subjek pendidikan. Pendidikan tidak hanya diposisikan
sebagai kewajiban keagamaan, tetapi juga sebagai hak sosial perempuan yang harus dijamin
melalui sistem pendidikan yang inklusif dan responsif terhadap kebutuhan gender.
Pandangan ini sejalan dengan gagasan keadilan gender dalam Islam sebagaimana
dikemukakan oleh Husein Muhammad dan Siti Musdah Mulia, yang menegaskan bahwa
pendidikan merupakan prasyarat utama bagi partisipasi perempuan dalam ruang publik
keagamaan dan sosial. Dari pemikiran Khairaiyah Hasyim dapat dipahami bahwa pengalaman
hidup, peran kepemimpinan pesantren, serta mobilitas intelektual Khairiyah Hasyim
membentuk kerangka praksis pendidikannya yang berpijak pada tradisi pesantren namun

terbuka pada transformasi sosial perempuan Muslim (Novalia, 2019).

3.4 Pendidikan Pesantren dan Perspektif Gender

Pesantren Putri Seblak yang diasuh Khairiyah Hasyim merepresentasikan model
pendidikan Islam yang sensitif gender dalam konteks tradisi pesantren Nusantara. Dalam
sistem pendidikan ini, pemisahan ruang belajar (banat) antara laki-laki dan perempuan tidak
dimaksudkan sebagai bentuk subordinasi atau pembatasan akses pengetahuan, melainkan
sebagai strategi pedagogis yang dirancang untuk menciptakan ruang aman, kondusif, dan

berdaya bagi perempuan. Pemisahan tersebut memungkinkan perempuan memperoleh

Kholil Chusyairi, Siti Kasmila/Pendidikan Perempuan dan Otoritas Keagamaan dalam Pemikiran Zainab al-Ghazali dan Khairiyah
Hasyim



Az-Zahra: Journal of Gender and Family Studies Vol.6 No.1, 2025: 60-72 66 dari 72

kesempatan belajar yang lebih optimal, bebas dari tekanan relasi kuasa berbasis gender yang
kerap muncul dalam ruang pendidikan campuran. Dengan demikian, pesantren ini
menyediakan ruang pembelajaran yang relatif otonom bagi perempuan dalam mengakses,
mengolah, dan memproduksi pengetahuan keagamaan.

Dalam praktiknya, Pesantren Putri Seblak tidak hanya berfungsi sebagai lembaga
transmisi tradisi keislaman, tetapi juga sebagai arena pembentukan otoritas keagamaan
perempuan. Melalui kurikulum yang menekankan penguasaan kitab-kitab klasik, penguatan
akhlak, serta pembiasaan praktik keagamaan, santri perempuan didorong untuk menjadi
subjek aktif dalam proses pendidikan. Hal ini menunjukkan bahwa pesantren dapat menjadi
ruang produksi pengetahuan keagamaan perempuan yang menantang asumsi bahwa otoritas
keilmuan Islam hanya dimiliki oleh laki-laki (Muryanti, 2014). Dalam perspektif gender Islam,
model pendidikan ini mencerminkan upaya dekonstruksi relasi kuasa patriarkal secara
gradual melalui mekanisme pendidikan berbasis tradisi.

Selain aspek intelektual, pendidikan pesantren yang dikembangkan Khairiyah Hasyim
juga menekankan pentingnya kemandirian perempuan, baik secara sosial maupun ekonomi.
Pendidikan diarahkan untuk membekali perempuan dengan keterampilan hidup (life skills),
etos kerja, dan kesadaran akan peran sosialnya di tengah masyarakat. Pendekatan ini
menegaskan bahwa pendidikan pesantren tidak hanya mempersiapkan perempuan sebagai
penjaga moral Kkeluarga, tetapi juga sebagai individu yang memiliki kapasitas untuk
berpartisipasi secara aktif dalam kehidupan sosial. Dengan demikian, pesantren berfungsi
sebagai ruang transformasi sosial yang memungkinkan perempuan mengartikulasikan
perannya secara lebih luas tanpa harus keluar dari kerangka nilai-nilai Islam (Husein, 2019).

Secara konseptual, model pendidikan pesantren yang dikembangkan Khairiyah Hasyim
menunjukkan bahwa tradisi pesantren tidak bersifat statis dan anti terhadap gagasan
keadilan gender. Sebaliknya, pesantren dapat menjadi medium negosiasi antara tradisi
keagamaan dan tuntutan keadilan sosial, termasuk dalam isu gender (Muslich, 2013). Dalam
konteks ini, pendidikan pesantren berperan sebagai strategi kultural untuk mewujudkan
keadilan gender dalam Islam melalui pendekatan edukatif yang kontekstual, gradual, dan

berakar pada nilai-nilai keislaman.

3.5 Perbandingan Ideologis dan Kontekstual Zainab al-Ghazali dan Khairiyah
Hasyim
Secara ideologis, Zainab al-Ghazali dan Khairiyah Hasyim sama-sama menempatkan
pendidikan sebagai instrumen utama pemberdayaan perempuan Muslim. Keduanya berpijak
pada keyakinan bahwa pendidikan merupakan medium strategis untuk membangun

kesadaran keagamaan, kapasitas intelektual, dan peran sosial perempuan dalam masyarakat

Kholil Chusyairi, Siti Kasmila/Pendidikan Perempuan dan Otoritas Keagamaan dalam Pemikiran Zainab al-Ghazali dan Khairiyah
Hasyim



Az-Zahra: Journal of Gender and Family Studies Vol.6 No.1, 2025: 60-72 67 dari 72

Islam. Namun demikian, kesamaan tersebut berkembang dalam arah yang berbeda ketika
dihadapkan pada konteks sosial, politik, dan kultural masing-masing tokoh. Perbedaan
konteks inilah yang membentuk variasi pendekatan dan orientasi praksis pendidikan
perempuan yang mereka kembangkan (Hamid et al, 2014). Zainab al-Ghazali beroperasi
dalam konteks Mesir yang ditandai oleh dinamika politik, represi negara, dan menguatnya
gerakan Islam sebagai respons terhadap sekularisme dan kolonialisme. Dalam konteks
tersebut, pendidikan perempuan diarahkan pada pembentukan kader dakwah dan aktivis
perempuan yang memiliki kesadaran ideologis, militansi moral, dan komitmen terhadap
perjuangan Islam di ruang publik. Pendidikan berfungsi sebagai sarana mobilisasi sosial dan
ideologis, di mana perempuan diposisikan sebagai agen perubahan yang berperan aktif
dalam proyek Islamisasi masyarakat. Dengan demikian, pemberdayaan perempuan menurut
Zainab bersifat politis-ideologis, berorientasi pada transformasi sosial melalui aktivisme
keagamaan. (Herri, 2019)(Hamid & Wan Hasan, 2015)

Sebaliknya, Khairiyah Hasyim bergerak dalam konteks pesantren dan pendidikan Islam
Nusantara yang relatif stabil secara politik, namun sarat dengan tantangan struktural terkait
akses pendidikan bagi perempuan. Dalam konteks ini, pendidikan perempuan dikembangkan
melalui pendekatan institusional dengan mendirikan dan mengelola madrasah serta
pesantren khusus perempuan. Fokus utama Khairiyah Hasyim adalah membangun sistem
pendidikan yang berkelanjutan sebagai basis peningkatan kapasitas intelektual, moral, dan
sosial perempuan Muslim. Pendidikan tidak diarahkan pada mobilisasi politik, melainkan
pada pembentukan otoritas pedagogis dan kemandirian perempuan dalam jangka Panjang
(Hsb & Hambalj, R, 2023).

Pendekatan yang ditempuh Khairiyah Hasyim dalam pengembangan pendidikan
perempuan dapat dipahami sebagai strategi transformasi sosial jangka panjang yang
berangkat dari realitas kultural dan struktural masyarakat Muslim Nusantara. Berbeda
dengan gerakan perempuan yang lahir dari situasi konflik politik terbuka atau kolonialisme
yang represif, Khairiyah Hasyim beroperasi dalam ruang sosial pesantren yang relatif stabil,
namun tetap dibatasi oleh konstruksi patriarkal yang menempatkan perempuan pada ranah
domestik. Tantangan utama yang dihadapi bukanlah represi politik langsung, melainkan
keterbatasan akses, legitimasi, dan kesempatan pendidikan bagi perempuan dalam sistem
keilmuan Islam tradisional (Fadhilah, 2022).

Dalam konteks tersebut, Khairiyah Hasyim memilih jalur institusional sebagai medium
perubahan. Dengan mendirikan dan mengelola madrasah serta pesantren khusus
perempuan, ia menciptakan ruang aman dan sah secara sosial-religius bagi perempuan untuk
mengakses ilmu pengetahuan agama dan umum. Langkah ini penting karena pendidikan

perempuan pada masa itu sering kali dipandang sekunder atau bahkan tidak perlu. Melalui

Kholil Chusyairi, Siti Kasmila/Pendidikan Perempuan dan Otoritas Keagamaan dalam Pemikiran Zainab al-Ghazali dan Khairiyah
Hasyim



Az-Zahra: Journal of Gender and Family Studies Vol.6 No.1, 2025: 60-72 68 dari 72

institusi pendidikan yang mapan, Khairiyah Hasyim tidak hanya membuka akses belajar,
tetapi juga membangun struktur yang memungkinkan keberlanjutan proses pendidikan lintas
generasi.

Fokus pendidikan yang dikembangkan tidak semata-mata pada transfer pengetahuan
keagamaan, melainkan pada pembentukan kepribadian perempuan Muslim yang utubh,
mencakup dimensi intelektual, moral, dan sosial. Perempuan didorong untuk memiliki
kapasitas berpikir kritis, etos keilmuan, serta kesadaran sosial yang kuat, sehingga mampu
berperan aktif dalam keluarga dan Masyarakat (Azizah et al, 2025). Dengan demikian,
pendidikan menjadi sarana pemberdayaan yang halus namun mendalam, karena bekerja
melalui pembentukan habitus dan otoritas keilmuan, bukan melalui konfrontasi atau
mobilisasi politik.

Lebih jauh, pendekatan Khairiyah Hasyim mencerminkan visi jangka panjang tentang
kemandirian perempuan. Dengan menguasai ilmu dan memiliki legitimasi pedagogis,
perempuan tidak lagi bergantung sepenuhnya pada otoritas laki-laki dalam urusan
pendidikan dan keagamaan. Mereka dipersiapkan untuk menjadi pendidik, pengelola
lembaga, dan agen transmisi nilai-nilai Islam yang berakar pada tradisi pesantren. Dalam
kerangka ini, perubahan sosial yang dihasilkan bersifat gradual namun berkelanjutan, karena
ditopang oleh institusi dan sumber daya manusia yang terus direproduksi.

Dengan demikian, pendidikan perempuan menurut Khairiyah Hasyim dapat dipahami
sebagai proyek sosial-kultural yang menekankan kesinambungan, stabilitas, dan penguatan
kapasitas internal komunitas Muslim. Alih-alih menjadikan pendidikan sebagai alat
mobilisasi politik jangka pendek, ia memposisikannya sebagai fondasi pembentukan otoritas
perempuan dalam ruang keagamaan dan sosial. Pendekatan ini menunjukkan bahwa
transformasi peran perempuan tidak selalu harus ditempuh melalui jalur politik yang
konfrontatif, tetapi dapat dilakukan melalui penguatan institusi pendidikan yang berakar
kuat dalam tradisi dan kebutuhan masyarakat.

Perbedaan konteks tersebut menghasilkan model pemberdayaan yang berbeda pula.
Zainab al-Ghazali menekankan otoritas moral dan ideologis perempuan di ruang publik, yang
diperoleh melalui aktivisme dakwah dan keterlibatan dalam gerakan Islam. Sementara itu,
Khairiyah Hasyim menekankan otoritas pedagogis dan institusional perempuan dalam ranah
pendidikan Islam, yang diwujudkan melalui kepemimpinan dalam pesantren dan madrasah.
Meskipun berbeda, kedua model ini saling melengkapi dalam menunjukkan bahwa
pemberdayaan perempuan dalam Islam tidak bersifat tunggal atau seragam, melainkan
kontekstual, dinamis, dan dipengaruhi oleh struktur sosial serta tantangan yang dihadapi
masing-masing masyarakat. Perbandingan antara Zainab al-Ghazali dan Khairiyah Hasyim

memperlihatkan spektrum pemberdayaan perempuan dalam Islam, mulai dari pendekatan

Kholil Chusyairi, Siti Kasmila/Pendidikan Perempuan dan Otoritas Keagamaan dalam Pemikiran Zainab al-Ghazali dan Khairiyah
Hasyim



Az-Zahra: Journal of Gender and Family Studies Vol.6 No.1, 2025: 60-72 69 dari 72

ideologis-aktivis hingga pendekatan institusional-pedagogis. Temuan ini menegaskan bahwa
pendidikan Islam dapat menjadi arena strategis bagi perempuan Muslim untuk membangun
otoritas, baik di ruang publik maupun dalam institusi pendidikan, tanpa harus terjebak pada

dikotomi antara tradisi dan perubahan sosial.

3.6 Implikasi bagi Studi Gender Islam Kontemporer

Temuan penelitian ini menunjukkan bahwa pendidikan Islam merupakan arena
strategis bagi negosiasi dan rekonstruksi relasi gender dalam masyarakat Muslim. Melalui
analisis terhadap pemikiran dan praksis pendidikan Zainab al-Ghazali dan Khairiyah Hasyim,
studi ini menegaskan bahwa pemberdayaan perempuan dalam Islam tidak berlangsung
dalam satu pola tunggal, melainkan melalui beragam strategi yang dipengaruhi oleh konteks
sosial, politik, dan kultural masing-masing. Pendidikan berfungsi tidak hanya sebagai medium
transmisi pengetahuan keagamaan, tetapi juga sebagai ruang produksi otoritas, identitas, dan
agensi perempuan Muslim. Secara teoretis, penelitian ini memperkaya kajian feminisme
Islam dengan menghadirkan dua model pemberdayaan perempuan yang berbeda namun
saling melengkapi, yaitu model aktivisme ideologis dan model institusional pedagogis. Model
pertama menekankan pembentukan kesadaran ideologis dan keterlibatan perempuan dalam
ruang publik melalui dakwah dan gerakan sosial-keagamaan, sedangkan model kedua
menekankan pembangunan institusi pendidikan sebagai basis penguatan kapasitas
intelektual dan kemandirian perempuan dalam jangka panjang. Kedua model ini
menunjukkan bahwa feminisme Islam tidak bersifat monolitik atau seragam, melainkan
merupakan spektrum pemikiran dan praksis yang berakar pada nilai-nilai Islam serta realitas
sosial yang dihadapi perempuan Muslim.

Lebih lanjut, implikasi studi ini menegaskan pentingnya pendekatan kontekstual dalam
kajian gender Islam kontemporer. Alih-alih menilai pemberdayaan perempuan berdasarkan
standar feminisme liberal universal, penelitian ini menunjukkan bahwa agensi perempuan
Muslim perlu dibaca melalui kerangka nilai, tradisi, dan strategi lokal yang mereka
kembangkan. Dengan demikian, kajian ini berkontribusi pada upaya dekonstruksi dikotomi
antara tradisi Islam dan keadilan gender, serta membuka ruang bagi pengembangan wacana

feminisme Islam yang lebih inklusif, kritis, dan kontekstual.

4. Kesimpulan

Artikel ini bertujuan untuk menganalisis pemikiran dan praktik pendidikan perempuan
yang dikembangkan oleh Zainab al-Ghazali dan Khairiyah Hasyim melalui perspektif
feminisme Islam. Hasil penelitian menunjukkan bahwa kedua tokoh sama-sama
menempatkan pendidikan sebagai instrumen strategis pemberdayaan perempuan Muslim,
namun mengembangkan pendekatan yang berbeda sesuai dengan konteks sosial, politik, dan

Kholil Chusyairi, Siti Kasmila/Pendidikan Perempuan dan Otoritas Keagamaan dalam Pemikiran Zainab al-Ghazali dan Khairiyah
Hasyim



Az-Zahra: Journal of Gender and Family Studies Vol.6 No.1, 2025: 60-72 70 dari 72

kultural masing-masing. Zainab al-Ghazali memosisikan pendidikan perempuan sebagai
sarana pembentukan kesadaran ideologis dan aktivisme dakwah dalam konteks gerakan
Islam di Mesir, sementara Khairiyah Hasyim mengembangkan pendidikan perempuan melalui
pendekatan institusional yang berorientasi pada keberlanjutan melalui pesantren dan
madrasah perempuan di Haramain dan Indonesia. Perbedaan pendekatan tersebut
menghasilkan dua model pemberdayaan perempuan dalam pendidikan Islam. Zainab
al-Ghazali menekankan pembentukan otoritas moral dan ideologis perempuan di ruang
publik melalui aktivisme keagamaan, sedangkan Khairiyah Hasyim menekankan penguatan
otoritas pedagogis dan institusional perempuan melalui pendidikan pesantren yang sensitif
gender. Kedua model ini menunjukkan bahwa pemberdayaan perempuan dalam Islam tidak
bersifat tunggal atau seragam, melainkan kontekstual dan dipengaruhi oleh struktur sosial
serta tantangan yang dihadapi perempuan Muslim di masing-masing wilayah.

Secara teoretis, artikel ini berkontribusi pada pengembangan kajian feminisme Islam
dengan memperlihatkan bahwa agensi perempuan Muslim dapat diwujudkan melalui
beragam strategi yang tetap berakar pada nilai-nilai Islam. Studi ini menegaskan bahwa
feminisme Islam tidak identik dengan feminisme liberal, melainkan merupakan spektrum
pemikiran dan praksis yang memungkinkan perempuan Muslim bernegosiasi dengan tradisi,
otoritas keagamaan, dan struktur sosial secara kontekstual. Dengan demikian, penyebutan
Zainab al-Ghazali dan Khairiyah Hasyim dalam kerangka feminisme Islam perlu dipahami
secara kritis sebagai bentuk Islamic agency, bukan sebagai adopsi ideologis feminisme Barat
secara utuh.

Refleksi gender Islam yang ditawarkan dalam artikel ini menunjukkan bahwa
pendidikan Islam memiliki potensi besar sebagai ruang transformasi relasi gender yang adil
dan berkeadilan. Pendidikan tidak hanya berfungsi sebagai transmisi pengetahuan
keagamaan, tetapi juga sebagai arena pembentukan otoritas, identitas, dan peran sosial
perempuan Muslim. Oleh karena itu, pengembangan pendidikan Islam yang inklusif dan
sensitif gender menjadi agenda penting dalam merespons tantangan masyarakat Muslim
kontemporer, tanpa harus melepaskan diri dari kerangka normativitas dan nilai-nilai

keislaman.

5. Referensi

Abidin, Z. (2017). Kesetaraan gender dan emansipasi perempuan dalam pendidikan Islam.
Tarbawiyah: Jurnal lImiah Pendidikan, 12(1), 1-17.

Adnan, A., & Ahmad, Z, N. (2009). 50 tokoh Islam yang mengubah dunia. PTS Millenia.
al-Ghazali, Z. (1994). Ayyam min hayati [Days from my life]. Dar al-Tawzi‘ wa al-Nashr
al-Islamiyyah.

Kholil Chusyairi, Siti Kasmila/Pendidikan Perempuan dan Otoritas Keagamaan dalam Pemikiran Zainab al-Ghazali dan Khairiyah
Hasyim



Az-Zahra: Journal of Gender and Family Studies Vol.6 No.1, 2025: 60-72 71 dari 72

Azizah, S. Al, Irwan, 1., Rahmah, S., Febrica, S., Siti, S., & Suarsih. (2025). Konsep Pendidikan
Islam Bagi Perempuan Perspektif Nyai Khairiyah Hasyim Dan Relevansinya Dalam
Pendidikan Perempuan Di Masa Modern. JIPKIS: Jurnal Ilmiah Pendidikan Dan
Keislaman, 5(1), 71-84. http:/ /jipkis.stai-dq.org/index.php/home/article /view /151

Barlas, A. (2002). Believing women in Islam: Unreading patriarchal interpretations of the
Qur’an. University of Texas Press.

Fadhilah, A. U. (2022). PEMIKIRAN KHAIRIYAH HASYIM ASYARI TENTANG PENDIDIKAN
PEREMPUAN DAN RELEVANSINYA DENGAN PENDIDIKAN ISLAM. UIN Raden Intan
Lampung.

Hamid, S., Ramli, F, & Yama, P. (2014). Sumbangan Zainab al-Ghazali dalam memartabatkan
kedudukan wanita dalam arena kepemimpinan umat Islam. In Proceedings of the
International Conference on Postgraduate Research, 1-12.

Hamid, S., & Wan Hasan, R. (2015). Zainab al-Ghazali al-Jubaily dan tafsir Nazarat fi Kitabillah:
Satu sorotan. In International Conference on Arabic Studies and Islamic Civilization,
598-607.

Hanapi, A. (2015). Peran Perempuan dalam Islam. Jurnal Studi Islam, 1(1), 1-12.

Herri, A. (2019). Zainab al-Ghazali: Tokoh reformis Islam di Mesir (1917-2005). Universitas
Islam Negeri Alauddin Makassar.

Hsb, S. ., & Hambali, R. (2023). Kesetaraan gender dalam pendidikan Islam di Indonesia
(Perspektif Nyai Siti Walidah dan Nyai Khairiyah Hasyim). Gunung Djati Conference
Series, 779-794.

Husein, M. (2019). Islam agama ramah perempuan: Pembelaan kiai pesantren. LKiS, IRCiSoD.

Ibrahim, O. U. (2011). A re-reading of the Egyptian Zaynab al-Ghazzali, the Muslim
Brotherhood and the Islamic feminist movement in contemporary society. International
Journal of Sociology and Anthropology, 3(11), 407-415.

Kurniawati, F. (2023). Konsep pendidikan Islam bagi perempuan perspektif Nyai Khairiyah
Hasyim dan relevansinya dalam pendidikan perempuan di masa modern. Universitas
Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang.

Muryanti. (2014). Perubahan pemaknaan peran perempuan Muslim dalam pengasuhan anak
di pedesaan kawasan Prambanan. Kontekstualita, 29(2), 205-224.

Muslich, M. (2013). Pendidikan karakter menjawab tantangan krisis multidimensional. Bumi
Aksara.

Novalia. (2019). Ulama perempuan dan dedikasinya dalam pendidikan Islam: Studi pemikiran
Nyai Khairiyah Hasyim (1908-1983). Jurnal Pendidikan Islam, 8(2), 121-160.

Oga Satria. (2020). Partisipasi Ulama Perempuan Dalam Penyebaran Islam Di Nusantara
Melalui Pendidikan. The International Journal of Pegon:: Islam Nusantara Civilization,
3(2), 131-160.
https://ejournalpegon.jaringansantri.com/index.php/INC/article /view/24

Sugiono. (2012). Metode Penelitian Kuantitatif Kualitatif dan R&B. Alfabeta.

Kholil Chusyairi, Siti Kasmila/Pendidikan Perempuan dan Otoritas Keagamaan dalam Pemikiran Zainab al-Ghazali dan Khairiyah
Hasyim



Az-Zahra: Journal of Gender and Family Studies Vol.6 No.1, 2025: 60-72 72 dari 72

Sukmadinata. (2006). Metode Penelitian Kualitatif. Graha Aksara.

Tanjung, N., Rahman, Y, & Ikhwan, M. (2021). Penafsiran nusytz dalam tafsir Nazarat fi
Kitabillah. Al-Furqan. Jurnal Ilmiah Al-Furqan, 6(2), 112-125.

Wadud, A. (2006). Qur’an Menurut Perempuan : Meluruskan bias Gender dalam tradisi tafsir.
Serambi Ilmu Semesta.

Kholil Chusyairi, Siti Kasmila/Pendidikan Perempuan dan Otoritas Keagamaan dalam Pemikiran Zainab al-Ghazali dan Khairiyah
Hasyim



