
 
DOI: 10.15575/azzahra. v6i1.35788 

ISSN: 2746-8585 (Print) 
ISSN: 2746-8593(Online) 

Membongkar Budaya Patriarki: Rekonstruksi Pemahaman 
Peran Gender Berdasarkan Perspektif Islam dan Psikologi  

 
Galih Khalisha Qalbyna1, Kartini2, Meyta Nisa Handini3, Safina Kamilah4, Saepul Anwar5* 

 
1,2,3,4,5*Universitas Pendidikan Indonesia; 1galihqalbyna12@upi.edu, 2kartini.21@upi.edu, 

3meytanisahandini@upi.edu, 4skamilaah.1@upi.edu, 5*saefull@upi.edu 
 

*Penulis Korespondensi 
 
Artikel Dikirim: 14 Juni 2024 
Artikel Diterima: 31 Desember 2025 
Artikel Dipublikasikan: 31 Desember 2025 

Abstrak: Kesalahpahaman dalam menginterpretasikan konsep kepemimpinan (qawamah) 
laki-laki dalam Islam seringkali melanggengkan budaya patriarki yang mengakibatkan 
ketidakadilan gender. Penelitian ini bertujuan menganalisis pandangan tentang budaya 
patriarki dari perspektif Islam dan psikologi. Kebaruan penelitian ini terletak pada 
penggunaan metode campuran (mixed methods) yang mengkomparasi pandangan tiga 
kelompok kunci di Jawa Barat: tokoh agama (MUI dan NU), akademisi (dosen psikologi), dan 
mahasiswa (n=101). Data kuantitatif dari kuesioner mahasiswa dianalisis secara deskriptif, 
sementara data kualitatif dari wawancara tokoh agama dan akademisi dianalisis secara 
tematik. Hasil penelitian menunjukkan kontradiksi signifikan: meskipun 83,2% mahasiswa 
merasa patriarki masih mendominasi masyarakat Muslim, temuan kualitatif dari MUI dan NU 
menegaskan bahwa budaya patriarki yang menindas tidak dibenarkan dalam ajaran Islam 
dan merupakan hasil dari kekeliruan tafsir. Dosen psikologi menggarisbawahi bahwa 
pemahaman kaku akan peran gender berdampak langsung pada diferensiasi peran sosial. 
Implikasi praktis dari temuan ini adalah urgensi re-edukasi di lembaga pendidikan dan 
keagamaan mengenai interpretasi konsep Islam yang lebih adil dan setara, serta 
merekomendasikan pengembangan kurikulum pendidikan Islam yang sensitif gender untuk 
membongkar miskonsepsi patriarki. 

Kata Kunci: Budaya Patriarki; Keadilan Gender; Metode Campuran; Psikologi Islam; 
Pendidikan Islam 

Abstract: This study critically examines prevalent misinterpretations of the Islamic concept of 
male leadership (qawamah) that frequently perpetuate patriarchal norms and contribute to gender 
inequities. It investigates these cultural understandings through both Islamic theological and 
psychological frameworks. The research employs a mixed-methods design, encompassing 
perspectives from three key groups in West Java: religious leaders affiliated with MUI and NU, a 
psychology academic, and a sample of university students (n=101). Quantitative data collected 
from student questionnaires were subjected to descriptive analysis, while qualitative data from 
interviews with religious leaders and the academic expert underwent thematic analysis. Findings 
reveal a significant contradiction: while 83.2% of students perceive that patriarchal structures 
continue to dominate Muslim society, religious leaders from MUI and NU contend that oppressive 
patriarchy lacks support in Islamic doctrine and stems from erroneous interpretations of sacred 
texts. The psychology academic elucidates that inflexible perceptions of gender roles underpin 
social role differentiation. These insights underscore the imperative for re-educational initiatives 
within educational and religious institutions to cultivate more equitable and accurate interpretations 
of Islamic teachings. The study advocates for the development of a gender-sensitive Islamic 
education curriculum aimed at dismantling patriarchal misconceptions. 

Keywords: Patriarchal Culture; Gender Justice; Islamic Psychology; Islamic Education; Mixed 
Methods  

​ https://journal.uinsgd.ac.id/index.php/azzahra/index 



Az-Zahra: Journal of Gender and Family Studies Vol.6 No.1, 2025: 1-22​ 2 dari 22 

 

1.​ Pendahuluan   

Gender adalah perbedaan peran, fungsi, dan tanggung jawab laki-laki dan perempuan 

sebagai hasil konstruksi sosial yang dapat berubah menyesuaikan perkembangan zaman 

(Saguni, 2014). Gender membedakan laki-laki dan perempuan berdasarkan aspek sosial, 

budaya, psikologis, dan nonbiologis yang perannya dapat dipertukarkan, serta bukan sebagai 

kodrat Tuhan (Rohani, imron, & Indriyani, 2022). Isu gender termasuk penting karena 

realitas perbedaan gender yang membedakan status, peran, dan tanggung jawab laki-laki dan 

perempuan seringkali menyebabkan ketidakadilan gender maupun penindasan (Sumarna, 

2020). Budaya dan agama sangat berpengaruh terhadap terlaksana atau tidak terlaksananya 

kesetaraan gender. Ketidakadilan dan segregasi gender dapat lahir dari pemahaman agama 

yang patriarki, androsentris, dan seksis ketika agama seolah menjadi wilayah otoritatif 

laki-laki sebagai subjek yang otonom, sedangkan perempuan menjadi objek yang tidak 

memiliki kekuatan menawar (Ete, Puspita, Sallalu, & Ramadhani, 2022).   

Patriarki merupakan istilah dalam ilmu-ilmu sosial khususnya antropologi dan feminis 

mengenai pembagian kekuasaan laki-laki dan perempuan yang mana laki-laki secara kolektif 

mendapatkan keuntungan dalam aspek-aspek seperti penentuan keturunan, hak anak sulung, 

otonomi pribadi dalam hubungan sosial, partisipasi jabatan publik serta politik atau agama, 

dan penentuan pekerjaan yang berbeda dengan Perempuan (Bariroh & Annisa, 2023). 

Menurut Kamus Besar Bahasa Indonesia, patriarki didefinisikan sebagai perilaku 

mengutamakan laki-laki daripada perempuan dalam masyarakat atau kelompok sosial 

tertentu.  Agustiana, Komariah, Destia, & Fitriadi (2023) menyatakan bahwa patriarki adalah 

suatu keadaan ketika laki-laki dianggap memiliki kekuasaan, otoritas, dan pengaruh yang 

besar dalam suatu kelompok sehingga sebagian orang menganggap bahwa perempuan itu 

lemah dan tidak memiliki kuasa. Budaya patriarki mengandung perbedaan peran yang jelas 

antara laki-laki dan perempuan dalam kehidupan bermasyarakat terutama dalam keluarga 

serta menciptakan perbedaan perilaku, status, dan otoritas yang menghasilkan hirarki gender 

(Israpil, 2017).    

Dalam perspektif psikologi, berdasarkan tinjauan teori kebutuhan Maslow manifestasi 

ketidakadilan gender dapat berupa kekerasan, subordinasi, marginalisasi, stereotip, dan 

beban ganda yang dapat menghambat pemenuhan kebutuhan manusia sehingga memicu 

konflik, frustrasi, dan stress  (Nur A, 2020). Kesenjangan atau ketidakadilan gender yang 

disebabkan mendominasinya budaya patriarki pada masyarakat ini memengaruhi berbagai 

aspek kehidupan manusia (Putriana & Ariani, 2023). Laki-laki berperan sebagai kontrol 

utama dalam masyarakat, sedangkan perempuan hanya mempunyai sedikit atau bahkan 

Galih Khalisha Qalbyna, et al./ Membongkar Budaya Patriarki: Rekonstruksi Pemahaman Peran Gender Berdasarkan Perspektif Islam 
dan Psikologi 



Az-Zahra: Journal of Gender and Family Studies Vol.6 No.1, 2025: 1-22​ 3 dari 22 

tidak memiliki hak dalam bidang umum di masyarakat, baik secara sosial, ekonomi, politik, 

psikologi, maupun dalam institusi pernikahan. 

Masalah ketidakadilan gender menjadi isu yang cukup sensitif dalam banyak kasus 

khususnya ketika dikaitkan dengan doktrin agama atau seakan mendapatkan legitimasi 

teologis (Sumarna, 2020). Salah satu faktor menguatnya budaya patriarki oleh masyarakat 

Indonesia adalah ajaran-ajaran melenceng dari suatu agama yang dipercayai para penganut 

patriarki serta bagaimana individu menerima ajaran mengenai budaya patriarki. Pemahaman 

agama yang patriarkis sangat memengaruhi terbentuk dan makin kuatnya budaya patriarki 

dalam lingkup Muslim di Indonesia. Nurmila (2015) memaparkan dominasi patriarki dalam 

ranah fiqih di mana peran perempuan seakan dibatasi di wilayah domestik saja seperti dalam 

kitab Syarh Uqud Al-Lujjayn (Etika Berumah Tangga) oleh Al-Nawawi yang pembahasannya 

kebanyakan dipandang misoginis dan patriarkis sebab cenderung mendomestikasi dan 

mensubordinasi Perempuan. Sementara itu, dalam bidang tafsir misalnya tafsir Q.S. An-Nisa 

ayat 34 oleh Ibnu Katsir yang menunjukkan anggapan bahwa secara kodrati laki-laki 

diciptakan melebihi perempuan. Dalil tersebut kerap dijadikan perlindungan oleh pelaku 

patriarki mengenai perbuatannya (Putriana & Ariani, 2023). Padahal, ajaran agama Islam 

sangat menentang budaya patriarki sebagaimana firman Allah Swt. pada Q.S. An-Nisa ayat 

124 yang mengajarkan bahwa laki-laki dan perempuan memiliki kedudukan yang sama 

dalam meraih kemuliaan Allah Swt. Laki-laki dan perempuan sama-sama mengemban 

tanggung jawab serta tugas dan yang membedakannya ialah nilai ketakwaannya (Rohani et 

al., 2022).  

Penelitian oleh Nurmila (2015) menemukan bahwa sistem patriarki berpengaruh 

terhadap pemahaman ajaran agama Islam dan pembentukan budaya sebab memahami agama 

dengan lensa patriarki dapat melahirkan budaya patriarki di mana terdapat ketidakadilan 

antara laki-laki dan perempuan, sedangkan Islam merupakan agama yang menjunjung tinggi 

nilai kesetaraan dan keadilan serta menentang patriarki. Kemudian penelitian oleh   

Rahmania, Rosandi, Fazila, & Ananti (2023) menemukan bahwa semua agama di Indonesia 

termasuk Islam menentang budaya patriarki yang memiliki dampak buruk bagi korbannya, 

baik berupa kekerasan fisik, psikologis, maupun sosial. Penelitian oleh Putriana & Ariani 

(2023) juga menjelaskan bahwa budaya patriarki yang disertai doktrin agama yang hanya 

ditafsirkan secara tekstual dapat digunakan sebagai pembenaran atas tindakan yang 

merenggut hak perempuan. Selanjutnya penelitian oleh Agustiana, Komariah, Destia, & 

Fitriadi (2023)  mengungkapkan bahwa salah mengartikan patriarki dalam keluarga Islam 

dapat menyebabkan terjadinya ketidakadilan peran antar gender, terutama perempuan. Hasil 

penelitiannya menemukan bahwa mayoritas responden sudah memahami dan menyadari 

masih banyaknya budaya patriarki dalam kehidupan berumah tangga serta tidak menyetujui 

Galih Khalisha Qalbyna, et al./ Membongkar Budaya Patriarki: Rekonstruksi Pemahaman Peran Gender Berdasarkan Perspektif Islam 
dan Psikologi 



Az-Zahra: Journal of Gender and Family Studies Vol.6 No.1, 2025: 1-22​ 4 dari 22 

adanya budaya patriarki tersebut. Bariroh & Annisa (2023) menyebutkan bahwa cara 

pandang Islam dan patriarki merupakan sistem yang sangat bertentangan karena Islam 

menjunjung tinggi keadilan dan memuliakan manusia dengan cara menyertakan kedudukan 

antara laki-laki dan perempuan.  

Penelitian-penelitian sebelumnya, sebagaimana telah dikutip, cenderung berfokus pada 

analisis teoretis dan kajian tekstual (tafsir dan fiqih) mengenai patriarki dalam Islam 

(misalnya Nurmila, 2015; Sumarna, 2020). Meskipun studi-studi ini krusial dalam 

membongkar akar masalah, terdapat celah penelitian (research gap) yang signifikan pada 

data empiris di konteks Indonesia kontemporer. Masih sedikit penelitian yang secara 

komparatif mengukur bagaimana diskursus kontradiktif ini—antara idealisme kesetaraan 

(Q.S. An-Nisa: 124) dan realitas interpretasi patriarkal (Q.S. An-Nisa: 34)—dipahami dan 

dinegosiasikan oleh berbagai pemangku kepentingan kunci secara bersamaan. Secara 

spesifik, belum ada pemetaan yang jelas mengenai apakah terdapat kesenjangan persepsi 

(perceptual gap) antara pandangan tokoh agama dari lembaga formal (seperti MUI dan NU) 

yang memegang otoritas teologis, pandangan akademisi psikologi yang menganalisis dampak 

sosial-psikologisnya, dan pandangan generasi muda (mahasiswa) yang hidup dalam realitas 

sosial tersebut. 

Oleh karena itu, penelitian ini bertujuan untuk mengisi celah tersebut. Dengan 

menggunakan metode campuran (mixed methods), penelitian ini menawarkan kontribusi 

orisinal dengan menyediakan peta persepsi tripartit (ulama, akademisi, mahasiswa) terhadap 

budaya patriarki di Jawa Barat. Kontribusi yang diharapkan adalah pemahaman yang lebih 

bernuansa mengenai mengapa budaya patriarki masih dirasakan dominan (seperti yang 

ditunjukkan dalam abstrak) meskipun ditolak secara teologis oleh otoritas keagamaan. 

Pemahaman ini esensial untuk merumuskan implikasi praktis berupa rekomendasi intervensi 

edukasi dan dakwah yang lebih efektif dan tepat sasaran. 

Penelitian ini menerapkan desain metode campuran konvergen (convergent parallel 

mixed-methods design). Desain ini dipilih untuk memperoleh pemahaman komprehensif 

mengenai persepsi budaya patriarki dengan mengumpulkan data kuantitatif dan kualitatif 

secara bersamaan (paralel). Kedua jenis data dianalisis secara terpisah, kemudian temuan 

dari keduanya diintegrasikan pada tahap interpretasi untuk mendapatkan pemahaman yang 

lebih kaya. 

Pendekatan kuantitatif digunakan untuk memetakan tren umum dan prevalensi persepsi 

mahasiswa Muslim di Jawa Barat. Sementara itu, pendekatan kualitatif digunakan untuk 

mengeksplorasi secara mendalam interpretasi teologis dan dampak psikologis patriarki dari 

sudut pandang pemegang otoritas (tokoh agama) dan pakar (akademisi psikologi). Tujuan 

dari desain konvergen ini adalah untuk membandingkan temuan dari kedua set data, guna 

Galih Khalisha Qalbyna, et al./ Membongkar Budaya Patriarki: Rekonstruksi Pemahaman Peran Gender Berdasarkan Perspektif Islam 
dan Psikologi 



Az-Zahra: Journal of Gender and Family Studies Vol.6 No.1, 2025: 1-22​ 5 dari 22 

mengidentifikasi konvergensi (temuan yang saling mendukung) maupun divergensi (temuan 

yang kontradiktif). 

Partisipan penelitian ini terdiri dari dua kelompok yang berbeda. Partisipan kualitatif 

dipilih menggunakan teknik purposive sampling berdasarkan keahlian dan otoritas mereka. 

Partisipan ini terdiri dari tiga narasumber kunci: (1) perwakilan dari Majelis Ulama Indonesia 

(MUI) Provinsi Jawa Barat, (2) perwakilan dari Nahdlatul Ulama (NU) Provinsi Jawa Barat, 

dan (3) seorang dosen ahli Psikologi dari universitas negeri di Bandung. 

Partisipan kuantitatif terdiri dari 101 responden mahasiswa Muslim aktif di Jawa Barat. 

Teknik sampling yang digunakan adalah convenience sampling melalui penyebaran kuesioner 

daring. Kriteria inklusi adalah mahasiswa Muslim yang sedang menempuh studi di wilayah 

Jawa Barat. Pengumpulan data kuesioner ini dilakukan dalam rentang waktu tiga minggu. 

Data kualitatif dikumpulkan melalui wawancara mendalam (in-depth interview) yang 

bersifat semi-terstruktur. Peneliti menggunakan pedoman wawancara yang mencakup 

tema-tema kunci terkait definisi patriarki, interpretasi teks agama, dan dampak 

psikologisnya. Data kuantitatif dikumpulkan menggunakan kuesioner tertutup yang 

dirancang oleh peneliti untuk mengukur persepsi dan pengalaman mahasiswa terhadap 

budaya patriarki. Instrumen ini menggunakan kombinasi skala dikotomi (Ya/Tidak) dan 

skala Likert 5 poin. 

Analisis data dilakukan secara terpisah sesuai dengan jenis datanya. Data kuantitatif dari 

101 kuesioner dianalisis menggunakan statistik deskriptif untuk menghitung frekuensi dan 

persentase guna mengidentifikasi tren persepsi responden. Data kualitatif dari transkrip 

wawancara dianalisis menggunakan analisis tematik model Miles dan Huberman. Proses ini 

melibatkan tiga alur: (1) Reduksi Data, (2) Penyajian Data, dan (3) Penarikan Kesimpulan 

(verifikasi temuan tematik). Pada tahap akhir, hasil analisis kuantitatif dan kualitatif 

diintegrasikan untuk menjawab tujuan penelitian. 

Validitas instrumen kuantitatif dipastikan melalui validasi isi (content validity) oleh dua 

pakar di bidang Pendidikan Islam dan Psikologi. Kredibilitas data kualitatif dijaga melalui 

triangulasi sumber (source triangulation), dengan membandingkan data dari ketiga 

narasumber (MUI, NU, dan pakar Psikologi). Penelitian ini telah mematuhi protokol etika. 

Seluruh partisipan memberikan persetujuan (informed consent) setelah memahami tujuan 

penelitian. Partisipasi bersifat sukarela, anonimitas responden kuesioner dijaga, dan 

kerahasiaan identitas narasumber wawancara dilindungi sepenuhnya. 

2.​ Budaya Patriarki: Pandangan Mahasiswa, Lembaga Islam dan Akademisi 

Hasil penelitian menunjukkan berbagai pandangan tentang budaya patriarki, yaitu dari 

sudut pandang mahasiswa aktif yang beragama Islam di Jawa Barat, pandangan lembaga MUI 

Galih Khalisha Qalbyna, et al./ Membongkar Budaya Patriarki: Rekonstruksi Pemahaman Peran Gender Berdasarkan Perspektif Islam 
dan Psikologi 



Az-Zahra: Journal of Gender and Family Studies Vol.6 No.1, 2025: 1-22​ 6 dari 22 

Jawa Barat dan NU Jawa Barat, serta pandangan dosen psikologi sosial di salah satu 

universitas di Kota Bandung. 

2.1​ Pandangan Mahasiswa Mengenai Budaya Patriarki 

Hasil penelitian ini memberikan gambaran yang kaya mengenai persepsi dan 

pengalaman responden terkait isu gender dalam masyarakat Muslim kontemporer. Data yang 

diperoleh tidak hanya mencerminkan realitas sosial yang masih dipengaruhi oleh budaya 

patriarki, tetapi juga menyingkap dinamika psikologis dan religius yang melatarbelakangi 

cara individu memaknai kesetaraan. Temuan-temuan kuantitatif yang tersaji dalam tabel 2 

dan tabel 3 memperlihatkan adanya ketegangan antara nilai-nilai normatif Islam yang 

menekankan keadilan dan penghormatan terhadap martabat manusia dengan praktik sosial 

yang sering kali masih bias gender. Oleh karena itu, pembahasan berikut diarahkan untuk 

menafsirkan hasil secara kritis, menghubungkannya dengan kerangka Pendidikan Islam dan 

Psikologi Islam, serta menyoroti implikasi praktis bagi penguatan kesadaran gender dan 

transformasi budaya dalam masyarakat Muslim. 

Tabel 1.  Hasil Kuesioner (Skala Ya/Tidak) Pandangan Mahasiswa terhadap Patriarki 

Pernyataan Ya Tidak 

Apakah Anda merasa bahwa ada perbedaan perlakuan antara laki-laki 
dan perempuan dalam keluarga Anda? 

68,3% 31,7% 

Apakah Anda setuju bahwa budaya patriarki masih mendominasi dalam 
masyarakat Muslim saat ini? 

83,2% 16,8% 

Apakah Anda pernah mengalami diskriminasi atau ketidaksetaraan 
berdasarkan jenis kelamin dalam kehidupan sehari-hari Anda? 

63,4% 36,6% 

Apakah Anda pernah melakukan diskriminasi terhadap orang lain atau 
orang-orang di sekitar anda? 

18,8% 81,2% 

Apakah menurut Anda perempuan memiliki akses yang setara dengan 
laki-laki dalam hal pendidikan dalam masyarakat Muslim? 

88,1% 11,9% 

Apakah Anda menganggap bahwa perempuan memiliki kesempatan yang 
sama dengan laki-laki dalam hal pekerjaan di masyarakat Muslim? 

75,2% 24,8% 

Apakah Anda meyakini bahwa budaya patriarki dalam Islam 
memengaruhi kebebasan berpendapat bagi perempuan? 

79,2% 20,8% 

Apakah Anda pernah mendapatkan edukasi terkait peranan gender 
menurut pandangan islam? 

72,3% 27,7% 

Galih Khalisha Qalbyna, et al./ Membongkar Budaya Patriarki: Rekonstruksi Pemahaman Peran Gender Berdasarkan Perspektif Islam 
dan Psikologi 



Az-Zahra: Journal of Gender and Family Studies Vol.6 No.1, 2025: 1-22​ 7 dari 22 

Pernyataan Ya Tidak 

Apakah Anda meyakini bahwa interpretasi yang kaku terhadap ajaran 
agama seringkali memperkuat budaya patriarki? 

75,2% 24,8% 

Apakah Anda merasa bahwa budaya patriarki memengaruhi 
kesejahteraan perempuan dalam masyarakat Muslim? 

91,1% 8,9% 

 

Tabel 1 menggambarkan lanskap persepsi dan pengalaman mahasiswa yang kuat dan 

relatif konsisten terkait patriarki dalam masyarakat Muslim. Mayoritas responden mengakui 

keberadaan perbedaan perlakuan berbasis gender di ranah keluarga (68,3%) dan menilai 

bahwa budaya patriarki masih mendominasi kehidupan sosial (83,2%). Pengalaman langsung 

terhadap diskriminasi juga signifikan (63,4%), meski pengakuan atas perilaku diskriminatif 

yang dilakukan sendiri sangat rendah (18,8%), menunjukkan kemungkinan pengaruh bias 

desirabilitas sosial dan mekanisme pembenaran diri: individu lebih mudah mengakui 

kerentanan yang dialami daripada kontribusi terhadap reproduksi ketidaksetaraan. Di sisi 

akses struktural, terdapat optimisme dan capaian yang dirasakan: sebagian besar menilai 

perempuan telah memiliki akses setara dalam pendidikan (88,1%) dan peluang kerja yang 

relatif setara (75,2%). Namun, pengakuan bahwa patriarki memengaruhi kebebasan 

berpendapat perempuan (79,2%) dan bahwa interpretasi keagamaan yang kaku kerap 

memperkuat patriarki (75,2%) menunjukkan adanya ketegangan antara capaian formal 

(pendidikan/pekerjaan) dan kebebasan substantif (suara, agensi, dan partisipasi penuh). 

Pada saat yang sama, mayoritas responden menyatakan pernah memperoleh edukasi 

terkait peranan gender dalam Islam (72,3%), dan hampir semua sepakat bahwa patriarki 

berdampak pada kesejahteraan perempuan (91,1%). Pola ini memberi dua pesan penting. 

Pertama, kesadaran kritis tentang patriarki sudah cukup mapan di kalangan mahasiswa, 

termasuk pengakuan atas dampak psikososialnya terhadap kesejahteraan. Kedua, terdapat 

ruang strategis bagi intervensi Pendidikan Islam dan Psikologi Islam untuk menjembatani 

kesenjangan antara akses formal dan kebebasan substantif melalui pendekatan hermeneutis 

yang lebih kontekstual, literasi etis yang mendorong refleksi jujur atas peran individu, serta 

penguatan kompetensi sosial-emosional dalam komunikasi setara. Dengan mengintegrasikan 

nilai keadilan, rahmah, dan martabat manusia ke dalam praktik pendidikan dan komunitas, 

temuan ini dapat diolah menjadi program transformatif yang tidak hanya mengafirmasi 

kesetaraan sebagai ideal, tetapi memfasilitasi ekosistem relasi yang mengakui suara 

perempuan dan meminimalkan reproduksi bias dalam ranah keluarga, kampus, dan 

masyarakat. 

Galih Khalisha Qalbyna, et al./ Membongkar Budaya Patriarki: Rekonstruksi Pemahaman Peran Gender Berdasarkan Perspektif Islam 
dan Psikologi 



Az-Zahra: Journal of Gender and Family Studies Vol.6 No.1, 2025: 1-22​ 8 dari 22 

Tabel 2. Hasil Kuesioner (Skala Likert) Pandangan Mahasiswa terhadap Patriarki 

Pernyataan STS TS CS S SS 

Budaya patriarki masih dominan 
dalam masyarakat Muslim. 

1,00% 5,9% 37,60% 37,60% 17,80% 

Sejauh mana Anda setuju bahwa 
budaya patriarki dalam masyarakat 
Islam mempengaruhi pembagian 
tugas antara laki-laki dan perempuan 

1,00% 5,90% 21,80% 49,50% 21,80% 

Konsep patriarki dapat membatasi 
kebebasan dan hak-hak perempuan.  

0% 4,00% 16,80% 42,60% 16,80%  

Pekerjaan rumah tangga harus 
dikerjakan oleh perempuan karena 
kewajiban laki-laki hanya mencari 
nafkah saja.  

59,40% 31,70% 5,00% 3,00% 1,00% 

Saya sering melihat adanya perbedaan 
perlakuan antara laki-laki dan 
perempuan dalam lingkungan sekitar 
saya.  

0% 5,90% 39,60% 35,60% 18,80% 

Saya sering mengalami perbedaan 
perlakuan antara laki laki dan 
perempuan dalam lingkungan sekitar 
saya.  

5,00% 20,80% 39,60% 23,80% 10,90% 

Konsep otoritas laki-laki dalam 
keluarga sering kali ditegakkan 
sebagai bagian dari budaya patriarki 
dalam Islam.  

1,00% 5,00% 44,60% 37,60% 11,90% 

Konsep kewajiban perempuan untuk 
taat kepada suami seringkali 
digunakan sebagai alasan untuk 
mempertahankan struktur patriarki.  

0% 6,90% 26,70% 35,60% 30,70% 

Apakah Anda setuju bahwa 
interpretasi yang konservatif 
terhadap ajaran agama seringkali 
memperkuat budaya patriarki dalam 
masyarakat Muslim? 

1,00% 11,90% 32,70% 38,60% 15,80% 

Mengedukasi masyarakat tentang 
hak-hak dan kesetaraan gender dalam 
Islam merupakan hal yang penting 
untuk dilakukan.  

0% 1,00% 8,90% 18,80% 71,30% 

 
Tabel 2 menampilkan pola sikap mahasiswa yang relatif konsisten: patriarki 

dipersepsikan masih dominan dalam masyarakat Muslim, sekaligus diakui memengaruhi 

pembagian tugas domestik dan relasi otoritas keluarga. Pada pernyataan mengenai dominasi 

Galih Khalisha Qalbyna, et al./ Membongkar Budaya Patriarki: Rekonstruksi Pemahaman Peran Gender Berdasarkan Perspektif Islam 
dan Psikologi 



Az-Zahra: Journal of Gender and Family Studies Vol.6 No.1, 2025: 1-22​ 9 dari 22 

patriarki, proporsi setuju dan sangat setuju mencapai 55,4%, sementara penolakan hanya 

6,9% dan respons netral cukup tinggi (37,6%). Hal ini menunjukkan pengakuan luas atas 

keberlangsungan struktur patriarki, namun disertai kehati-hatian konseptual. Konsistensi 

terlihat pada pengaruh patriarki terhadap pembagian tugas: 71,3% menyatakan 

setuju/sangat setuju, menandakan normalisasi peran gender tradisional dalam ranah 

domestik, kendati sebagian responden (21,8%) memilih netral. Sejalan dengan itu, 59,4% 

setuju/sangat setuju bahwa patriarki membatasi kebebasan dan hak-hak perempuan, 

memperkuat gambaran bahwa dampak patriarki dirasakan baik di ranah privat maupun 

publik. 

Menariknya, pada pernyataan “pekerjaan rumah tangga harus dikerjakan oleh 

perempuan”, terjadi penolakan yang sangat kuat (91,1% pada STS+TS) dengan dukungan 

sangat kecil (4,0%) dan netral 5,0%. Kontras ini mengisyaratkan pergeseran nilai ke arah 

kesalingan peran, sekalipun pengaruh patriarki atas pembagian kerja domestik masih 

dirasakan. Dari sisi pengalaman sosial, mahasiswa melaporkan sering melihat perbedaan 

perlakuan di lingkungan (54,4% setuju/sangat setuju), sedangkan pengakuan pengalaman 

pribadi lebih beragam dan cenderung moderat: 34,7% setuju/sangat setuju, 25,8% menolak, 

dan 39,6% netral. Pola ini dapat dibaca sebagai kombinasi normalisasi perilaku, kehati-hatian 

dalam pengakuan personal, atau variasi konteks pengalaman. 

Pada ranah legitimasi normatif, mahasiswa menilai konsep otoritas laki-laki kerap 

ditegakkan sebagai bagian dari budaya patriarki: 49,5% setuju/sangat setuju, dengan 

netralitas tinggi (44,6%) yang menandakan ambivalensi atau sensitivitas isu. Lebih kuat lagi, 

66,3% menyetujui bahwa kewajiban taat kepada suami sering digunakan untuk 

mempertahankan struktur patriarki, sementara penolakan relatif rendah (6,9%). Paralel 

dengan itu, 54,4% menyatakan interpretasi konservatif terhadap ajaran agama memperkuat 

patriarki; 32,7% netral dan 12,9% menolak, menandakan kebutuhan dialog hermeneutis 

yang lebih inklusif. Di sisi lain, terdapat mandat sosial yang sangat jelas untuk perubahan: 

90,1% menyatakan pentingnya edukasi tentang hak-hak dan kesetaraan gender dalam Islam 

(dengan 71,3% sangat setuju). Secara keseluruhan, tabel ini menggambarkan lanskap sikap 

yang sedang bertransisi: pengakuan atas dominasi dan dampak patriarki tinggi, stereotip 

domestik ditolak secara tegas, pengalaman personal lebih heterogen, dan dukungan terhadap 

edukasi berbasis nilai keadilan Islam sangat kuat—memberi landasan strategis bagi 

intervensi Pendidikan Islam dan Psikologi Islam yang kontekstual, humanis, dan 

transformatif. 

Temuan kuesioner pada Tabel 2 dan Tabel 3 menunjukkan pola yang konsisten: 

mahasiswa mengakui dominasi patriarki dalam masyarakat Muslim, dampaknya pada 

pembagian tugas domestik, kebebasan berpendapat, dan kesejahteraan perempuan, serta 

Galih Khalisha Qalbyna, et al./ Membongkar Budaya Patriarki: Rekonstruksi Pemahaman Peran Gender Berdasarkan Perspektif Islam 
dan Psikologi 



Az-Zahra: Journal of Gender and Family Studies Vol.6 No.1, 2025: 1-22​ 10 dari 22 

adanya penolakan kuat terhadap stereotip bahwa pekerjaan rumah tangga semata-mata 

tugas perempuan. Di sisi lain, respons netral yang tinggi pada beberapa indikator (misalnya 

otoritas laki-laki dalam keluarga) mengisyaratkan ambivalensi konseptual dan kehati-hatian 

dalam mengafirmasi isu yang sensitif secara keagamaan dan sosial. Dalam kerangka 

Pendidikan Islam, pendekatan hermeneutika berbasis maqasid—yang menekankan keadilan, 

rahmah, dan perlindungan jiwa serta kehormatan—menawarkan rute interpretatif yang 

membebaskan, menggeser tafsir dari legitimasi hierarki ke keadilan relasional dan kesalingan 

peran (Abdelgafar, 2024; Arif & Lessy, 2023; Jamrozi, Fikriawan, Anwar, & Ardiansyah, 2022; 

Said, Mukri, Anggriani, & Wakhid, 2025). Literatur menunjukkan bahwa ketika maqasid 

diintegrasikan ke dalam kurikulum dan kebijakan institusi, ruang partisipasi dan 

kepemimpinan perempuan menguat, sementara pembacaan literal yang kaku cenderung 

memelihara pembatasan otoritas dan peran (Hannan, Huda, Firdaus, Afabih, & Musthofa, 

2024; Lahmar, 2024). 

Kontradiksi antara pengakuan atas kesetaraan akses pendidikan dan peluang kerja 

dengan persepsi bahwa kebebasan berpendapat perempuan masih terhambat menyoroti 

jarak antara akses formal dan kebebasan substantif (agency, voice). Kajian lintas konteks 

Muslim menunjukkan bahwa peningkatan pendidikan dan partisipasi kerja perempuan tidak 

otomatis memproduksi kebebasan berekspresi dan kesejahteraan psikososial, karena efeknya 

dimediasi oleh kebijakan kampus, dukungan pengasuhan, dan budaya organisasi berbasis 

nilai Islam (Agherdien, 2025; Eger, 2021; Ghafar, Imtihanah, Shiddiq, Wilujeng, & Hamidah, 

2025; Rezai-Rashti, 2015). Di Indonesia dan kawasan lain, akses yang membaik tetap 

berhadapan dengan norma domestik dan organisasi yang belum sepenuhnya mengakui suara 

perempuan sebagai otoritas epistemik dan etis (Khatoon, 2024; Mukhlisin & Tamanni, 2025; 

Samani, 2013). Karena itu, transformasi memerlukan intervensi kebijakan yang 

eksplisit—misalnya perlindungan dari pelecehan, fleksibilitas belajar–kerja, dan penguatan 

mekanisme musyawarah—agar capaian formal bermigrasi menjadi agensi yang nyata di 

kelas, keluarga, dan komunitas. 

Dimensi Psikologi Islam memperjelas jurang antara pengakuan sebagai korban dan 

penolakan sebagai pelaku ketidaksetaraan yang terekam pada data kuesioner. Mekanisme 

moral justification, social desirability bias, dan norm internalization membuat individu lebih 

mudah menamai ketidakadilan yang dialami namun sukar mengakui kontribusi terhadap 

reproduksi bias (Lee, Kim, Bhave, & Duffy, 2016; Skowronek, 2022). Bias pembenaran 

sistemik juga dapat meredam dukungan terhadap perubahan yang redistributif, sekaligus 

memelihara narasi “ketertiban” yang membenarkan status quo (Osborne & Sibley, 2013; 

Wakslak, Jost, Tyler, & Chen, 2007). Intervensi Psikologi Islam yang memadukan keterampilan 

komunikasi berbasis adab dan ihsan, regulasi emosi melalui praktik ibadah (dzikir, syukur, 

Galih Khalisha Qalbyna, et al./ Membongkar Budaya Patriarki: Rekonstruksi Pemahaman Peran Gender Berdasarkan Perspektif Islam 
dan Psikologi 



Az-Zahra: Journal of Gender and Family Studies Vol.6 No.1, 2025: 1-22​ 11 dari 22 

shalat dengan kesadaran), serta model terapi keluarga Islami—yang berlandaskan tujuan etik 

syariat—terbukti meningkatkan kejujuran etik, empati, dan kompetensi prososial dalam 

merundingkan peran keluarga secara setara (Alfallatah, 2020; Fayyaz & Jafari, 2023; 

Keshavarzi & Haque, 2013; Khosravi, Karbalai Herofteh, & Fardin, 2024). Pendekatan ini 

relevan untuk mengatasi ambivalensi yang tampak pada respons netral tinggi, dengan 

menumbuhkan refleksi diri berbasis nilai dan praktik yang berkelanjutan. 

Pada ranah legitimasi normatif, hubungan antara konsep otoritas laki-laki, kewajiban 

taat, dan interpretasi konservatif yang memperkuat patriarki terlihat jelas dalam sikap 

responden. Pembahasan perlu membedakan antara normativitas nilai inti Islam (maqasid) 

dan konstruksi budaya dalam tafsir yang membatasi agensi perempuan. Kajian kontemporer 

tentang hermeneutika dan kebijakan di pendidikan tinggi Islam menunjukkan ketegangan 

antara ketaatan pada mazhab dan adaptasi kontekstual, serta pentingnya mekanisme 

institusional yang menegaskan kesalingan, amanah, dan akuntabilitas sebagai etika relasi 

keluarga dan organisasi (Arifinsyah, Dalimunthe, & Riza, 2025; Hannan et al., 2024; 

Zhussipbek, Tasbolat, & Nagayeva, 2024). Ketika institusi berani mengadopsi kerangka 

maqasid dan memfasilitasi dialog tafsir klasik–kontemporer, stereotip domestik cenderung 

melemah, sementara suara perempuan mendapatkan legitimasi epistemik dan operasional. 

Secara praktis, tiga poros intervensi saling menopang. Pertama, reformasi kurikulum 

Pendidikan Islam berbasis maqasid yang mengintegrasikan studi kasus domestik dan praktik 

musyawarah, sehingga nilai keadilan dan rahmah menjadi kompetensi yang terukur dalam 

pembelajaran (Arif & Lessy, 2023; Said et al., 2025). Kedua, program Psikologi Islam yang 

menargetkan pengurangan bias melalui pelatihan komunikasi keluarga, regulasi emosi, dan 

terapi berbasis ibadah untuk memindahkan nilai kesetaraan dari wacana ke kebiasaan 

(Fayyaz & Jafari, 2023; Keshavarzi & Haque, 2013; Khosravi et al., 2024). Ketiga, kebijakan 

kampus dan budaya organisasi yang menautkan perlindungan, fleksibilitas, dan pengakuan 

terhadap kepemimpinan perempuan sebagai standar operasional (Agherdien, 2025; Eger, 

2021; Ghafar et al., 2025). Dengan pendekatan multidisipliner ini, dukungan mahasiswa 

terhadap edukasi kesetaraan berbasis Islam yang tampak sangat kuat dalam temuan 

kuesioner dapat diterjemahkan menjadi transformasi praktik yang berkelanjutan—mengakui 

suara perempuan, menyelaraskan peran, dan meminimalkan reproduksi bias di keluarga, 

kampus, dan masyarakat. 

2.2​ Budaya Patriarki dalam Pandangan Lembaga Islam dan Akademisi Psikologi 

Untuk mendapatkan pemahaman yang lebih mendalam mengenai temuan kuantitatif, 

wawancara dilakukan dengan tiga narasumber kunci. Temuan tematik dari wawancara ini 

diringkas dan dibandingkan dalam Tabel 3. 

Galih Khalisha Qalbyna, et al./ Membongkar Budaya Patriarki: Rekonstruksi Pemahaman Peran Gender Berdasarkan Perspektif Islam 
dan Psikologi 



Az-Zahra: Journal of Gender and Family Studies Vol.6 No.1, 2025: 1-22​ 12 dari 22 

Temuan kualitatif menunjukkan keseragaman pandangan yang kuat di antara otoritas 

keagamaan (MUI dan PWNU). Kedua narasumber secara tegas menyatakan bahwa budaya 

patriarki yang opresif bukanlah bagian dari ajaran Islam. Mereka mengidentifikasi bahwa 

masalah utamanya terletak pada kekeliruan dalam menafsirkan dalil, khususnya Q.S. An-Nisa: 

34. Konsep qawwam (pemimpin) ditekankan sebagai tanggung jawab untuk menafkahi, 

bukan sebagai lisensi untuk superioritas atau kekuasaan absolut. Sementara narasumber 

psikologi memberikan perspektif komplementer, dengan menyatakan bahwa bias gender 

adalah hasil dari konstruksi sosial yang ditanamkan melalui pendidikan dan lingkungan, 

bukan kodrat biologis. Perspektif ini menjelaskan bagaimana kekeliruan tafsir dapat 

mengakar menjadi norma sosial yang membatasi. 

Tabel 3. Ringkasan dan Perbandingan Hasil Wawancara Tematik 

Tema Kunci Narasumber 1: MUI 
Jabar (Drs. Rafani 
Akhyar, M.Si) 

Narasumber 2: 
PWNU Jabar (Dr. 
Ramdhan Fauzi) 

Narasumber 3: Dosen 
Psikologi (Ariez 
Mustofa, S.Psi) 

Waktu & 
Durasi 

20 Maret 2024 (± 45 
Menit) 

26 Maret 2024 (± 50 
Menit) 

27 Maret 2024 (± 40 
Menit) 

Intisari: 
Patriarki & 
Islam 

Budaya patriarki 
BUKAN bagian dari 
Islam. Banyak 
kekeliruan dalam 
mengartikan dalil. 
Perbedaan (misal: 
waris) ada karena 
perbedaan tanggung 
jawab (fitrah), bukan 
untuk superioritas. 

Islam menolak 
superioritas. 
Kemuliaan diukur dari 
takwa (Q.S. Al-Hujurat: 
13), bukan gender. 
Laki-laki dan 
perempuan setara 
dalam kemanusiaan, 
sosial, dan politik. 

Gender adalah 
konstruksi sosial. Bias 
gender terbentuk dari 
pendidikan, 
lingkungan, dan 
keyakinan masyarakat, 
bukan kodrat biologis. 
Perbedaan peran sosial 
ini yang menjadi 
masalah. 

Intisari: Tafsir 
Q.S. An-Nisa: 
34 (Qawwam 
& 
"Memukul") 

Kesalahan tafsir orang 
awam. "Qawwam" 
(pemimpin) adalah 
tanggung jawab 
(nafkah), bukan 
kekuasaan. "Memukul" 
adalah opsi terakhir, 
bersifat mendidik 
(bukan dengan amarah, 
tidak melukai). 

Kekerasan dalam 
rumah tangga dilarang. 
"Memukul" sering 
disalahgunakan. Ada 
tahapan yang harus 
dilalui (nasihat, dll). 
Opsi terakhir dengan 
syarat sangat ketat. 

(Tidak mengomentari 
tafsir) Fokus pada 
dampak psikologis: 
Konsep "otoritas" yang 
kaku di keluarga 
berdampak pada 
subordinasi 
perempuan di ranah 
publik. 

Intisari: 
Pertukaran 
Peran & Istri 
Bekerja 

Diperbolehkan, selama 
tidak melupakan 
"fitrah" dan kewajiban 
utama (mendidik 
anak). Tidak ada 

Diperbolehkan, selama 
atas izin suami. Istri 
boleh bekerja untuk 
implementasi 
kompetensi diri atau 

Sangat dianjurkan. 
Peran gender tidak 
boleh dibedakan 
secara kaku di ranah 
sosial (politik, 
pemerintahan). 

Galih Khalisha Qalbyna, et al./ Membongkar Budaya Patriarki: Rekonstruksi Pemahaman Peran Gender Berdasarkan Perspektif Islam 
dan Psikologi 



Az-Zahra: Journal of Gender and Family Studies Vol.6 No.1, 2025: 1-22​ 13 dari 22 

Tema Kunci Narasumber 1: MUI 
Jabar (Drs. Rafani 
Akhyar, M.Si) 

Narasumber 2: 
PWNU Jabar (Dr. 
Ramdhan Fauzi) 

Narasumber 3: Dosen 
Psikologi (Ariez 
Mustofa, S.Psi) 

masalah istri punya 
jabatan lebih tinggi. 

menafkahi dirinya 
sendiri. 

Perempuan harus bisa 
mengambil posisi 
penting, bukan "orang 
kedua". 

Temuan kualitatif dari wawancara mendalam dengan otoritas keagamaan (MUI dan 

PWNU), sebagaimana tersaji dalam tabel 4, menunjukkan kesepakatan kuat: budaya patriarki 

yang opresif dipandang bukan bagian dari ajaran Islam. Menurut narasumber MUI, anggapan 

bahwa Islam mendukung patriarki lahir dari "banyak kekeliruan dalam mengartikan dalil 

maupun ayat dalam Al-Qur’an" (Rafani Akhyar-Sekretaris, Wawancara, 20 Maret 2024). 

Narasumber PWNU menggemakan pandangan ini, dengan menyatakan bahwa tidak ada 

tendensi superioritas laki-laki atas perempuan dalam Islam, dan menegaskan bahwa 

kemuliaan individu diukur dari ketakwaannya (merujuk pada Q.S. Al-Hujurat: 13), bukan 

berdasarkan jenis kelamin (Ramdhan Fauzi-Pengurus, Wawancara, 26 Maret 2024). 

Para narasumber keagamaan kemudian meluruskan miskonsepsi umum yang sering 

digunakan untuk melegitimasi patriarki. Narasumber MUI, misalnya, menjelaskan bahwa 

perbedaan dalam hukum waris tidak dimaksudkan untuk dominasi, melainkan cerminan dari 

tanggung jawab finansial laki-laki. Anggapan bahwa kedudukan laki-laki lebih tinggi adalah 

keliru; "fitrah" laki-laki sebagai pemimpin dan pelindung adalah sebuah beban tanggung 

jawab, bukan hak istimewa (Rafani Akhyar-Sekretaris, Wawancara, 20 Maret 2024). Hal ini 

didukung oleh narasumber PWNU yang menegaskan bahwa dalam aspek kemanusiaan, hak 

politik, sosial, pendidikan, dan ekonomi, "tidak ada perbedaan antara laki-laki dan 

perempuan" (Ramdhan Fauzi-Pengurus, Wawancara, 26 Maret 2024). 

Akar dari kekeliruan tafsir ini, menurut kedua narasumber, seringkali berpusat pada 

Q.S. An-Nisa ayat 34. Konsep qawwam (pemimpin) bagi suami disalahartikan oleh "orang 

awam" sebagai kekuasaan absolut. Narasumber MUI (Rafani Akhyar-Sekretaris, Wawancara, 

20 Maret 2024) dan PWNU (Ramdhan Fauzi-Pengurus, Wawancara, 26 Maret 2024) sepakat 

bahwa qawwam adalah peran yang menuntut tanggung jawab untuk menafkahi dan 

mendidik. Lebih lanjut, frasa "memukul" ditafsirkan secara keliru sebagai pembenaran KDRT. 

Kedua narasumber menegaskan bahwa Islam melarang kekerasan, dan tindakan tersebut 

adalah opsi terakhir yang sangat terkendali, yang dimaksudkan sebagai "pukulan yang 

mendidik" (Rafani Akhyar-Sekretaris, Wawancara, 20 Maret 2024) yang "tidak diperbolehkan 

adanya amarah" (Rafani Akhyar-Sekretaris, Wawancara, 20 Maret 2024) dan "jangan sampai 

menimbulkan luka" (Ramdhan Fauzi-Pengurus, Wawancara, 26 Maret 2024). 

Galih Khalisha Qalbyna, et al./ Membongkar Budaya Patriarki: Rekonstruksi Pemahaman Peran Gender Berdasarkan Perspektif Islam 
dan Psikologi 



Az-Zahra: Journal of Gender and Family Studies Vol.6 No.1, 2025: 1-22​ 14 dari 22 

Implikasi dari pemahaman teologis ini terlihat jelas dalam isu-isu kontemporer. 

Mengenai pertukaran peran atau istri bekerja, narasumber MUI menyatakan "tidak ada 

masalah ketika perempuan memiliki keinginan untuk lebih maju daripada laki-laki" atau 

memiliki jabatan lebih tinggi, selama ia tidak melupakan kewajiban utamanya (Rafani 

Akhyar-Sekretaris, Wawancara, 20 Maret 2024). Demikian pula, narasumber PWNU 

menyatakan "tidak ada larangan" bagi istri untuk bekerja guna "mengimplementasikan 

kompetensi diri," selama atas izin suami (Ramdhan Fauzi-Pengurus, Wawancara, 26 Maret 

2024). 

Jika pandangan teologis membedakan antara ajaran dan interpretasi yang keliru, 

perspektif psikologi memberikan penjelasan mengenai mekanisme bagaimana interpretasi 

keliru tersebut mengakar secara sosial. Narasumber dosen psikologi menjelaskan bahwa 

gender bukanlah kodrat biologis, melainkan "peran sosial" yang "terbentuk dari pendidikan 

sejak dahulu" (Ariez Mustofa-Dosen Psikologi, Wawancara, 27 Maret 2024). Dalam perspektif 

ini, peran gender seharusnya tidak dibedakan secara kaku, dan perempuan harus memiliki 

kesempatan yang sama untuk mengambil posisi kepemimpinan di ranah publik, "bukan 

hanya selalu menjadi orang kedua di belakang laki-laki" (Ariez Mustofa-Dosen Psikologi, 

Wawancara, 27 Maret 2024). 

Konstruksi sosial inilah yang pada akhirnya berdampak pada psikologis individu. 

Narasumber psikologi menyoroti bahaya melanggengkan pandangan bahwa perempuan 

"lemah" secara naluriah, seperti dalam teori "penis envy" Freud. Beliau menegaskan bahwa 

subordinasi dan rasa rendah diri tersebut "sebenarnya dapat dipengaruhi oleh lingkungan 

dan pembiasaan" (Ariez Mustofa-Dosen Psikologi, Wawancara, 27 Maret 2024). Dominasi 

laki-laki yang terus-menerus pada akhirnya tidak hanya membatasi perempuan untuk 

mencapai potensi penuh mereka, tetapi juga "dapat memberikan dampak negatif pada 

laki-laki itu sendiri, terutama dalam pandangannya terhadap perempuan" (Ariez 

Mustofa-Dosen Psikologi, Wawancara, 27 Maret 2024). 

Jika data kuantitatif dalam penelitian ini menyoroti apa yang dirasakan 

mahasiswa—yaitu dominasi patriarki yang nyata—maka temuan kualitatif-lah yang 

memberikan pemahaman mendalam mengenai mengapa fenomena ini terjadi dan bagaimana 

ia dilanggengkan. Wawancara dengan para narasumber kunci dari MUI, PWNU, dan seorang 

pakar psikologi membuka diskursus kritis mengenai akar masalah yang sesungguhnya. 

Temuan kualitatif ini secara kolektif menegaskan bahwa inti persoalan bukanlah pada ajaran 

Islam itu sendiri, melainkan pada ranah interpretasi manusia dan konstruksi sosial. 

Pembahasan berikut akan difokuskan pada analisis tematik dari data kualitatif untuk 

membongkar bagaimana kekeliruan tafsir (exegetical errors) berkontribusi pada legitimasi 

Galih Khalisha Qalbyna, et al./ Membongkar Budaya Patriarki: Rekonstruksi Pemahaman Peran Gender Berdasarkan Perspektif Islam 
dan Psikologi 



Az-Zahra: Journal of Gender and Family Studies Vol.6 No.1, 2025: 1-22​ 15 dari 22 

budaya patriarki, serta bagaimana mekanisme psikologis-sosial mengubah interpretasi 

tersebut menjadi realitas yang membatasi peran gender di masyarakat. 

3.​ Mempertanyakan Ulang Patriarki: Mendobrak Misinterpretasi Agama atas 

Ketidakadilan  

Sintesis temuan kuantitatif dan kualitatif mengarah pada kesimpulan yang saling 

menguatkan: dominasi patriarki yang dirasakan mahasiswa bukanlah cerminan dari ajaran 

Islam itu sendiri, melainkan dari “keliru tafsir” yang kemudian beredar melalui institusi 

pendidikan agama, fatwa, dan khutbah, serta dimantapkan oleh mekanisme psikologis yang 

menormalisasi perilaku membatasi agensi perempuan. Pendekatan hermeneutika berbasis 

maqasid (keadilan, rahmah, hifz al-nafs/’ird) menyediakan kerangka normatif untuk 

merombak bacaan ayat-ayat relasi keluarga secara kontekstual, menjadikan amanah dan 

kemaslahatan sebagai orientasi utama, bukan hierarki dan kontrol (Abdelgafar, 2024; Arif & 

Lessy, 2023; Jamrozi et al., 2022; Lanani, 2025; Said et al., 2025). Di tingkat praktik, integrasi 

maqasid ke dalam kurikulum dan kebijakan kampus terbukti memperluas ruang partisipasi, 

kepemimpinan, dan artikulasi suara perempuan, sementara ketaatan literal yang kaku 

cenderung mempertahankan batasan peran (Hannan et al., 2024; Lahmar, 2024). 

Wawancara tematik menyorot Q.S. An-Nisa: 34 sebagai simpul keliru tafsir. Konsep 

qawwam kerap disalahartikan sebagai lisensi superioritas laki-laki, padahal substansi 

amanah nafkah dan perlindungan harus dibaca dalam horizon akhlak dan maqasid; demikian 

pula frasa “memukul” yang sering dipakai untuk melegitimasi kekerasan dalam rumah tangga 

(KDRT) bertentangan dengan larangan kekerasan dan prinsip rahmah (Cheema, 2014; 

Nuroniyah, 2023). Studi tentang ekosistem pengetahuan keislaman menunjukkan bahwa 

sirkulasi keliru tafsir diperkuat oleh kurikulum yang miskin dialog gender, pola khutbah yang 

mengulang narasi hierarkis, dan metodologi fatwa yang belum sepenuhnya berorientasi pada 

kemaslahatan kontemporer (Elewa, 2025; Lee et al., 2016; Picchi, 2023; Tafsir Al-Quran di 

Malaysia et al., 2025; Whyte, 2023). Karena itu, intervensi hermeneutika berbasis 

maqasid—termasuk peninjauan ulang fatwa, standardisasi kurikulum tafsir kontekstual, dan 

pelatihan otoritas agama—menjadi tumpuan untuk menurunkan legitimasi patriarki pada 

tataran kebijakan (Busriyanti, Pujiono, Mursalim, & Chamdan, 2025; Ibrahim, 2025; Lanani, 

2025). 

Dimensi Psikologi Islam menjelaskan mengapa keliru tafsir dapat menetas menjadi 

kebiasaan sosial: mekanisme moral justification memungkinkan pelaku merasa benar dalam 

membatasi agensi perempuan, social desirability bias mendorong jawaban dan perilaku yang 

mengikuti norma dominan, sementara norm internalization mengikat keyakinan dan perilaku 

pada aturan gender yang kaku (Batzke & Ernst, 2023; Lee et al., 2016; Skowronek, 2022). 

Galih Khalisha Qalbyna, et al./ Membongkar Budaya Patriarki: Rekonstruksi Pemahaman Peran Gender Berdasarkan Perspektif Islam 
dan Psikologi 



Az-Zahra: Journal of Gender and Family Studies Vol.6 No.1, 2025: 1-22​ 16 dari 22 

Bias pembenaran sistemik juga meredam dorongan perubahan yang adil, menahan mobilisasi 

etis untuk merombak status quo (Osborne & Sibley, 2013; Wakslak et al., 2007). Untuk 

menjembatani jurang antara pengakuan sebagai korban dan penolakan sebagai pelaku yang 

tampak dalam data mahasiswa, intervensi Psikologi Islam yang menggabungkan 

keterampilan komunikasi berbasis adab-ihsan, regulasi emosi melalui praktik ibadah (dzikir, 

syukur, shalat yang sadar), serta model terapi keluarga Islami yang berlandaskan tujuan etik 

syariat menunjukkan bukti peningkatan kejujuran etik, empati, dan kompetensi prososial 

dalam merundingkan peran (Fayyaz & Jafari, 2023; Keshavarzi & Haque, 2013; Khosravi et al., 

2024; Rauf, Noor, & Maynard, 2025). Organisasi intervensi holistik yang meniru model 

maristān menambahkan lapis dukungan spiritual–psikososial agar perubahan nilai 

bermigrasi menjadi kebiasaan relasional (Nursoy-Demir, Alemam, & Awaad, 2024; Rassool & 

Luqman, 2023). 

Pada ranah struktural, literatur lintas konteks Muslim menunjukkan bahwa 

peningkatan akses pendidikan dan kerja perempuan tidak otomatis berbanding lurus dengan 

kebebasan berpendapat dan kesejahteraan psikososial. Dampak tersebut kuat dimediasi oleh 

kebijakan kampus yang melindungi dari kekerasan, mekanisme musyawarah yang inklusif, 

dukungan pengasuhan, serta budaya organisasi berbasis nilai maqasid yang menghormati 

martabat dan kontribusi perempuan (Agherdien, 2025; Eger, 2021; Ghafar et al., 2025; 

Rezai-Rashti, 2015). Di ekosistem pendidikan Islam, kepemimpinan transformasional, etika 

kerja Islami, dan kerendahan hati pemimpin terbukti meningkatkan thriving at work, OCB, 

komitmen, dan kesejahteraan guru—yang pada gilirannya membuka akses substantif bagi 

suara dan kepemimpinan perempuan (Amzat, Masrum, Ahmadu, Hamed, & Amirrudin, 2023; 

Suryani et al., 2023; Tanjung, 2022). Bukti dari pesantren dan sekolah Islam menegaskan 

peran perempuan sebagai pengelola, pelatih, dan pengambil kebijakan ketika dukungan 

struktural hadir; ini memperlihatkan bahwa “akses formal” baru menjadi “kebebasan 

substantif” jika ekosistem kelembagaan memfasilitasi partisipasi dan proteksi (Cardozo & 

Srimulyani, 2021; Wardiana, Fadli, & Masnun, 2024). 

Dengan demikian, arah pembaruan yang selaras dengan temuan lapangan memerlukan 

tiga poros yang bekerja serempak. Pertama, reposisi tafsir melalui kerangka maqasid untuk 

memutus legitimasi patriarki—melalui revisi kurikulum tafsir, pelatihan otoritas agama, dan 

peninjauan metodologi fatwa agar berorientasi pada kemaslahatan dan keadilan (Arif & 

Lessy, 2023; Lanani, 2025). Kedua, implementasi program Psikologi Islam yang menargetkan 

reduksi bias dan pembentukan kebiasaan relasi setara—pelatihan komunikasi keluarga 

berbasis adab–ihsan, regulasi emosi, dan terapi pasangan/keluarga Islami (Fayyaz & Jafari, 

2023; Khosravi et al., 2024). Ketiga, penguatan kebijakan dan budaya organisasi: 

anti-kekerasan, musyawarah inklusif, dukungan pengasuhan, dan kepemimpinan 

Galih Khalisha Qalbyna, et al./ Membongkar Budaya Patriarki: Rekonstruksi Pemahaman Peran Gender Berdasarkan Perspektif Islam 
dan Psikologi 



Az-Zahra: Journal of Gender and Family Studies Vol.6 No.1, 2025: 1-22​ 17 dari 22 

transformasional yang menambatkan nilai maqasid ke SOP kelembagaan, agar akses 

pendidikan/kerja bermigrasi menjadi voice, leadership, dan kesejahteraan psikososial 

perempuan (Agherdien, 2025; Amzat et al., 2023; Suryani et al., 2023). Integrasi tiga poros ini 

mengubah dukungan mahasiswa terhadap edukasi kesetaraan berbasis Islam menjadi 

ekosistem praktik yang berkelanjutan: mengakui suara perempuan, menyelaraskan peran, 

dan meminimalkan reproduksi bias di keluarga, kampus, dan masyarakat. 

4.​ Kesimpulan   

Sintesis temuan kuantitatif dan kualitatif menegaskan bahwa dominasi patriarki yang 

dirasakan mahasiswa bukanlah emanasi dari ajaran Islam, melainkan dari keliru tafsir yang 

kemudian direproduksi melalui institusi pendidikan agama, fatwa, dan khutbah, serta 

dinormalisasi oleh mekanisme psikologis seperti moral justification, social desirability bias, 

dan norm internalization. Wawancara dengan otoritas keagamaan menguatkan bahwa 

qawwam adalah amanah tanggung jawab, bukan lisensi superioritas, dan bahwa kekerasan 

bertentangan dengan prinsip rahmah; sementara perspektif psikologi memposisikan gender 

sebagai konstruksi sosial yang dibentuk oleh pendidikan dan lingkungan, sehingga dapat 

diubah melalui intervensi yang tepat. Pola penolakan kuat terhadap stereotip domestik, 

ambivalensi pada isu otoritas, serta dukungan luas terhadap edukasi kesetaraan berbasis 

Islam menunjukkan fase transisi: nilai kesetaraan mulai diinternalisasi, namun belum 

terinstitusikan sebagai kebiasaan relasional dan kebijakan kelembagaan yang konsisten. 

Secara teoretis, penelitian ini memperkaya Pendidikan Islam dengan urgensi 

rekalibrasi hermeneutika berbasis maqasid (keadilan, rahmah, perlindungan martabat) 

sebagai lensa interpretatif untuk memisahkan ajaran dari konstruksi patriarkal; sekaligus 

memperluas Psikologi Islam dengan perangkat penjelas dan pengubah internalisasi norma 

(regulasi emosi, komunikasi berbasis adab–ihsan, formasi kebiasaan moral) agar nilai 

kesetaraan bermigrasi dari wacana ke praktik. Secara praktis, konversi akses formal 

(pendidikan, kerja) menjadi kebebasan substantif (voice, leadership) dan kesejahteraan 

psikososial perempuan terbukti dimediasi oleh ekosistem kelembagaan: kebijakan 

anti-kekerasan yang tegas, mekanisme musyawarah inklusif, dukungan pengasuhan, budaya 

organisasi berbasis nilai maqasid, serta kepemimpinan transformasional yang mengakui 

suara dan otoritas perempuan. 

Karena itu, rekomendasi konkret yang diajukan adalah: mengintegrasikan kurikulum 

tafsir kontekstual berbasis maqasid dengan studi kasus keluarga dan rubrik evaluasi 

keadilan–rahmah; menerapkan program “Komunikasi Keluarga Setara” di unit bimbingan 

dengan fokus pada adab, empati, resolusi konflik non-kekerasan, dan regulasi emosi melalui 

praktik ibadah; menetapkan standard operating procedure (SOP) anti-kekerasan dan kanal 

Galih Khalisha Qalbyna, et al./ Membongkar Budaya Patriarki: Rekonstruksi Pemahaman Peran Gender Berdasarkan Perspektif Islam 
dan Psikologi 



Az-Zahra: Journal of Gender and Family Studies Vol.6 No.1, 2025: 1-22​ 18 dari 22 

pelaporan aman dengan perlindungan saksi/korban dan mekanisme restoratif; menyediakan 

dukungan pengasuhan dan fleksibilitas belajar–kerja (termasuk fasilitas childcare dan skema 

beasiswa/hibah bagi ibu/mahasiswa perempuan); menyelenggarakan literasi tafsir untuk 

khatib dan pendidik dengan sertifikasi berkala; serta membangun sistem monitoring dan 

benchmarking kesetaraan (proporsi kepemimpinan perempuan, partisipasi musyawarah, 

insiden kekerasan, indeks kesejahteraan psikososial) yang dilaporkan secara periodik. 

Dengan langkah-langkah ini, transisi dari pengakuan masalah menuju ekosistem relasi yang 

adil gender menjadi lebih terarah, terukur, dan berkelanjutan—selaras dengan nilai-nilai 

Islam yang meneguhkan keadilan, rahmah, dan martabat manusia. 

5.​ Referensi 

Abdelgafar, B. I. (2024). Re-envisioning women’s empowerment: A maqasid approach to 
understanding women’s status and rights in Islam. In R. Naguib (Ed.), Women’s 
Empowerment and Public Policy in the Arab Gulf States Exploring Challenges and 
Opportunities (Vol. 11, pp. 55–73). Springer. 

Agherdien, N. (2025). A qualitative study exploring the experiences of Muslim women in the 
South African workplace. SA Journal of Human Resource Management, 23. 
https://doi.org/10.4102/sajhrm.v23i0.2817 

Agustiana, A., Komariah, B. S., Destia, H. K. P., & Fitriadi, Z. A. (2023). Perspektif patriarki dan 
peran wanita dalam keluarga Islam. (January), 0–14. Retrieved from 
https://www.researchgate.net/publication/366892768_Perspektif_Patriarki_dan_Pera
n_Wanita_dalam_Keluarga_Islam 

Alfallatah, K. A. (2020). Counseling Muslim Couples and Families in the United States. In 
Intercultural Perspectives on Family Counseling (pp. 12–21). Routledge. 
https://doi.org/10.4324/9781351214384-2 

Amzat, I. H., Masrum, S. N., Ahmadu, T. S., Hamed, A., & Amirrudin, S. N. M. (2023). PRINCIPAL 
LEADERSHIP STYLE AND TEACHER COMMITMENT MEDIATED BY TEACHER 
WELLBEING IN ISLAMIC SCHOOLS IN MALAYSIA. Malaysian Online Journal of 
Educational Management, 11(2), 32–49. Retrieved from 
https://www.scopus.com/inward/record.uri?eid=2-s2.0-85153849621&partnerID=40
&md5=407847f25e3f2087175447c29e27fcb5 

Arif, M., & Lessy, Z. (2023). Al-Jabiri’s Quranic Hermeneutics and Its Significance for Religious 
Education. KEMANUSIAAN The Asian Journal of Humanities, 30(1), 34–56. 
https://doi.org/10.21315/KAJH2023.30.1.3 

Arifinsyah, Dalimunthe, M. A., & Riza, F. (2025). Islamic Theological Perspectives on Human 
Rights: Bridging the Gap between Faith and Universal Principles. Pharos Journal of 
Theology, 106(SpecialIssue-2), 1–20. https://doi.org/10.46222/PHAROSJOT.106.207 

Bariroh, A. M., & Annisa, F. (2023). Menepis Budaya Patriarki dalam Islam. Amaliyatu Tadris, 
1(2), 98–105. Retrieved from 
https://ejournal.uluwiyah.ac.id/index.php/amyta/article/view/167 

Galih Khalisha Qalbyna, et al./ Membongkar Budaya Patriarki: Rekonstruksi Pemahaman Peran Gender Berdasarkan Perspektif Islam 
dan Psikologi 



Az-Zahra: Journal of Gender and Family Studies Vol.6 No.1, 2025: 1-22​ 19 dari 22 

Batzke, M. C. L., & Ernst, A. (2023). Conditions and Effects of Norm Internalization. 2021:88:3, 
26(1), 2023. https://doi.org/10.18564/JASSS.5003 

Busriyanti, Pujiono, Mursalim, & Chamdan, U. (2025). Marriage Law Reform in Indonesia A 
Maqasid al-usrah Perspective on Legal Adaptation. Al-Istinbath: Jurnal Hukum Islam, 
10(2), 631–649. https://doi.org/10.29240/JHI.V10I2.12739 

Cardozo, M. T. A. L., & Srimulyani, E. (2021). Analysing the spectrum of female education 
leaders’ agency in Islamic boarding schools in post-conflict Aceh, Indonesia. Gender and 
Education, 33(7), 847–863. https://doi.org/10.1080/09540253.2018.1544361 

Cheema, S. A. (2014). The Concept of Qawama: A Study of Interpretive Tensions. Hawwa, 
11(2–3), 235–251. https://doi.org/10.1163/15692086-12341245 

Eger, C. (2021). Equality and Gender at Work in Islam: The Case of the Berber Population of 
the High Atlas Mountains. Business Ethics Quarterly, 31(2), 210–241. 
https://doi.org/10.1017/BEQ.2020.21 

Elewa, A. (2025). A corpus-based analysis of gendered language in spoken religious 
discourse. Applied Corpus Linguistics, 5(3), 100137. 
https://doi.org/10.1016/J.ACORP.2025.100137 

Ete, E. V., Puspita, E. S. I. M., Sallalu, A. R. H., & Ramadhani, U. E. (2022). Gender dan Konstruksi 
Perempuan dalam Agama  “Pentingnya Kesetaraan Gender untuk Penghapusan Sistem 
Patriarki.” Moderasi: Jurnal Kajian Islam Kontemporer, 1(01), 1–25. 
https://doi.org/10.11111/nusantara.xxxxxxx 

Fayyaz, F., & Jafari, F. (2023). The Effectiveness of an Islamic Couple Therapy Approach to 
Reducing Marital Envy and Enhancing Psychological Well-Being in Distressed Muslim 
Couples. Spirituality in Clinical Practice, 12(2), 179–194. 
https://doi.org/10.1037/SCP0000347 

Ghafar, M., Imtihanah, A. H., Shiddiq, J., Wilujeng, H., & Hamidah, N. Z. (2025). Exploring 
women’s leadership success in inclusive leadership in Islamic higher education: 
integrating Big Five personality and Islamic values. International Journal of Evaluation 
and Research in Education, 14(4), 3009–3017. 
https://doi.org/10.11591/IJERE.V14I4.33282 

Hannan, N., Huda, M. S., Firdaus, M. A., Afabih, A., & Musthofa, Y. (2024). Between Adherence 
to Madhhab and Adaptation to Context: Fatwās on Female Leadership in Nahdlatul 
Ulama-Affiliated Islamic Higher Education Institutions. Journal of Islamic Law, 5(2), 
269–287. https://doi.org/10.24260/JIL.V5I2.2725 

Ibrahim, H. M. (2025). The Methodology Followed by Sheikh Yūsuf al-Qaraḍāwī in his Fatwas. 
Journal of College of Sharia and Islamic Studies, 43(1), 137–160. 
https://doi.org/10.29117/JCSIS.2025.0402 

Israpil. (2017). Budaya Patriarki dan Kekerasan Terhadap Perempuan (Sejarah dan 
Perkembangannya). PUSAKA, 5(2), 141–150. 
https://doi.org/10.31969/PUSAKA.V5I2.176 

Jamrozi, A. S. S., Fikriawan, S., Anwar, S., & Ardiansyah, M. (2022). Maqashid al-Sharia in the 
Study of Hadith and its Implication for the Renewal of Islamic Law: Study on Jasser 
Auda’s Thought. Justicia Islamica, 19(1), 74–93. 
https://doi.org/10.21154/JUSTICIA.V19I1.3269 

Galih Khalisha Qalbyna, et al./ Membongkar Budaya Patriarki: Rekonstruksi Pemahaman Peran Gender Berdasarkan Perspektif Islam 
dan Psikologi 



Az-Zahra: Journal of Gender and Family Studies Vol.6 No.1, 2025: 1-22​ 20 dari 22 

Keshavarzi, H., & Haque, A. (2013). Outlining a Psychotherapy Model for Enhancing Muslim 
Mental Health Within an Islamic Context. International Journal for the Psychology of 
Religion, 23(3), 230–249. https://doi.org/10.1080/10508619.2012.712000 

Khatoon, F. (2024). Work participation rates and employment structure of Muslim females in 
urban India: 2005–2010. Journal of Social and Economic Development, 26(2), 457–473. 
https://doi.org/10.1007/S40847-023-00285-6/METRICS 

Khosravi, R., Karbalai Herofteh, F. S., & Fardin, M. A. (2024). بر تاکید با ارتباطی مهارت‌های آموزش تاثیر  
2()26 ,.ایثارگر. خانواده‌های همسران عاطفی طلاق و مثبت شناختی روان حالات بر اسلام دین آموزه‌های ,

 222223 7. https://doi.org/10.30491/JMM.2024.1006537.1087

Lahmar, F. (2024). Redefining Leadership: The Role of Spirituality and Motherhood in Muslim 
Women’s Educational Leadership. Religions 2024, Vol. 15, Page 1565, 15(12), 1565. 
https://doi.org/10.3390/REL15121565 

Lanani, A. (2025). Aspects of Maqāṣid-Based Renewal and Its Impact on Fatwas Involving 
Women and the Family by Sheikh Yūsuf al-Qaraḍāwī. Journal of College of Sharia and 
Islamic Studies, 43(1), 81–105. https://doi.org/10.29117/JCSIS.2025.0400 

Lee, K. Y., Kim, E., Bhave, D. P., & Duffy, M. K. (2016). Why victims of undermining at work 
become perpetrators of undermining: An integrative model. Journal of Applied 
Psychology, 101(6), 915–924. https://doi.org/10.1037/APL0000092 

Mukhlisin, M., & Tamanni, L. (2025). ACCOUNTING EDUCATION, DISCIPLINE, AND 
SUPERVISION WHEN WOMEN IN CHARGE IN ISLAMIC MICROFINANCE: CASE STUDIES 
OF INDONESIA AND PAKISTAN. Journal of Islamic Monetary Economics and Finance, 
11(2), 217–240. https://doi.org/10.21098/JIMF.V11I2.1747 

Nur A, I. (2020). Problem Gender dalam Perspektif Psikologi. Az-Zahra: Journal of Gender and 
Family Studies, 1(1), 46–54. https://doi.org/10.15575/azzahra.v1i1.9253 

Nurmila, N. (2015). PENGARUH BUDAYA PATRIARKI TERHADAP PEMAHAMAN AGAMA DAN 
PEMBENTUKAN BUDAYA. KARSA Journal of Social and Islamic Culture, 23(1), 1–16. 
https://doi.org/10.19105/KARSA.V23I1.606 

Nuroniyah, W. (2023). Gender Discourses within Pesantren in Cirebon: Understanding the 
Typologies of Kyais’ Interpretations of the Concept of Qawwām. Samarah: Jurnal Hukum 
Keluarga Dan Hukum Islam, 7(2), 875–896. https://doi.org/10.22373/SJHK.V7I2.15689 

Nursoy-Demir, M., Alemam, F., & Awaad, R. (2024). The Maristān Blueprint A: Model for 
Holistic Care. Maristans and Islamic Psychology: A Historical Model for Modern 
Implementation, 89–104. https://doi.org/10.4324/9781003329589-6/MARIST 

Osborne, D., & Sibley, C. G. (2013). Through Rose-Colored Glasses: System-Justifying Beliefs 
Dampen the Effects of Relative Deprivation on Well-Being and Political Mobilization. 
Personality and Social Psychology Bulletin, 39(8), 991–1004. 
https://doi.org/10.1177/0146167213487997/ASSET/A1478AF5-B48B-4FB3-B5CF-0
5985609283F/ASSETS/IMAGES/LARGE/10.1177_0146167213487997-FIG2.JPG 

Picchi, M. (2023). Khutba activism against gender-based violence: The Claremont Main Road 
Mosque’s community tafsir. Practices of Islamic Preaching: Text, Performativity, and 
Materiality of Islamic Religious Speech, 77–101. 
https://doi.org/10.1515/9783110788334-005/MACHINEREADABLECITATION/RIS 

Galih Khalisha Qalbyna, et al./ Membongkar Budaya Patriarki: Rekonstruksi Pemahaman Peran Gender Berdasarkan Perspektif Islam 
dan Psikologi 



Az-Zahra: Journal of Gender and Family Studies Vol.6 No.1, 2025: 1-22​ 21 dari 22 

Putriana, H., & Ariani, S. A. (2023). AGAMA DAN BUDAYA PATRIARKI: SEBUAH TELAAH 
KEKERASAN BERBASIS GENDER [RELIGION AND PATRIARCHAL CULTURE: AN STUDY 
OF GENDER-BASED VIOLENCE]. Acta Islamica Counsenesia: Counselling Research and 
Applications, 3(1), 21–34. https://doi.org/10.15575/AICCRA.V3I1.290 

Rahmania, A. Z., Rosandi, N. S., Fazila, G. A., Fazila, A., & Ananti, V. M. (2023). Pandangan 
Agama di Indonesia Terhadap Budaya Patriarki dan Dampak Budaya Patriarki terhadap 
Korban. Jurnal Kajian Islam Kontemporer, 1(1), 1–25. 
https://doi.org/10.11111/nusantara.xxxxxxx 

Rassool, G. H., & Luqman, M. (2023). Ibn qayyim al-jawzīyah’s islāmic psychology: 
psychological and spiritual diseases. Journal of Spirituality in Mental Health, 25(2), 
144–159. https://doi.org/10.1080/19349637.2022.2068467 

Rauf, H. A., Noor, F., & Maynard, S. A. (2025). A Counsellor-Led Evaluation of Islamic 
Counselling’s Impact on Anxiety and Depression Experienced by Muslim Clients. 
Counselling and Psychotherapy Research, 25(1), e12888. 
https://doi.org/10.1002/CAPR.12888 

Rezai-Rashti, G. M. (2015). The politics of gender segregation and women’s access to higher 
education in the Islamic Republic of Iran: the interplay of repression and resistance. 
Gender and Education, 27(5), 469–486. 
https://doi.org/10.1080/09540253.2015.1045457 

Rohani, I., imron, A., & Indriyani, D. (2022). Konsep Ajaran Islam Tentang Keadilan Gender. 
Tarbawi Ngabar: Jurnal of Education, 3(1), 99–125. 
https://doi.org/10.55380/TARBAWI.V3I1.171 

Saguni, F. (Fatimah). (2014). Pemberian Stereotype Gender. Jurnal Musawa IAIN Palu, 6(2), 
195–224. Retrieved from https://www.neliti.com/publications/138333/ 

Said, H. A., Mukri, M., Anggriani, J., & Wakhid, A. A. (2025). Maqashid Based Quránic 
Interpretation: An Inclusive Approach for the Millenial Generation. Samarah, 9(2), 
758–777. https://doi.org/10.22373/PDJQC552 

Samani, S. (2013). Muslim women in the diverse Western Australian workplace. International 
Journal of Organizational Diversity, 12(4), 37–46. 
https://doi.org/10.18848/2328-6261/CGP/V12I04/40176 

Skowronek, S. E. (2022). DENIAL: A conceptual framework to improve honesty nudges. 
Current Opinion in Psychology, 48, 101456. 
https://doi.org/10.1016/J.COPSYC.2022.101456 

Sumarna, N. (2020). Relasi Agama terhadap Konsep Gender. Jurnal Syntax Admiration, 1(6), 
737–748. 

Suryani, S., Sudrajat, B., Hendryadi, H., Saihu, M., Amalia, E., & Fathoni, M. A. (2023). 
Development of thriving at work and organizational citizenship behavior through 
Islamic work ethics and humble leadership. Asian Journal of Business Ethics, 12(1), 
1–23. https://doi.org/10.1007/S13520-022-00160-3/TABLES/6 

Tafsir Al-Quran di Malaysia, S., dan Arah Masa Depan Mustaffa Abdullah, T., Umar Gokaru, S., 
Faisal bin Abdul Ha-mid, A., Roslan Mohd Nor, M., & Author, C. (2025). Quranic Exegesis 
Studies in Malaysia: Realities, Challenges and Future Direction. Jurnal Studi Ilmu-Ilmu 
Al-Qur’an Dan Hadis, 26(1), 1–30. https://doi.org/10.14421/qh.v26i1.5779 

Galih Khalisha Qalbyna, et al./ Membongkar Budaya Patriarki: Rekonstruksi Pemahaman Peran Gender Berdasarkan Perspektif Islam 
dan Psikologi 



Az-Zahra: Journal of Gender and Family Studies Vol.6 No.1, 2025: 1-22​ 22 dari 22 

Tanjung, B. N. (2022). Factors Affecting Islamic school teacher performance in emerging 
economies: A leadership perspective. Eurasian Journal of Educational Research, 
2022(101), 268–487. https://doi.org/10.14689/EJER.2022.101.016 

Wakslak, C. J., Jost, J. T., Tyler, T. R., & Chen, E. S. (2007). Moral Outrage Mediates the 
Dampening Effect of System Justification on Support for Redistributive Social Policies. 
Psychological Science, 18(3), 267–274. 
https://doi.org/10.1111/J.1467-9280.2007.01887.X 

Wardiana, W., Fadli, A., & Masnun. (2024). Contribution of Women in the Education 
Management of Islamic Boarding School. Ulumuna, 28(1), 398–423. 
https://doi.org/10.20414/UJIS.V28I1.805 

Whyte, S. (2023). Are Fatwas Dispensable? Examining the Contemporary Relevance and 
Authority of Fatwas in Australia. Oxford Journal of Law and Religion, 11(2–3), 314–342. 
https://doi.org/10.1093/OJLR/RWAC015 

Zhussipbek, G., Tasbolat, A., & Nagayeva, Z. (2024). Interdisciplinary Approach to Overcoming 
the Persistence of Patriarchal Islamic Interpretations: Gender Equality, the 
Development of Empathy and Children’s Rights, and Insights from the Reformist 
Eurasian Scholars of Early Twentieth Century. Open Theology, 10(1). 
https://doi.org/10.1515/OPTH-2022-0243/MACHINEREADABLECITATION/RIS 

Galih Khalisha Qalbyna, et al./ Membongkar Budaya Patriarki: Rekonstruksi Pemahaman Peran Gender Berdasarkan Perspektif Islam 
dan Psikologi 


