
 

Islamisasi di Nusantara Abad Ke-17 Perspektif Sea Power: Historiografi Malaka, 

Solor dan Mataram | Moh. Yusni Amru Ghozali 

  
 

194 | H i s t o r i a  M a d a n i a  V o l u m e  9  ( 2 )  2 0 2 5  

 

Islamisasi di Nusantara Abad Ke-17 Perspektif Sea Power: 

Historiografi Malaka, Solor dan Mataram 
 

Moh. Yusni Amru Ghozali  

UNUSIA Jakarta 

Email: yusni@unusia.ac.id 

 

Abstract 
Specifically, this study seeks to break down the strategy of Islamization in the archipelago from the 

aspect of sea power (port potential). The theme of sea power was targeted in the study as a factor 

of Islamization because the 17th century Muslim traders experienced a heyday in the archipelago. 

Several studies have examined Islamization in the archipelago sourced from the coast. But, it has 

not explicitly mentioned the potential power played by ulama or umara in the Islamization strategy. 

The topic raised in this study is the Islamization of Malacca, Solor, and Mataram viewed from the 

perspective of sea power. The discourse raised is the strategy of Islamization of various potential 

aspects contained in the port such as political, social, cultural and economic aspects. The theory 

used to see multicausal in the process of Islamization is the theory of history. This study concludes 

that the pattern of cultural power built by Malacca is to build collaboration between Islamic law 

and customary law. Meanwhile, economic power is built by introducing muamalah Islam through 

symbols of fair and harmless policies. Mataram in terms of Islamization, bringing together Islamic 

students on the coast and Islamic Kejawen, through cultural policies (culture power). Meanwhile, 

Solor is more dominant in using political power through indigenization where Islamization is 

carried out by building an Islamic sultanate to accommodate the anti-colonial attitude of the local 

community. Furthermore, Islamization studies on more specific aspects are very meaningful for the 

development of Islamic historiography of the archipelago. 

 

Keywords: Archipelago, Islamization, Historiography, Sea Power, Solor History 

 

 

Pendahuluan 

Meilink-Roelofsz mengatakan bahwa letak geografis Nusantara secara 

keseluruhan berada di antara Samudera Hindia dan Lautan Cina. Oleh karena itu, 

ia menjadi wilayah transit dan tempat yang strategis bagi para pedagang dari 

berbagai bangsa untuk bertemu dan berinteraksi 1. Di Nusantara, pelabuhan 

merupakan pintu gerbang, tempat dimana berbagai bangsa dari luar datang dan dari 

pedalaman menghampiri karena hasil bumi dan kekayaan alam lebih mudah dijual 

di pantai. Di pelabuhan banyak saudagar yang siap membeli komoditas apa saja 

yang diperdagangkan. Lombard mengatakan, “Pelabuhan-pelabuhan dagang di 

pantai hidup dari perdagangan hasil bumi yang dibawa dari pedalaman dan dijual 

kepada pedagang lintas jauh 2.” Dalam peradaban maritim, pelabuhan menjadi 

 
1 M. A. P. Meilink-Roelofsz, Asian Trade and European Influence: In the Indonesian 

Archipelago between 1500 and about 1630 (Dordrecht: Springer Netherlands, 1962), 14, 

https://doi.org/10.1007/978-94-011-8850-0. 
2 Denys Lombard, Kerajaan Aceh: Jaman Iskandar Muda (1607-1636) (Jakarta: Balai 

Pustaka, 1991). 



 

Islamisasi di Nusantara Abad Ke-17 Perspektif Sea Power: Historiografi Malaka, 

Solor dan Mataram | Moh. Yusni Amru Ghozali 

  
 

195 | H i s t o r i a  M a d a n i a  V o l u m e  9  ( 2 )  2 0 2 5  

 

pusat ekonomi vital di Nusantara. Suatu kerajaan separuh kekuatannya ada di 

pelabuhan. Maka, dapat dikatakan strategi untuk menguasai Nusantara saat itu 

adalah dengan menguasai pelabuhannya.  

Pelabuhan merupakan melting pot strategis yang menghubungkan antara 

darat dan laut, antara pelabuhan dan antar pulau. Selain itu, ia menjadi titik temu 

berbagai aspek pokok kehidupan seperti ideologi, ekonomi, politik, sosial, budaya, 

dan yang lainnya Sehingga dalam konteks Islamisasi, Yatim mengatakan bahwa 

kerajaan-kerajaan Islam pada mulanya banyak berdiri di daerah pesisir atau 

pelabuhan, setelah itu, Islam masuk secara bertahap ke pedalaman. 3. Adapun 

Laffan menambahkan bahwa pola Islamisasi bukan hanya dari pelabuhan ke 

pedalaman, tapi juga port to port seperti yang dikembangkan Walisongo. Bukti 

yang diangkat Laffan adalah para Sunan yang tinggal di pesisir utara Jawa, memberi 

pengaruh besar terhadap Isalmisasi di berbagai wilayah pesisir lain di Nusantara. 

Termasuk yang dilakukan Gowa, ia aktif menyebarkan Islam dari pelabuhan ke 

pulau tetangga hingga yang lebih jauh seperti Banda, Lombok, dan Sumbawa. 

Gerakan Islamisasi port to port yang dilakukan Gowa, menurut Laffan dimotori 

oleh para sunan di Giri. Oleh karena itu, pelabuhan memiliki intensitas yang cukup 

kuat dalam mendekatkan komunitas Muslim di Nusantara. Pusat-pusat 

perdagangan menjadi simpul yang semakin mendekatkan berbagai kawasan Islam 
4. Penjelasan Laffan menegaskan peran port power dalam proses Islamisasi di 

Nusantara; bahwa pola gerakan Islamisasi, tidak hanya dari pesisir ke pedalaman, 

tapi juga dari pesisir ke pesisir. Dalam peradaban maritim, banyak hal bermula dari 

pelabuhan, termasuk Islamisasi. Oleh karena itu, penelitian ini bertujuan menggali 

pola dan kekuatan yang digunakan ulama dan kerajaan sebagai strategi Islamisasi 

yang didukung oleh keberadaan pelabuhan di Nusantara.  

Para sejarawan telah meneliti Islamisasi di Nusantara dari salurannya seperti 

yang dilakukan Tjandrasasmita, Yatim dan Al-Attas 5. Beberapa penelitian lain juga 

mengkaji tentang Islamisasi di Nusantara yang bersumber dari pantai. Seperti 

dilakukan Jahroni, yang fokus meneliti peran murid Syaikh Quro dalam 

menyebarkan Islam di wilayah Karawang pada abad ke-16 dengan menghidupkan 

institusi-institusi keagamaan di tengah masyarakat pesisir 6. Katu meneliti 

Islamisasi di Kajang, Sulawesi Selatan, yang fokus pada peran sufi dengan strategi 

cultural accommodation 7. Tapi, penelitian-penelitan tersebut belum menyebutkan 

secara eksplisit kekuatan potensial yang diperankan ulama atau umara dalam 

strategi Islamisasi. Oleh sebab itu, secara spesifik penelitian ini berupaya 

 
3 Badri Yatim, Sejarah Peradaban Islam; Dirasah Islamiyah II (Jakarta: Rajagrafindo 

Persada, 2014). 
4 Michael Laffan, The Making of Indonesian Islam (Yogyakarta: Bentang, 2015). 
5 Barsihannor ed., Islam, Literasi Dan Budaya Lokal (Makassar: Penerbit UIN Alauddin 

Press, 2014). 
6 Jajang Jahroni, “Islamisasi Pantai Utara Jawa: Menelusuri Penyiaran Islam di Tanah 

Betawi,” Jurnal Lektur Keagamaan 14, no. 2 (December 2016): 369, 

https://doi.org/10.31291/jlk.v14i2.506. 
7 Barsihannor ed., Islam, Literasi Dan Budaya Lokal. 



 

Islamisasi di Nusantara Abad Ke-17 Perspektif Sea Power: Historiografi Malaka, 

Solor dan Mataram | Moh. Yusni Amru Ghozali 

  
 

196 | H i s t o r i a  M a d a n i a  V o l u m e  9  ( 2 )  2 0 2 5  

 

melakukan break down strategi Islamisasi di Nusantara dari aspek port power 

(potensi pelabuhan) yang secara genealogis melanjutkan teori Islamisasi 

Tjandrasasmita, yang membagi Islamisasi pada saluran-saluran. Seperti saluran 

perdagangan, saluran perkawinan, saluran tasawuf, saluran pendidikan, saluran 

kesenian, dan saluran politik 8. Tema port power dibidik dalam penelitian ini 

sebagai bagian penting dari Islamisasi karena abad ke-14 dan ke-17 pedagang 

Muslim mengalami masa kejayaan di Nusantara 9. Apalagi maritim, rempah, dan 

Islam dari sejak abad ke-15 atau sebelum itu, memiliki hubungan kausalitas yang 

kokoh dalam peradaban Nusantara. 

Ada tiga wilayah kekuasaan yang diambil sebagai sample dalam penelitian 

ini yakni Malaka, Mataram dan Solor. Pijakan yang digunakan untuk memilih 

ketiga wilayah tersebut berdasarkan pertimbangan teori Taufik Abdullah yang 

membagi pola Islamisasi di Nusantara berdasarkan wilayah yakni pola Pasai, pola 

Malaka dan pola Mataram 10. Terkait Solor, meskipun tidak masuk dalam wilayah 

pola Islamisasi versi Taufik Abdullah, tetapi pertimbangannya adalah karena 

merupakan pelabuhan penting sejak zaman Majapahit pada abad ke-14 11. Solor 

memiliki pola Islamisasi yang sama dengan Mataram, dimana masyarakatnya 

masuk Islam setelah para raja. Ia memiliki karakteristik Islamisasi yang unik dalam 

memerankan power strategy yang kemudian disebut oleh Dietrich dengan 

indigenisasi 12. Berpijak pada temuan itulah penelitian ini mengangkat Solor bagian 

dari objek penting yang dibahas. Selain itu, pada abad ke-17, Islam memiliki peran 

besar dalam membangun koneksi antar kerajaan dan pelabuhan di timur Nusantara 
13 sehingga power strategy dalam proses Islamisasinya lahir dari hubungan dinamis 

antara kerajaan dan pelabuhan. Di lain pihak, Timur Nusantara harus diangkat 

dalam popularitas penelitian sejarah, sebagaimana popularitas yang semestinnya di 

zaman tersebut, tanpa peduli bagaimana modernitas telah memerlakukan Timur 

Nusantara. 

 

Metode Penelitian 

Penelitian ini mengikuti prinsip penelitian sejarah yang bersifat deskriptif-

analitis; fokus pada topik tertentu dengan mengangkat diskursus yang ada di 

 
8 Uka Tjandrasasmita, Sejarah Nasional Indonesia III, 1st ed., 1 (Jakarta: PN Balai Pustaka, 

1984), 1:188–95. 
9 Jahroni, “Islamisasi Pantai Utara Jawa.” 
10 Barsihannor ed., Islam, Literasi Dan Budaya Lokal. 
11 R.H. Barnes, “Avarice and Iniquity at the Solor Fort,” Bijdragen Tot de Taal-, Land- En 

Volkenkunde / Journal of the Humanities and Social Sciences of Southeast Asia 143, no. 2 (January 

1987): 208–36, https://doi.org/10.1163/22134379-90003326. 
12 Stefan Dietrich, “A Note on Galiyao and the Early History of the Solor-Alor Islands,” 

Bijdragen Tot de Taal-, Land- En Volkenkunde / Journal of the Humanities and Social Sciences of 

Southeast Asia 140, no. 2 (1984): 317–26, https://doi.org/10.1163/22134379-90003420. 
13 Dietrich, “A Note on Galiyao and the Early History of the Solor-Alor Islands.” 



 

Islamisasi di Nusantara Abad Ke-17 Perspektif Sea Power: Historiografi Malaka, 

Solor dan Mataram | Moh. Yusni Amru Ghozali 

  
 

197 | H i s t o r i a  M a d a n i a  V o l u m e  9  ( 2 )  2 0 2 5  

 

dalamnya 14. Topik yang diangkat dalam penelitian ini adalah Islamisasi Malaka, 

Solor, dan Mataram dilihat dengan perspektif sea power. Adapun diskursus yang 

diangkat adalah strategi Islamisasi dari berbagai aspek potensial yang terdapat di 

pelabuhan seperti aspek politik, sosial, budaya dan ekonomi. Teori yang digunakan 

untuk melihat multikausal yang ada dalam proses Islamisasi ini adalah teori sejarah. 

Dalam hal ini, ada empat langkah utama yang dilakukan yakni heuristik, kritik 

sumber, interpretasi, dan historiografi 15.  

 Melalui kajian literatur penelitian ini menjelaskan bagaimana kerajaan 

Islam Malaka, Mataram dan Solor memanfaatkan kekuatan pelabuhan sebagai 

konsep kekuatan yang menopang perekonomian, Islamisasi dan pengembangan 

wilayah mereka. Kerajaan-kerajaan Islam tersebut memahami pentingnya port 

power sebagai aktivitas ekonomi dan memanfaatkan potensinya untuk memperkuat 

posisi sebagai kerajaan maritim. Dengan penjelasan historiografi akan dijelaskan 

bagaimana Malaka, Mataram dan Solor memperhitungkan peran pelabuhan 

terutama dalam konteks sebagai fasilitas perdagangan dan memperluas jangkauan 

pasar. Termasuk sebagai tempat strategis untuk mempromosikan berbagai 

komoditi, budaya dan tradisi, secara langsung atau tidak langsung. 

 

Hasil dan Pembahasan 

Analisis Genealogis Geostrategic Islamisasi di Nusantara  

Para sejarawan memiliki kesepakatan bersama mengenai geostrategic 

penyebaran Islam di Nusantara bahwa pola yang terjadi bermula dari pelabuhan. 

Banyak ahli yang mendukung gagasan tersebut; bahwa gerakan penyebaran Islam, 

muncul dan berkembang dari pesisir atau pelabuhan, kemudian menuju ke 

pedalaman. Para sejarawan secara transmitif mengutip teori ini dari sumber yang 

sama. Diantara yang memopulerkan gagasan ini adalah Badri Yatim dalam bukunya 

Sejarah Peradaban Islam: Dirasah Islamiyah II. Badri Yatim merujuk pendapat 

S.O. Robson dalam tulisannya yang berjudul Java at Crossroads: Aspects of 

Javanese Culture History in the 14th and 15th Centuries 16. Robson sendiri mengutip 

dari Tome Pires dalam bukunya The Suma Oriental 17. Tidak ada lagi sumber lain 

yang lebih tua dari Pires, khususnya terkait penyataan bahwa Islam disebarkan dari 

pelabuhan ke pedalaman.  

Sarjana barat lain yang mengusung gagasan penyebaran Islam dari pelabuhan 

ke pedalaman dan menuangkannya dalam karya adalah Rikclefs. Pendapat Rikclefs 

tersebut kemudian dikutip oleh Ahmad Ibrahim dalam bukunya Islam di Asia 

 
14 Sartono Kartodirjo, Pendekatan Ilmu Sosial Dalam Metodologi Sejarah (Jakarta: 

Gramedia Pustaka Utama, 1990), 60–62. 
15 L. Gottschalk, Mengerti Sejarah (Yayasan Penerbit Universitas Indonesia, 1975), 32. 
16 S.O. Robson, “Java at the Crossroads; Aspects of Javanese Cultural History in the 14th and 

15th Centuries,” Bijdragen Tot de Taal-, Land- En Volkenkunde / Journal of the Humanities and 

Social Sciences of Southeast Asia 137, nos. 2–3 (1981): 259–92, https://doi.org/10.1163/22134379-

90003500. 
17 Tome Pires, Suma Oriental, vol. 1, 1 (New Delhi: AES Publication, 2005). 



 

Islamisasi di Nusantara Abad Ke-17 Perspektif Sea Power: Historiografi Malaka, 

Solor dan Mataram | Moh. Yusni Amru Ghozali 

  
 

198 | H i s t o r i a  M a d a n i a  V o l u m e  9  ( 2 )  2 0 2 5  

 

Tome Pires

S.O. Robson

Badri Yatim

M.C. Ricklefs

Ahmad Ibrahim

Tenggara 18. Badri Yatim mengutip Robson, sedangkan Ahmad Ibrahim mengutip 

Rikclefs. Baik Robson atau Rikclefs merujuk dari Tome Pires dalam bukunya The 

Suma Oriental. Skema yang memudahkan gambaran genealogi dari transmisi 

gagasan tersebut adalah sebagai berikut, 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Adapun pernyataan lengkap 19 adalah sebagai berikut, “At the time when there 

were heathens along the sea coast of Java, many merchants used to come, Parsees, 

Arabs, Gujaratees, Bengalees, Malays and other nationalities, there being many 

Moors among them. They began to trade in the country and to grow rich. They 

succeeded in way of making mosques and mollahs came from outside, so that they 

came in such growing numbers that the sons of these said Moors were already 

Javanese and rich, for they had been in these parts for about seventy years. In some 

places the hethen Javanese lords themselves turned Mohammedan, and these 

mollahs and the merchant Moors took possession of these palces. Others had a way 

of fortifying the palces were they lived, and they took pople of their own who sailed 

in their junks, and they killed the Javanese lords; and this way they made themselves 

masters of the sea coast and took over trade and power in Java.          

Laut pasti bertepi, dan jejaknya pasti berlabuh ke pantai. Atau, bahasa 

Tjandrasasimita, “Sejauh-jauh kapal berlayar, sekali kelak ia masuk ke pelabuhan.” 
20. Ungkapan menegaskan bahwa setelah sea power adalah sea coast power atau 

port power yang itu dimanfaatkan secara baik ulama Nusantara sebagai strategi 

penyebaran Islam di Nusantara, khususnya pada abad ke-17. 

 

Peradaban Maritim di Nusantara 

Menjelaskan periodesasi kemaritiman Nusantara bisa dengan mengacu pada 

periodesasi Nusantara itu sendiri. Meskipun penting dalam membahas kemaritiman 

di Nusantara ini mencari wilayah mana yang pertama kali menjadi pusat maritim, 

termasuk dinamika perubahan pusat maritim karena pengaruh komoditas dagang 

dan logistik pada masa-masa Nusantara dan isu-isu strategis lainnya.         

Lopa dalam bukunya Djalanja Revolusi Indonesia Membebaskan Irian Barat 

membagi sejarah Indonesia menjadi tiga periode yakni tahun 0-600 Masehi. Pada 

 
18 Badri Yatim, Sejarah Peradaban Islam; Dirasah Islamiyah II (Jakarta: Rajagrafindo 

Persada, 2014). 
19 Tome Pires, The Suma Oriental (London: The Hakluyt Society, 1944). 
20 Uka Tjandrasasmita, ed., Sejarah Nasional Indonesia III (Jakarta: PN Balai Pustaka, 1984). 



 

Islamisasi di Nusantara Abad Ke-17 Perspektif Sea Power: Historiografi Malaka, 

Solor dan Mataram | Moh. Yusni Amru Ghozali 

  
 

199 | H i s t o r i a  M a d a n i a  V o l u m e  9  ( 2 )  2 0 2 5  

 

periode ini, Lopa, mengusung kisah Valmiki tentang Yawa-dwipa. Periode kedua 

adalah antara tahun 600 hingga 1500 Masehi, dimana Lopa menjelaskan secara 

garis besar tentang dua kerajaan besar yakni Sriwijaya dan Majapahit. Dan, pada 

periode ketiga antara tahun 1500 hingga tahun 1945, Lopa menjelaskan tentang 

kerajaan-kerajaan pasca Majapahit hingga berdirinya negara Indonesia 21.   

Berbeda halnya dengan Reni, dimana ia dalam menulis sejarah maritim, 

mengacu pada tiga kerajaan besar dimana ia mengawali dari periode Sriwijaya 

(Abad ke-7-13), periode Majapahit (abad ke-8-15), periode Demak (abad ke-15-

16), lalu pasca kemerdekaan RI 22. Reni tidak menjelaskan secara eksplisit pasca 

abad ke-16 hingga kemerdekaan Indonesia tentang kemaritiman. Ada 

kemungkinan, ceruk kosong ini memiliki relasi dengan isu jalur darat yang 

dibangun oleh Deandels sehingga mengurai potensi kemaritiman di Nusantara.     

Menurut Valmiki yang hidup jauh sebelum Masehi dalam Ramayana-nya ada 

satu wilayah yang disebut dengan Yava-dwipa, tepatnya pada Canto XL 23. Yava 

atau yawa dalam bahasa Sanskerta artinya adalah jelai sedangkan dwipa sendiri 

memiliki makna pulau, jadi yawa-dwipa artinya adalah pulau jelai 24. Disebut juga 

dalam Ramayana nama Jambu-dwipa 25. Adapun yang dimaksud dengan pulau 

Yawa-dwipa adalah pulau Jawa dengan perdebatan akademik yang pelik 26. Seperti 

halnya suwarna-dwipa artinya pulau emas yang dimaksud adalah Sumatra 27. Yawa-

dwipa ini dari sebelum Masehi sudah menjalin hubungan dengan Cina bahkan telah 

mengirim utusan ke sana 28. Hall juga menyebut bahwa probabilitas hubungan 

Nusantara dengan India sudah terjalin sejak zaman pra sejarah melalui pelabuhan-

pelabuhan bagian barat Nusantara 29.  

Warsito menambahkan bahwa Jawa (Yawa-dwipa) memiliki teknologi 

perkapalan lebih canggih dibanding wilayah lain di Nusantara 30. Meskipun tidak 

dijelaskan secara detail keunggulan teknologi kapal Yawa-dwipa, paling tidak 

pernyataan Warsito menyiratkan adanya kontestasi teknologi kapal di Nusantara 

 
21 Baharudin Lopa, Djalanja Revolusi Indonesia Membebaskan Irian Barat (Jakarta: 

Perusahaan Pertjetakan Negara Djakarta, 1962). 
22 Wa Ode Reni, “Sejarah Maritim Indonesia,” Journal of International Multidisciplinary 

Research 2, no. 6 (2024): 120–27. 
23 Maharsi Valmiki, “Srimad Valmiki Ramayana,” Gita Press, 2020, 

https://ia800509.us.archive.org/28/items/valmiki-ramayana-gita-press-

english/Valmiki%20Ramayana%20Gita%20Press%20English.pdf. 
24 Waruno Mahdi, “Yavadvipa and the Merapi Volcano in West Sumatra,” Archipel 75, no. 

1 (2008): 111–43, https://doi.org/10.3406/arch.2008.4083. 
25 Valmiki, “Srimad Valmiki Ramayana.” 
26 Mahdi, “Yavadvipa and the Merapi Volcano in West Sumatra.” 
27 Pijnappel, “Ptolemaeus En de Indische Archipel,” Bijdragen Tot de Taal-, Land- En 

Volkenkunde, 1, vol. 17 (January 1870): 33–68, https://brill.com/view/journals/bki/17/1/article-

p36_14.xml?language=en. 
28 Sartika Intaning Pradhani, “Sejarah Hukum Maritim Kerajaan Sriwijaya dan Majapahit 

dalam Hukum Indonesia Kini,” Lembaran Sejarah 13, no. 2 (February 2018): 186, 

https://doi.org/10.22146/lembaran-sejarah.33542. 
29 D G E Hall, A History of South-East Asia (London: Macmillan Education UK, 1981), 

https://doi.org/10.1007/978-1-349-16521-6. 
30 Pradhani, “Sejarah Hukum Maritim Kerajaan Sriwijaya dan Majapahit dalam Hukum 

Indonesia Kini.” 



 

Islamisasi di Nusantara Abad Ke-17 Perspektif Sea Power: Historiografi Malaka, 

Solor dan Mataram | Moh. Yusni Amru Ghozali 

  
 

200 | H i s t o r i a  M a d a n i a  V o l u m e  9  ( 2 )  2 0 2 5  

 

jauh sebelum Sriwijaya. Bukti-bukti tersebut mengindikasikan terbangunnya 

peradaban maritime di Yawa-dwipa. Peradaban yang selanjutnya dijaga 

kelestariannya oleh kerajaan-kerajaan besar setelah Yawa-dwipa seperti Sriwijaya, 

Majapahit, Demak, serta kerajaan-kerajaan lain 31. Pernyataan Warsito dan Hall 

tersebut mengusik adanya ulasan yang detail tentang kemaritiman Yawa-dwipa 

sehingga ia menjadi titik mula periode kemaritiman di Nusantara. Untuk 

menjelaskan itu, tentu membutuhkan usaha yang maksimal, mengingat Valmiki 

sendiri dalam Ramayana saat menggambarkan Yava-dwipa lebih banyak menyebut 

gunung dan hutan. Meskipun ada kata kunci yang bisa dijadikan clue untuk 

menjelaskan kemaritiman, semisal dalam terjemahan Bahasa Inggris Ramayana 

ada kalimat, “crossing by sheer”, “shore of the sea”, “scour the most dreadful 

islands” dan yang  lain 32.  

 Pada abad-abad setelahnya dikenal juga nama-nama lain dari Yawa-dwipa 

dalam catatan para ahli dan petualang. Ptolemy menyebutnya dengan Iabadius yang 

terkenal pulau ini dengan emas dan jelainya 33. Wilkinson lebih detail menguraikan 

Iabadius berasal dari Iabadiou atau Iava-diou, atau Iva-dvipa, yang memiliki arti 

the land of millet atau the land of grain yakni ladang jagung atau ladang biji-bijian. 

Lebih lanjut Wilkinson menegaskan adanya hubungan Yawa-dwipa dengan bangsa 

India, tapi dia merujuk pada pendapat ahli dari Belanda yang meyakini bahwa 

orang-orang India tidak menetap di Yawa-dwipa, hanya hubungan dagang dengan 

penduduk lokal dan singgah sementara 34.  

 Setelah Ptolemy, data lain yang menguatkan adanya rute laut yang sudah 

terbentuk dari awal abad Masehi adalah catatan perjalanan Shi Fa Hian. Di jelaskan 

dalam catatan perjalanan Fa Hian ketika berangkat ke Ceylon dalam 90 hari 

perjalanan kapalnya bocor dan singga di Ye-pho-thi. Di sana, Fa Hian singgah 

selama 5 bulan lamanya. Mayoritas penduduknya menurut amatan Fa Hian 

mengikuti ajaran Brahmana  35. Lebih detail Rawlinson menafsirkan dari 

penggambaran dalam catatan perjalanan Fa Hian, Jawa pada awal abad Masehi 

merupakan entrepot Asia Tenggara, sebandaing dengan Arabian Port 36. 

 Rawlinson menjelaskan bahwa wilayah Ye-pho-thi ini mendapatkan 

kunjungan lagi oleh petualang lain yakni Ibnu Batuta pada abad ke-14 Masehi 37. 

Identitas Nusantara, khususnya Jawa dan Sumatra sebagai destinasi dalam 

 
31 Ismail Ali, Singgih Tri Sulistiyono, and Encep Supriatna, “Memertabatkan Semula Sejarah 

Maritim Sebagai Suatu Disiplin dan Cadang Ilmu dalam Mendepani Perkembangan Semasa Ilmu 

Kelautan Modern,” Jurnal Kemaritiman: Indonesian Journal of Maritime 2, no. 2 (December 2021): 

68–93, https://doi.org/10.17509/ijom.v2i2.40659. 
32 Valmiki, “Srimad Valmiki Ramayana.” 
33 H.G. Rawlinson, Intercourse between India and the Western World from the Earliest Times 

to the Fall of Rome (Cambridge: Cambridge Univ Press, 1916). 
34 R.J. Wilkinson, “Early Indian Influence in Malaysia,” JRASMB, 1935. 
35 H. H. Wilson, “Art. VIII.— Account of the Foe Kúe Ki, or Travels of Fa Hian in India,” 

Journal of the Royal Asiatic Society 5, no. 9 (January 1838): 108–40, 

https://doi.org/10.1017/S0035869X00015185. 
36 Rawlinson, Intercourse between India and the Western World from the Earliest Times to 

the Fall of Rome. 
37 Rawlinson, Intercourse between India and the Western World from the Earliest Times to 

the Fall of Rome. 



 

Islamisasi di Nusantara Abad Ke-17 Perspektif Sea Power: Historiografi Malaka, 

Solor dan Mataram | Moh. Yusni Amru Ghozali 

  
 

201 | H i s t o r i a  M a d a n i a  V o l u m e  9  ( 2 )  2 0 2 5  

 

peradaban maritim, sejak abad sebelum Masehi sudah diakui dunia. Meskipun dari 

data-data sejarah tersebut masih menunjukkan keberadaan Nusantara sebagai objek, 

yang dikunjungi para petualang dan pedagang. Mulai dari catatan Valmiki, 

Ptolemy, Fa Hian, dan Ibnu Batuta, Nusantara tergambarkan secara kronologis dari 

perspektif maritimnya. Tapi, jika melihat pada teori Laughton pertukaran ide dan 

gagasan melalui interaksi yang sudah terjalin tidaklah mustahil terjadi sehingga 

masyarakat pada saat itu saling mengadopsi dan meniru 38. Dalam konteks ini bisa 

dalam teknologi perahu, navigasi dan termasuk juga jalur laut.    

 Horidge lebih tegas mengatakan bahwa masyarakat Nusantara telah 

menguasai teknologi pembuatan perahu atau kapal, termasuk navigasi sejak 

berabad-abad lamanya; sejak penutur Austronesia migrasi dari Formosa ke 

Nusantara 39. Kira-kira 4000 tahun yang lalu 40. Bukti-bukti lain juga ditemukan 

dalam bentuk gambar cadas di beberapa wilayah seperti di Sulawesi Tenggara dan 

Sulawesi Selatan. Berbagai macam motif perahu digambarkan dengan jelas 41. 

Masyarakat Nusantara telah ikut andil dalam kemajuan teknologi kapal dalam 

peradaban maritim semakin terbukti dengan ditemukannya situs kapal kuno di 

Punjulharjo, Rembang pada tahun 2008. Diduga kapal kuno ini dibuat pada abad 

ke-7 Masehi 42. Tidak hanya di Punjulharjo, di beberapa wilayah lain juga 

ditemukan artefak perahu, seperti di Indramayu dan Cirebon.  

  Maritim adalah bagian dari body of knowledge dalam kajian Nusantara. 

Melihat maritim dari berbagai aspeknya merupakan nafas penelitian di Nusantara 

sebagai negeri kepulauan. Dalam penelitian ini periodesasi maritim menjadi 

perspektif untuk menelisik faktor-faktor genealogis terkait kehadiran Islam di 

Nusantara. Peradaban maritim Nusantara yang sudah megah sejak awal abad 

Masehi, menunjukkan proses terbangunnya naluri bangsa yang terbuka dengan 

kehadiran berbagai budaya, tradisi dan agama. Islam hadir di tengah-tengah 

masyarakat Nusantara, sewajar dan semudah dengan kehadiran berbagai agama dan 

kepercayaan yang lain. Kebijaksanaan dari ajaran agama yang lebih dahulu 

berkembang telah membentuk masyarakat Nusantara yang kosmopolit dan 

berperadaban luhur.   

 

Power Maritim Nusantara dalam Proses Islamisasi  

Sejarah panjang fungsi laut sebagai tumpuan ekonomi, politik dan budaya 

negara kepulauan (archipelago), tidak bisa diabaikan. Seorang kapten Amerika, 

A.T. Mahan bahkan menemukan teori tentang sea power yang menjadi bagian dari 

judul bukunya itu sendiri, The Influence of Sea Power Upon History 1660-1783. 

 
38 Leonard G. Carr Laughton, Old Ship Figure-Heads and Sterns (New York: Dover 

Publications, 2011). 
39 A. Horridge, Perahu Layar Tradisional  Nusantara (Yogyakarta: Penerbit Ombak, 2015). 
40 Truman Simanjuntak, “Progres Penelitian Austronesia Di Nusantara.,” AMERTA 33, no. 1 

(June 2015): 25, https://doi.org/10.24832/amt.v33i1.211. 
41 A.A. Oktaviana, “Teknik Menggerakkan Perahu Yang Terekam Dalam  Seni  Cadas  

Sebagai Kekayaan Seni Dan Maritim    Di Indonesia.,” in Arkeologi Untuk  Publik, Rahardjo, S. 

(Ed) (Jakarta: Ikatan Ahli Arkeologi Indonesia, 2012). 
42 Asyhadi Mufsi Sadzali, “EVALUASI KONSERVASI PERAHU KUNO PUNJULHARJO 

DAN PENGEMBANGAN OBJEK DI MASA DEPAN DALAM PERKUATAN IDENTITAS,” 

Titian: Jurnal Ilmu Humaniora 2, no. 1 (2018), https://online-journal.unja.ac.id/index.php/titian. 



 

Islamisasi di Nusantara Abad Ke-17 Perspektif Sea Power: Historiografi Malaka, 

Solor dan Mataram | Moh. Yusni Amru Ghozali 

  
 

202 | H i s t o r i a  M a d a n i a  V o l u m e  9  ( 2 )  2 0 2 5  

 

A.T. Mahan menjelaskan tentang pengaruh dan unsur-unsur kekuatan laut dalam 

sejarah panjang peradaban dunia. Ia menganalisis berbagai peperangan yang terjadi 

di laut, antara Inggris dan Prancis, Inggris dengan Spanyol, dan berbagai 

peperangan lain di Eropa. A.T. Mahan mengatakan, “It is easy to say in a general 

way, that the use and control of the sea is and has been a great factor in the history 

of the world 43.” Kekuatan laut yang disorot A.T. Mahan ini merupakan perspektif 

yang kokoh untuk menjadi acuan penelitian ini dalam melihat Nusantara yang 

peradabannya dibangun dari maritim 44. 

Bagi A.T. Mahan, unsur utama kekuatan laut adalah dua yakni sea dan naval 
45. Ini karena dia melihat dari berbagai peristiwa peperangan yang terjadi di laut. 

Tapi, perlu dicatat bahwa mereka yang berperang di laut adalah orang-orang 

daratan dan pasti akan kembali ke darat. Kekuatan laut (sea power) tidak berhenti 

di laut, ia akan dibawa pengaruhnya ke pusat-pusat kekuasaan yang berada di 

daratan, sebagai titik bermula dan kembali. Wilayah darat yang menjadi 

persinggahan dalam peradaban maritim adalah wilayah pesisir (sea coast) atau 

pelabuhan.  

Soeharto, Presiden RI kedua, menyampaikan pendapat yang menarik. Ia 

mengatakan, “Sebagai negara kepulauan dan bangsa pelaut, pelabuhan sejak 

dahulu kala merupakan bagian yang sangat penting dalam kehidupan kita. Bukan 

saja menjadi pintu gerbang yang menampung arus lalu lintas orang dan barang, 

akan tetapi juga menjadi tepat perantara untuk tumbuhnya perdagangan dan 

kebudayaan dalam daerah dan masyarakat yang bersangkutan 46.” Menurut 

Soeharto, pelabuhan memiliki pengaruh yang besar terhadap tumbuhnya 

perdagangan dan kebudayaan. Secara tersirat, kekuatan ekonomi (economic power) 

dan kekuatan budaya (culture power) adalah unsur utama pelabuhan. Sea power 

melahirkan port power, dan port power didukung oleh economic power dan culture 

power.   

Pada abad ke-15, ketika peradaban dunia bertumpu pada maritim; banyak 

kota-kota kosmopolit tumbuh di berbagai wilayah di pesisir dunia. Sebagian 

sejarawan menyebut kota-kota ini dengan emporium atau emporia. Beberapa 

emporia yang terkenal pada masa itu adalah Aden dan Mocha di Laut Merah, 

Muskat, Bandar Abas, dan Hormuz di Teluk Persia, Kambai dan Kalikut di Laut 

Arab, Satgaon di Teluk Benggala, Khanfu (Kanton) Zaiton, dan Nanking di Laut 

Cina, dan Malaka di Selat Malaka 47. Emporia Nusantara diwakili Malaka, termasuk 

dalam rute perjalanan maritim internasional. Keberadaannya, mendorong lahirnya 

pelabuhan-pelabuhan kecil yang menopang sebagai transit dan pusat banyak 

 
43 Alfred Thayer Mahan, The Influence of Sea Power Upon History 1660-1783 (New York: 

Dover Publications, Inc, 1987). 
44 Jennifer L. Gaynor, “Maritime Southeast Asia: Not Just a Crossroads,” Association for 

Asian Studies 9, no. 2 (2014): 17–18. 
45 Mahan, The Influence of Sea Power Upon History 1660-1783. 
46 Soeharto, Kumpulan Pidato-pidato Presiden dibidang Politik dan Keamanan (Polkam) 

Tahun 1977-1978, 1st ed., vol. 1, Jakarta: Departemen Penerangan RI, 1978. 
47 R.Z. Leirissa, G.A. Ohorella, and Yuda B. Tangkilisan, Sejarah Perokonomian Indonesia 

(Jakarta: Departemen Pendidikan dan Kebudayaan RI, 1996). 



 

Islamisasi di Nusantara Abad Ke-17 Perspektif Sea Power: Historiografi Malaka, 

Solor dan Mataram | Moh. Yusni Amru Ghozali 

  
 

203 | H i s t o r i a  M a d a n i a  V o l u m e  9  ( 2 )  2 0 2 5  

 

aktivitas, mulai dari politik, ekonomi, budaya, agama dan lainnya. Beberapa pakar 

menyebutnya dengan transito atau enterpot.  

Berpijak pada pertumbuhan kota pantai atau emporia yang pesat, terutama 

setelah Malaka jatuh ke tangan Portugis, mendorong geostrategi kolonialis untuk 

menguasai Nusantara dari pesisir, bukan dari pedalaman. Sebagaimana saudagar-

saudagar Muslim, baik dari India ataupun Persia, menggunakan kekuatan emporia 

ini untuk melakukan Islamisasi ke pedalaman. Mereka membangun economic 

power dan cultural power dari pelabuhan.  

 

Islamisasi di Malaka  

Diantara kerajaan Nusantara yang sejak awal memiliki pengaruh besar 

lantaran faktor geografis, khususnya pada pelabuhannya, adalah Malaka (803-

917H/1400-1511M). Malaka dikenal dengan sebutan “pintu gerbang” Nusantara  48. 

Oleh karenanya, ia memiliki peran kontrol terhadap siapa saja yang singgah, 

terutama yang masuk wilayah kekuasaan Malaka. Posisi strategis yang dimiliki 

Malaka, menjadikannya sebagai pusat pertemuan. Malaka adalah kota pelabuhan 

yang metropolis dan kosmopolitan. Murphey menyebutnya dengan port cities (kota 

pantai) 49.  

 Berangkat dari pelabuhan, Malaka secara politis membangun hubungan 

bilateral yang baik dan resmi dengan kerajaan-kerajaan dari Jawa, termasuk juga 

Kerajaan Pasai 50 dan para pedagang luar Nusantara dalam skala internasional 51. 

Hubungan ini aset penting bagi Malaka karena dari sana kesejahteraan kerajaan dari 

berbagai aspeknya dibangun. Secara mutual, Malaka membutuhkan peran Jawa 

terkait suplai bahan pangan untuk kebutuhan kerajaan. Di sisi lain, kedatangan 

banyak pedagang dari berbagai wilayah—seperti Arab, India, Cina, dan yang lain—

adalah potensial market yang akan menjadi target konsumen komoditi yang dimiliki 

Malaka. Pasai adalah produsen lada terbesar di Nusantara, yang menjadi daya tarik 

pedagang Cina untuk singgah 52. Selat Malaka menjadi titik kumpul banyak bangsa 

sehingga terbentuk akulturasi budaya dan identitas masyarakat yang spesifik. 

Malaka merupakan kantong strategis bagi perkembangan budaya dan ekonomi 

Nusantara 53. Keduanya ini diperankan Malaka dengan baik dalam proses Islamisasi 

yang juga menjadi kebutuhannya dalam menancapkan hegemoni dan kekuasaan di 

kepulauan Nusantara. Intensitas dan jejaring kesultanan Islam di abad ke-17 

menggambarkan kuat bahwa Islamisasi merupakan kebutuhan para raja, bukan 

mayor interest para ulama. Artinya, Islamisasi merupakan patronasi penguasa atas 

 
48 Taufik Abdullah, ed., Sejarah Umat Islam Indonesia, vol. 1 (Jakarta: Majlis Ulama 

Indonesia, 1991). 
49 Rhoads Murphey, “On Evolution,” in Brides of the Sea: Port Cities of Asia from the 16th-

20th Centuries, ed. Frank Broeze (Kinsington: New South Wales University Press, 1989). 
50 Tjandrasasmita, Sejarah Nasional Indonesia III. 
51 Edyar, ed., Sejarah Peradaban Islam, Busman (Jakarta: Pustaka Asatruss, 2009). 
52 Tjandrasasmita, Sejarah Nasional Indonesia III. 
53 Libra Hari Inagurasi, “SITUS PANTAI LHOK CUT DAN LUBUK SEBAGAI 

PELABUHAN KOSMOPOLITAN DI SELAT MALAKA ABAD KE 13—15,” PURBAWIDYA: 

Jurnal Penelitian dan Pengembangan Arkeologi 10, no. 1 (July 2021): 1–16, 

https://doi.org/10.24164/pw.v10i1.351. 



 

Islamisasi di Nusantara Abad Ke-17 Perspektif Sea Power: Historiografi Malaka, 

Solor dan Mataram | Moh. Yusni Amru Ghozali 

  
 

204 | H i s t o r i a  M a d a n i a  V o l u m e  9  ( 2 )  2 0 2 5  

 

ulama 54. Ulama mendapat “kontrak kerja” yang tidak tertulis untuk menyebarkan 

Islam demi kokohnya kekuasaan raja atau sultan. Dalam konteks ini, ekonomi dan 

budaya diperankan sebagai power strategy bukan berangkat dari konsep 

kapitalisme, sehingga ekonomi menjadi “alat paksa” untuk menganut Islam. Tetapi, 

wajah Islam yang positif dalam konsep dan sistem ekonomi yang dibangun Malaka, 

menjadi daya tarik memikat.    

Kerajaan Malaka ketika masih Hindu, sudah memberikan kesempatan kepada 

ulama untuk mengembangkan ajaran Islam di wilayahnya. Bahkan, umat Islam 

diberi hak istimewa untuk mendirikan masjid 55. Kebijakan politik Malaka 

cenderung pluralis dari sejak awal sebelum menjadi Islam. Nilai-nilai pluralisme 

dalam kebijakan politik penguasa Malaka berangkat dari wawasan geopolitis dan 

geostrategis yang ada. Kesadaran akan pentingnya letak geografis Malaka telah 

mendewasakan dalam mengelola hubungan bilateral dan membangun peradaban. 

Berbagai kebijakan politisnya, tidak hegemonik dan otoriter. Inilah bekal cultural 

power yang secara genealogis sudah terbangun sejak lampau dan selanjutnya 

menjadi kapital utama dalam gerakan Islamisasi yang dilakukan Malaka.  

Pola cultural power Malaka dalam menyebarkan Islam ke Nusantara 

diantaranya adalah dengan membangun hukum yang kolaboratif antara hukum 

Islam dan hukum adat setempat. Konstruksi hukum Islam yang ditegakkan Malaka 

tidak bersifat reduktif terhadap hukum adat. Wajah hukum Islam yang diterapkan 

Malaka mengokohkan eksistensi hukum adat yang sudah berlaku 56. Malaka 

mengekspresikan itu dalam berbagai regulasi yang ada di pelabuhan. Diantara 

produk yang dapat menjadi bukti adalah keberadaan Undang-undang Malaka yang 

salah satu paragrafnya menyatakan 57, “Adapun jikalau mencuri, maka tertangkap 

lalu dibunuhnya, maka kenalah denda akan dia setengah harganya, dan setengah 

akan menteri dan setengah akan tuannya, karena taksirnya tiada dengan setahu 

materi. Adapun pada hukum Allah, orang mencuri itu tiada harus dibunuh, 

melainkan dipotong tangannya.”    

 Redaksi yang digunakan dalam kutipan Undang-Undang Malaka dengan 

memilih diksi “hukum Allah”, bukan “hukum Islam” adalah bentuk komunikasi 

publik yang lahir dari kebijaksanaan dan perspektif budaya yang luas. Istilah 

“hukum Allah” dengan menyandarkan kata hukum pada nama Tuhan bukan nama 

agama, lebih ranah publik dan inklusif, ketimbang menyandarkannya pada kata 

“Islam” yang cenderung eksklusif dan terbatas. Kutipan undang-undang tersebut 

sekaligus mengenalkan secara tidak langsung hukum Islam sebagai sanksi alternatif 

yang lebih humanis daripada membunuh pelakunya. Hal ini menunjukkan bahwa 

hukum Islam lebih mengesankan nilai-nilai yang positif di tengah masyarakat 

 
54 Carool Kersten, Mengislamkan Indonesia: Sejarah Peradaban Di Nusantara, 2nd ed., vol. 

1 (Jakarta: Baca, 2017). 
55 Tjandrasasmita, Sejarah Nasional Indonesia III. 
56 Hasan Basori, “Hukum Islam Nusantara: Diaspora Undang-Undang Malaka di Kesultanan 

Aceh Abad Ke-17,” Tashwirul Afkar 38, no. 02 (December 2020), 

https://doi.org/10.51716/ta.v38i02.23. 
57 Basori, “Hukum Islam Nusantara.” 



 

Islamisasi di Nusantara Abad Ke-17 Perspektif Sea Power: Historiografi Malaka, 

Solor dan Mataram | Moh. Yusni Amru Ghozali 

  
 

205 | H i s t o r i a  M a d a n i a  V o l u m e  9  ( 2 )  2 0 2 5  

 

Nusantara 58. Reid dalam bukunya Asia Tenggara dalam Kurun Niaga 1450-1680, 

menggambarkan tentang kejamnya hukuman di Nusantara sehingga karena utang 

yang tidak dibayar orang bisa dihukum mati, berzina dihukum mati, mencuri kuda, 

bahkan sekadar mencuri piring bisa dihukum mati. Paragraf yang dikutip dari 

Undang-undang Malaka diatas bagian dari upaya penggeseran budaya hukum tidak 

manusiawi yang sebelumnya berjalan di Nusantara. Hukum Islam yang diterapkan 

Malaka lebih manusiawi dan masuk akal. Islam lebih cepat diterima oleh 

masyarakat Malaka karena nilai-nilai luhur yang dirasakna langsung dalam 

kehidupan sehari-hari, seperti dalam perdagangan dan yang lain. Penyebaran 

doktrin-doktrin hukum Islam ini dikokohkan melalui karya tulis yang menyebar di 

tengah-tengah masyarakat, khususnya fikih Mazhab Syafi’i 59.     

 Tradisi perbudakan menurut Reid merupakan tradisi yang tumbuh kuat di 

kota-kota maritim di Nusantara, tapi menurun drastis setelah Islam berkuasa pada 

wilayah-wilayah tertentu seperti Makassar. Jawa bahkan berhenti mengeskpor 

budak setelah dikuasai Islam. Data yang digunakan Reid cukup kuat ketika ia 

menegaskan Islamisasi memiliki dampak yang signfikan terhadap budaya 

perbudakan di Nusantara karena adanya larangan akan hal itu terhadap sesama 

Muslim 60. Humanisme Islam yang diatur dalam undang-undang kerajaan mengenai 

larangan perbudakan sesama Muslim, merupakan cultural power dalam proses 

Islamisasi. Di wilayah Islam, cara yang paling efektif untuk keluar dari belenggu 

perbudakan adalah dengan masuk Islam. Saudagar-saudagar Muslim yang datang 

membawa budak dan tinggal di berbagai pelabuhan di Nusantara juga mengenalkan 

regulasi yang jelas mengenai budak dalam tradisi hukum Islam. Sultan Malaka juga 

memiliki budak yang banyak dan dipekerjakan, tetapi sultan memberikan makan, 

bahkan memberi kesempatan untuk mencari pekerjaan di sela-sela mereka istirahat 

agar mendapat penghasilan 61.  

Adapun pola economic power yang dikembangkan Malaka sebagai strategi 

Islamisasi adalah penerapan kebijakan-kebijakan perniagaan yang sebelumnya 

masyarakat adat tidak memiliki perangkat hukum yang mengatur. Malaka dengan 

hukum Islam yang diterapkan mampu menjawab berbagai persoalan, misalnya 

terkait masalah investasi, ketentuan hukum bagi orang yang jatuh pailit, waris dan 

yang lain 62. Dalam konteks economic power, Malaka berhasil mengenalkan hukum 

muamalah Islam melalui simbol-simbol kebijakan yang dirasakan adil dan tidak 

merugikan pihak manapun.    

 

Islamisasi di Mataram  

Di Jawa, pada masa Sultan Agung (1613-1646), khususnya wilayah 

kekuasaan Mataram, kota-kota pelabuhan (ports cities) dikendalikan secara ketat 

 
58 Fahmi Ardi, Muhammad Mabrur, and Viyan Hendra E. A., “Sejarah dan Kekuatan Hukum 

Perdata Islam di Indonesia,” Law & Justice Review Journal 1, no. 1 (June 2021): 7–11, 

https://doi.org/10.11594/lrjj.01.01.02. 
59 Anthony Reid, Asia Tenggara dalam Kurun Niaga 1450-1680, Jilid 1: Tanah Dibawah 

Angin (Jakarta: Pustaka Obor Indonesia, 2014). 
60 Reid, Asia Tenggara dalam Kurun Niaga 1450-1680, Jilid 1: Tanah Dibawah Angin. 
61 Reid, Asia Tenggara dalam Kurun Niaga 1450-1680, Jilid 1: Tanah Dibawah Angin. 
62 Reid, Asia Tenggara dalam Kurun Niaga 1450-1680, Jilid 1: Tanah Dibawah Angin. 



 

Islamisasi di Nusantara Abad Ke-17 Perspektif Sea Power: Historiografi Malaka, 

Solor dan Mataram | Moh. Yusni Amru Ghozali 

  
 

206 | H i s t o r i a  M a d a n i a  V o l u m e  9  ( 2 )  2 0 2 5  

 

oleh keraton. Hingga para bupati pun tidak bisa berdagang di pelabuhan tanpa dapat 

izin dari keraton (Leirissa et al., 1996). Menurut catatan sejarah, Mataram memulai 

kekuasaan dari penaklukan pantai, sebagaimana dikatakan Laffan, “Raja ini 

mengawali kekuasaannya dengan menundukkan pantai utara dan memungkasi 

rangkaian kemenangannya dengan penjarahan Surabaya pada 1625 63.” Antara 

tahun 1620-1625 adalah masa yang digunakan secara intensif oleh Sultan Agung 

melakukan ekspansi ke wilayah-wilayah pantai di Jawa Timur dan Madura 64.  

Menurut Brandes sebagaimana dikutip Sugiyarto 65 dalam pemerintahan 

Mataram Islam sistem pemerintahan terbagi dalam empat teritorial utama yakni 

Kuthagara atau Kuthanegara, ini merupakan pusat pemerintahan. Lapisan kedua 

adalah Negara Agung, atau Tanah Lungguh, ini merupakan ring satu pemerintahan. 

Lalu, ada lapisan ketiga yakni Manca Negara, dan lapisan paling jauh adalah 

Pasisiran. Pasisiran ini terbagi menjadi dua yakni Pasisiran Wetan dan Pasisiran 

Kulon. Pasisiran Kulon meliputi Brebes, Bentar, Lebaksiyu, Tegal, Pemalang, 

Batang, Kendal, Demak, dan Kaliwungu. Sedangkan Pasisiran Wetan meliputi 

Jepara, Kudus, Cengkal, Pati, Juwana, Rembang, Pajangkungan, Lasem, Tuban, 

Sedayu, Lamongan, Gresik, Surabaya, Pasuruan, Bangil, Banyuwangi, 

Blambangan dan Madura.  

Melihat data di atas, tampak bahwa wilayah pantai yang menjadi kekuasaan 

Mataram sangat luas. Sehinga wajar bila Maratam dalam sistem pemerintahannya 

menggabungkan double power yakni pedalaman dan pesisir. Pusat pemerintahan 

dan pusat perdagangan sinergis dalam satu kontrol kekuasaan sehingga keduanya 

menjadi kekuatan utama yang tak terpisahkan. Ini merupakan warisan dari sistem 

pemerintahan Jawa pada masa pra-kolonial. Dalam hal ini konsentrasi kekuasaan 

bersifat dinamis sehingga perpindahan pusat kekuasaan dari pedalaman ke pesisir 

atau sebaliknya, memungkinan dilakukan dalam pemerintahan Jawa pra-kolonial. 

Misalnya, pada masa Pangeran Wirabraja yang mendirikan keraton di Bonang-

Binangun lantaran tempat tersebut menjadi pusat perdagangan kaum Muslim yang 

datang dari Tuban, Gresik dan Ampel 66. Pernah juga terjadi, masa dimana 

pelabuhan Lasem dan pelabuhan lain di Jawa sepi, tepatnya setelah kejatuhan 

Majapahit sehingga perdagangan di wilayah pesisir melemah. Tapi, sejak 

pelabuhan kembali mengalami pertumbuhan karena pesisir Jawa dikuasai Islam, 

Mataram memindahkan pusat kotanya dari pedalaman ke pesisir 67.  

Melihat potensi teritorial yang dimiliki Mataram, maka melanjutkan sistem 

double power Jawa pra kolonial menjadi mutlak dan otomatis. Apalagi jika melihat 

luasnya wilayah Pesisiran Mataram, tidak mungkin hanya fokus pada pedalaman 

 
63 Laffan, The Making of Indonesian Islam. 
64 Ni Putu Yuniarika Parwati, “Pengaruh Penyerangan Sultan Agung Ke Batavia Terhadap 

Kondisi Politik Dan Ekonomi Mataram Tahun 1613-1646,” Social Studies: Jurnal Pendidikan Dan 

Ilmu-Ilmu Sosial 2, no. 2 (2014). 
65 Sugiyarto Sugiyarto, Agustinus Supriyono, and Endah Sri Hartatik, “Nobility and Land 

System in the Pre-Colonial Era of the Surakarta and Yogyakarta Kingdoms,” Paramita: Historical 

Studies Journal 30, no. 2 (September 2020): 208–17, 

https://doi.org/10.15294/paramita.v30i2.23692. 
66 Nurhadi Rangkuti, “Kajian ‘Arkeologi Situs Masa Sejarah’ Di Lasem: Pergeseran Pusat 

Kegiatan,” Berkala Arkeologi 17, no. 1 (May 1997): 38–48, https://doi.org/10.30883/jba.v17i1.768. 
67 Rangkuti, “Kajian ‘Arkeologi Situs Masa Sejarah’ Di Lasem.” 



 

Islamisasi di Nusantara Abad Ke-17 Perspektif Sea Power: Historiografi Malaka, 

Solor dan Mataram | Moh. Yusni Amru Ghozali 

  
 

207 | H i s t o r i a  M a d a n i a  V o l u m e  9  ( 2 )  2 0 2 5  

 

dan mengabaikan peran pelabuhan dalam sistem pemerintahannya. Hanya mengacu 

pada letak istana kerajaan, lalu menyimpulkan Mataram sebagai kerajaan 

pedalaman, perlu ditinjau ulang. Oleh karena itu, strategi Islamisasi Mataram tidak 

mungkin lepas dari wilayah-wilayah pelabuhan yang menjadi kekuasaannya.  

Terkait dengan proses Islamisasi, Islam di Jawa secara umum penyebarannya 

adalah melalui pesisir, yang selanjutnya berangsur-angsur masuk ke pedalaman. Di 

kota-kota pelabuhan, pada masa Mataram, sebagian dari ajaran Islam sudah 

menjadi sikap budaya yang tumbuh di tengah-tengah masyarakat kosmopolitan 68; 

dipraktikkan berbagai kalangan dan bangsa. Fenomena ini diduga kuat merupakan 

pengaruh dakwah sebelumnya dari Sunan Bonang yang mengembangkan ajaran 

Islam melalui sistem mandala. Basis Islamisasi yang dikembangkan melalui sistem 

mandala adalah kultural religius 69. Dalam konteks ini, Sunan Bonang 

mengonstruksi hubungan yang positif dan produktif dengan semua masyarakat dari 

berbagai kelompok, etnis, budaya dan agama yang telah berbaur di pelabuhan. 

Sehingga, tradisi akulturatif tersebut terwariskan dari generasi ke generasi secara 

kontinyu. Konstruksi tersebut kemudian dikonseptualisasikan oleh Sultan Agung 

dalam kebijakan-kebijakan kebudayaan dalam proses Islamisasi di Mataram 

khususnya, dan Jawa pada umumnya. Diantara bentuk-bentuk kebijakan 

kebudayaan yang diinisiasi Sultan Agung misalnya seperti sistem kalender yang 

memadukan antara Jawa dan Islam, Serat, Gendhing, strata bahasa ngoko dan 

kromo, perayaan Grebeg, Sekaten, Babad dan yang lain 70. Hal ini menunjukkan 

culture power yang dibangun Sultan Agung dalam mengokohkan Islam sekaligus 

juga kekuasaannya di Jawa.     

Meskipun wilayah kekuasaan pesisiran begitu luas, Mataram dianggap 

sebagian peneliti sebagai kerajaan pedalaman. Islam yang diekspersikan oleh 

Mataram dengan Islam yang diekspresikan kerajaan Islam pesisir seperti Demak, 

menunjukkan adanya perbedaan. Dimana Mataram lebih menunjukkan Islam 

Kejawen, sedangkan Islam yang berkembang di pesisir lebih menunjukkan Islam 

santri. Peran Mataram dalam proses Islamisasi di sini adalah membangun akulturasi 

antara Islam Kejawen dengan Islam Santri. Mataram membuka kran pertemuan 

antara dua corak Islam yang berbeda. Sehingga akulturasi ini melahirkan dialog 

yang kuat antara corak Islam pedalaman dan Islam pesisir. Dalam konteks ini, 

Mataram berhasil menarik Islam Santri ke pedalaman 71.   

 Pasca Sultan Agung wafat, Mataram dikuasai oleh sultan-sultan yang lemah. 

Di dalam kesultanan sendiri sering terjadi konflik dan tak jarang berujung perang. 

Mataram semakin lemah ketika Trunojoyo melakukan pemberontakan. Pada saat 

Amangkurat I merasa kewalahan menghadapi Trunojoyo, ia meminta bantuan 

 
68 Barsihannor ed., Islam, Literasi Dan Budaya Lokal. 
69 Muhammad Nabil Fahmi, Ida Fitri Anggarini, and Obaidul Hoque, “The History of Sunan 

Bonang Mandala in The Lasem Chronicle (Carita Lasem),” Analisa: Journal of Social Science and 

Religion 9, no. 1 (July 2024): 20–38, https://doi.org/10.18784/analisa.v9i1.2219. 
70 M. Ilham Wahyudi, “Sunan Giri dalam Legitimasi Kekuasaan Mataram pada Babad Tanah 

Jawi,” Jumantara: Jurnal Manuskrip Nusantara 12, no. 2 (December 2021), 

https://doi.org/10.37014/jumantara.v12i2.1346. 
71 Rizal Zamzami, Sejarah Agama Islam di Kerajaan Mataram pada Masa Panembahan 

Senapati, 1584-160, 2, no. 2 (2018). 



 

Islamisasi di Nusantara Abad Ke-17 Perspektif Sea Power: Historiografi Malaka, 

Solor dan Mataram | Moh. Yusni Amru Ghozali 

  
 

208 | H i s t o r i a  M a d a n i a  V o l u m e  9  ( 2 )  2 0 2 5  

 

VOC. Di sinilah, politik aliansi VOC bermain, dengan meminta imbalan berupa 

kekuasaan atas wilayah pelabuhan. Akhirnya, dengan negoisasi tersebut, VOC 

menguasai hampir seluruh kota pelabuhan di pantai utara Jawa 72.  

Setelah pelabuhan-pelabuhan di pesisir Jawa mulai dikuasai VOC, dominasi 

keraton melemah, power di mata para bupati menurun. Sehingga pada tahun 1677, 

praktis bupati-bupati yang awalnya tunduk pada keraton, kini tunduk pada VOC. 

Lalu, VOC membatasi aktivitas dagang para bupati dengan lebih ketat, terutama 

yang berhubungan dengan wilayah Maluku dan Banten. VOC yang mengetahui 

bahwa power keraton melemah di mata bupati, ia segera membuat aturan yang ketat 

di pelabuhan. Lambat laun bupati-bupati ini tidak lagi memiliki akses dengan 

saudagar India maupun Timur Tengah. Sehingga monopoli dan hegemoni VOC 

semakin kokoh atas bupati-bupati di Jawa. 

Dinamika tersebut selanjutnya melahirkan dua power monopolistik yakni 

kekuatan “pesisir” yang dikuasai oleh VOC, dengan kekuatan politik “pedalaman” 

yang dikendalikan oleh keraton. Dualisme kekuatan inilah yang melahirkan arus 

politik di Jawa semakin dinamis. Para bupati “padalaman” merasa punya 

kepentingan yang besar pada VOC untuk dagang sehingga dapat menumpuk 

keuntungan dan materi. Sebab, semakin kaya seorang bupati maka semakin kuat 

kekuasaannya. Dari sinilah, para bupati akhirnya semakin harmonis dengan VOC, 

namun sebaliknya sering berseteru dengan keraton. Ini semakin menampakkan 

bahwa power “pesisir” lebih kuat pengaruhnya ketimbang kekuasaan keraton di 

“pedalaman”. Pembagian ini tidaklah asing bagi struktur kerajaan yang ada di Jawa. 

Wertheim sebagaimana dikutip Pribadi telah mengidentifikasi tipe struktur kerajaan 

yang di masyarakat Nusantara. Pertama, Kerajaan Pedalaman yang bersifat 

birokratik terutama ditemukan di Jawa. Ia mengandalkan jasa dan suplai yang 

dipungut dari petani dan para pemimpin lokal seperti bupati dan gubernur. Kedua, 

Kerajaan Pelabuhan, yang mana ia mengandalkan perdagangan luar negeri 73. Tarik 

menariknya dua kekuatan tersebut tentu tidak dapat dielakkan. Kasus semacam ini 

bisa saja menimbulkan apa yang disebut dalam konteks historiografi modern 

dengan, “bentrokan antara dua kekuatan monopolistik” 74.         

 

Islamisasi di Solor 

Solor memiliki banyak bandar yang menjadi persinggahan kaum pedagang 

mulai dari Pamakayo, Lohayong, Menanga, hingga Labala 75. Oleh karena itu, Solor 

diperebutkan banyak kekuatan seperti Portugis, Belanda, Kerajaan Larantuka dan 

raja-raja Liruai di Timor. Keempat kekuatan ini, dalam catatan sejarah, silih 

berganti berkuasa di Solor; saling bantu, terkadang saling serang. 76.  

 
72 Leirissa, Ohorella, and Tangkilisan, Sejarah Perokonomian Indonesia. 
73 Yanwar Pribadi, “Era Niaga di Nusantara pada Masa Kerajaan Islam 1500-1700,” Al-

Qalam (Banten, Al-Qalam) 22, no. 1 (2005). 
74 ANRI, Korespondensi Diplomatik antara Kerajaan Siam dan Kastel Batavia selama Abad 

Ke-17 dan Ke-18 (Jakarta: ANRI/TCF, 2018). 
75 Ambarak A. Bazher, Islam Di Timor Timur (Jakarta: Gema Insani Press, 1995). 
76 Didik Pradjoko, “Perebutan Pulau Dan Laut:  Portugis, Belanda Dan Kekuatan Pribumi Di 

Laut Sawu Abad XVII-XIX,” paper presented at Konferensi Nasional Sejarah VIII, Jakarta, 

Konferensi Nasional Sejarah VIII, Direktorat Jenderal Sejarah dan Purbakala, Departemen 

Kebudayaan dan Pariwisata, 16 Nopember 2006. 



 

Islamisasi di Nusantara Abad Ke-17 Perspektif Sea Power: Historiografi Malaka, 

Solor dan Mataram | Moh. Yusni Amru Ghozali 

  
 

209 | H i s t o r i a  M a d a n i a  V o l u m e  9  ( 2 )  2 0 2 5  

 

Van Fraassen mengatakan bahwa di mana ada perdagangan maka Islam akan 

mengikuti 77. Pernyataan ini, meski sulit dijadikan tolok ukur untuk memprediksi 

awal kedatangan Islam di Solor, hanya saja bisa menjadi dalil bahwa Islam di Solor 

telah lama bercokol. Ada temuan bahwa pada abad ke-13 seorang ulama bernama 

Sayyid Rifauddin pernah datang dan berdakwah di Solor 78. Sehingga berangkat 

dari temuan tersebut sejarawan membuat kesimpulan bahwa kedatangan Islam di 

Solor sejak abad ke-13. Ada juga yang mengacu pada kesultanan Terong yang 

berdiri pada abad ke-16, tepatnya di pulau Adonara yang berdampingan dengan 

pulau Solor. Sejarah mencatat bahwa pada tahun 1580, Kesultanan Terong 

melakukan perlawanan pada Portugis. Dimana Portugis, menurut Rouffaer baru 

mendirikan pemukiman di Solor sekitar tahun 1563 79. Popularitas Kesultanan 

Terong ini dijadikan sebagian peneliti untuk menyatakan bahwa Islam masuk di 

Solor pada abad ke-16, meski tidak ada kejelasan apakah pada awal abad atau di 

pertengahan.   

Ada juga yang secara eksplisit menyebut Islam masuk ke Solor sebelum tahun 

1520. Ini berpijak pada sejarah Katholik yang menyatakan bahwa ketika Katholik 

masuk ke Solor pada tahun 1520, Parera menyebut sudah ada Islam di Flores. 

Kesimpulan ini juga berpijak pada hubungan yang dipastikan sudah terjalin antara 

Solor dengan Jawa, Sumatera dan Kalimantan; yang mana pulau-pulau tersebut 

sudah mengenal Islam dan menjadi persinggahan pedagang muslim sebelum abad 

ke-15 80. Kesimpulan tersebut menguatkan Dietrich yang mengatakan bahwa pada 

abad ke-16 masyarakat Solor pernah meminta Kesultanan Ternate agar mengirim 

keluarga Ternate untuk diangkat menjadi Sultan di Solor 81. Permintaan masyarakat 

Solor ini dipahami oleh Barnes sebagai bukti bahwa Solor sejak lama berada dalam 

kendali Ternate 82. Artinya, pada abad ke-16 sudah ada masyarakat Muslim di 

Solor, meski belum ada kesultanan di sana. Pada abad ini juga, di Adonara, pulau 

yang berdampingan dengan Solor, Islam sudah berkembang bahkan sudah berdiri 

kesultanan. Sehingga dapat ditarik kesimpulan bahwa kedatangan Islam pertama di 

Solor adalah abad ke-13, tapi memiliki otoritas dan kekuasaan, baru pada abad ke-

16.  

 Kesultanan-kesultanan di wilayah Timur Nusantara, adalah jejak-jejak 

Islam yang nyata. Diantara kesultanan yang masyhur diceritakan dalam sejarah 

Islam di Solor adalah Solor Watan Lema (Negeri Lima Pantai). Watan bukan hanya 

istilah topografis tapi juga mengarah pada identitas Islam 83. Ini merupakan 

persekutuan dari lima kerajaan yang tumbuh di pelabuhan yakni Lohayong, 

Lamakera, Lamahela, Terong dan Labala 84. Semangat yang dibangun dari 

 
77 Dietrich, “A Note on Galiyao and the Early History of the Solor-Alor Islands.” 
78 Muhamad Murtadlo, “Situs Menanga Solor Flores Timur: Jejak Islam di Nusa Tenggara 

Timur (NTT),” Jurnal Lektur Keagamaan 15, no. 1 (May 2018): 97, 

https://doi.org/10.31291/jlk.v15i1.517. 
79 Dietrich, “A Note on Galiyao and the Early History of the Solor-Alor Islands.” 
80 Murtadlo, “Situs Menanga Solor Flores Timur.” 
81 Dietrich, “A Note on Galiyao and the Early History of the Solor-Alor Islands.” 
82 Barnes, “Avarice and Iniquity at the Solor Fort.” 
83 Dietrich, “A Note on Galiyao and the Early History of the Solor-Alor Islands.” 
84 Murtadlo, “Situs Menanga Solor Flores Timur.” 



 

Islamisasi di Nusantara Abad Ke-17 Perspektif Sea Power: Historiografi Malaka, 

Solor dan Mataram | Moh. Yusni Amru Ghozali 

  
 

210 | H i s t o r i a  M a d a n i a  V o l u m e  9  ( 2 )  2 0 2 5  

 

persekutuan lima kerajaan ini adalah melawan Portugis. Lima kesultanan tersebut 

berasal dari keturunan asli Solor. Dietrich menyebut gerakan “mendirikan 

kesultanan” di Solor yang dipelopori Sili Pertawi pada abad ke-17 ini dengan istilah 

indigenisasi Islam 85. Sili Pertawi sendiri dalam catatan sejarah ada yang menyebut 

dengan Kaitjil Protavi, Kaichili Protavi, Kaichil Protawi, Chili Protavi, atau Kaichil 

Partani. Kaichili adalah gelar dari Ternate untuk menyebut pangeran dari suatu 

kerajaan 86.    

Indigenisasi secara bahasa didefinisikan sebagai pelokalan; indigenisasi 

Islam artinya upaya mengembangkan Islam dengan konteks lokal 87. Terkait 

indigenisasi Islam di Solor ini, dapat diidentifikasi sebagai bentuk cultural power 

dalam proses Islamisasi. Dalam hal ini, keyword yang bisa dijadikan pintu masuk 

untuk memahami maksud Dietrich tentang indigenisasi Islam ada pada redaksi 

“mendirikan kesultanan”. Artinya, dalam proses Islamisasi, masyarakat Solor 

mendesain kesultanan sebagai institusi yang akomodatif terhadap lokalitas untuk 

mengokohkan kekuasaan dan kepentingan politik dalam melawan kolonialisme. 

Dietrich mengisyaratkan bahwa kepentingan politik mendirikan kesultanan di 

wilayah timur Nusantara adalah semangat anti Portugis yang secara umum dapat 

dikatakan anti kolonial. Karena Sultan Menanga memimpin lima kerajaan tersebut 

tujuannya adalah untuk melawan Portugis karena telah membangun benteng di 

Lohayong 88. 

Istilah indigenisasi ini juga pernah digunakan Hoesterey, yang 

menganotasikan pada pribumisasi Islam yang dikonsepkan Gus Dur. Dimana 

konsep indigenisasi Gus Dur basisnya juga anti kolonial 89. Maka, ada titik temu 

antara indigenisasi yang dimaksud Dietrich di Solor dengan indigenisasi perspektif 

Hoesterey. Pribumisasi Islam yang diwacanakan Gus Dur adalah bagian dari 

Indigenisasi Islam dengan gerakan budaya sebagai wadah akomadatif Islam. 

Sedangkan indigenisasi di wilayah timur Nusantara abad ke-17 menggunakan 

institusi politik sebagai wadah Islam akomadatif yakni dengan gerakan mendirikan 

kesultanan. Artinya, indigenisasi Islam memiliki beberapa pola, meski 

semangatnya sama-sama anti kolonial dalam bentuk ekspresi gerakan budaya dan 

gerakan politik. 

Dari perspektif indigenisasi, Kesultanan Solor Watan Lema mampu 

memanfaatkan semangat anti kolonial sebagai kekuatan untuk mendirikan 

kesultanan demi terwujudnya perlawanan terhadap Portugis. Kesultanan didirikan 

sebagai benteng sekaligus amunisi untuk mempertahankan diri dan melakukan 

perlawanan terhadap budaya luar. Kesultanan menyatukan komunitas-komunitas 

yang seringkali bersaing dan berseteru. Menurut Cacegas sebagaimana dikutip 

 
85 Dietrich, “A Note on Galiyao and the Early History of the Solor-Alor Islands.” 
86 Barnes, “Avarice and Iniquity at the Solor Fort.” 
87 Canra Purnama et al., “Pemikiran Politik Abdurrahman Wahid dan Pengaruhnya Terhadap 

Politik Partai Kebangkitan Bangsa,” Jurnal Ilmu Hukum, Humaniora dan Politik 4, no. 1 (January 

2024): 26–35, https://doi.org/10.38035/jihhp.v4i1.1740. 
88 Murtadlo, “Situs Menanga Solor Flores Timur.” 
89 James B. Hoesterey, “Globalization and Islamic Indigenization in Southeast Asian Muslim 

Communities,” ISLAM NUSANTARA: Journal for the Study of Islamic History and Culture 3, no. 2 

(2022). 



 

Islamisasi di Nusantara Abad Ke-17 Perspektif Sea Power: Historiografi Malaka, 

Solor dan Mataram | Moh. Yusni Amru Ghozali 

  
 

211 | H i s t o r i a  M a d a n i a  V o l u m e  9  ( 2 )  2 0 2 5  

 

Barnes bahwa sebelum kesultanan berdiri, sekitar abad ke-14, tidak ada raja di 

Solor; setiap wilayah memiliki tuan dan kapten sendiri 90.  

Portugis memiliki semangat Kristenisasi dan kesultanan membangun 

kebudayaan yang menyokong Islamisasi. Dalam konteks ini, Islam tidak 

sepenuhnya ingin dipertentangkan dengan Kristen, tapi dijadikan simbol 

perlawanan terhadap Portugis. Sehingga target kesultanan bukan melawan Kristen, 

tetapi melawan Portugis. Terbukti, Kesultanan Solor pernah meminta bantuan 

Belanda untuk mengusir Protugis 91.           

 

Simpulan  

Pendidikan tenaga farmasi menjadi pilihan pemerintah Hindia Belanda 

sebagai upaya preventif wabah dan penyakit di masyarakat. Ketika impor tenaga 

faramsi ke Hindia Belanda memiliki banyak kekurangan. Pada pertengahan abad 

ke-20, Pemerintah Hindia Belanda menyelenggarakan Apotheker Asistenten School 

(Sekolah Asisten apoteker) sebagai pendidikan bagi asisten apoteker di Hindia 

Belanda. Sekolah Asisten Apoteker diselenggarakan karena beberapa alasan. 

Alasan pertama, kebutuhan tenaga farmasi bertolak belakang dengan situasi 

keuangan pemerintah Hindia Belanda. Kedua, kurangnya kesempatan untuk lulus 

ujian apoteker, padahal apotek perlu melakukan pergantian pegawai apotek. Ketiga, 

dapat menghasilkan tenaga kerja dengan upah dan gaji minimum. Keempat, 

memberikan keuntungan Negara dalam bidang farmasi (penjualan obat).  

Sekolah Asisten Apoteker dibuka pada tahun 1923 sesuai dengan Besluit van 

den Gouverneur-Geneeral van Nederlandsch Indie tanggal 28 Januari 1923. 

Pembukaan Sekolah tersebut tercantum dalam Staatsblad No. 50 Tahun 1923 

tentang penetapan pelaihan petugas apoteker dengan nama “Sekolah Asisten 

Apoteker”. Sekolah Asisten Poteker adalah kepanjangan dari program Pelatihan 

Apothekerbediende sejak tahun 1918. Sekolah Asisten Apoteker bertempat di 

gedung lama STOVIA. Sekolah menggunakan kurikulum pelatihan 

Apothekerbediende, dengan masa belajar selama dua tahun. Materi pembelajaran 

terdiri atas materi dasar dan materi kejuruan. Murid Sekolah Asisten Apoteker 

terdiri atas siswa Eropa, Cina maupun Bumiputera baik laki laki maupun 

perempuan. Siswa tidak lebih dari 50 siswa setiap tahun dan selalu mengalami 

peningkatan. Tahun 1934, Pemerintah menutup Sekolah Asisten Apoteker dengan 

alasan krisis keuangan.  

 
Daftar Sumber 

A. Bazher, Ambarak. Islam Di Timor Timur. Jakarta: Gema Insani Press, 1995. 

Abdullah, Taufik, ed. Sejarah Umat Islam Indonesia. Vol. 1. Jakarta: Majlis Ulama 

Indonesia, 1991. 

Ali, Ismail, Singgih Tri Sulistiyono, and Encep Supriatna. “Memertabatkan Semula 

Sejarah Maritim Sebagai Suatu Disiplin dan Cadang Ilmu dalam Mendepani 

Perkembangan Semasa Ilmu Kelautan Modern.” Jurnal Kemaritiman: 

 
90 Barnes, “Avarice and Iniquity at the Solor Fort.” 
91 Barnes, “Avarice and Iniquity at the Solor Fort.” 



 

Islamisasi di Nusantara Abad Ke-17 Perspektif Sea Power: Historiografi Malaka, 

Solor dan Mataram | Moh. Yusni Amru Ghozali 

  
 

212 | H i s t o r i a  M a d a n i a  V o l u m e  9  ( 2 )  2 0 2 5  

 

Indonesian Journal of Maritime 2, no. 2 (December 2021): 68–93. 

https://doi.org/10.17509/ijom.v2i2.40659. 

ANRI. Korespondensi Diplomatik antara Kerajaan Siam dan Kastel Batavia 

selama Abad Ke-17 dan Ke-18. Jakarta: ANRI/TCF, 2018. 

Ardi, Fahmi, Muhammad Mabrur, and Viyan Hendra E. A. “Sejarah dan Kekuatan 

Hukum Perdata Islam di Indonesia.” Law & Justice Review Journal 1, no. 1 

(June 2021): 7–11. https://doi.org/10.11594/lrjj.01.01.02. 

Barnes, R.H. “Avarice and Iniquity at the Solor Fort.” Bijdragen Tot de Taal-, 

Land- En Volkenkunde / Journal of the Humanities and Social Sciences of 

Southeast Asia 143, no. 2 (January 1987): 208–36. 

https://doi.org/10.1163/22134379-90003326. 

Barsihannor ed. Islam, Literasi Dan Budaya Lokal. Makassar: Penerbit UIN 

Alauddin Press, 2014. 

Basori, Hasan. “Hukum Islam Nusantara: Diaspora Undang-Undang Malaka di 

Kesultanan Aceh Abad Ke-17.” Tashwirul Afkar 38, no. 02 (December 2020). 

https://doi.org/10.51716/ta.v38i02.23. 

Dietrich, Stefan. “A Note on Galiyao and the Early History of the Solor-Alor 

Islands.” Bijdragen Tot de Taal-, Land- En Volkenkunde / Journal of the 

Humanities and Social Sciences of Southeast Asia 140, no. 2 (1984): 317–26. 

https://doi.org/10.1163/22134379-90003420. 

Edyar, ed. Sejarah Peradaban Islam. Busman. Jakarta: Pustaka Asatruss, 2009. 

Fahmi, Muhammad Nabil, Ida Fitri Anggarini, and Obaidul Hoque. “The History 

of Sunan Bonang Mandala in The Lasem Chronicle (Carita Lasem).” Analisa: 

Journal of Social Science and Religion 9, no. 1 (July 2024): 20–38. 

https://doi.org/10.18784/analisa.v9i1.2219. 

Gaynor, Jennifer L. “Maritime Southeast Asia: Not Just a Crossroads.” Association 

for Asian Studies 9, no. 2 (2014): 17–18. 

Gottschalk, L. Mengerti Sejarah. Yayasan Penerbit Universitas Indonesia, 1975. 

Hall, D G E. A History of South-East Asia. London: Macmillan Education UK, 

1981. https://doi.org/10.1007/978-1-349-16521-6. 

Hoesterey, James B. “Globalization and Islamic Indigenization in Southeast Asian 

Muslim Communities.” ISLAM NUSANTARA: Journal for the Study of 

Islamic History and Culture 3, no. 2 (2022). 

Horridge, A. Perahu Layar Tradisional  Nusantara. Yogyakarta: Penerbit Ombak, 

2015. 



 

Islamisasi di Nusantara Abad Ke-17 Perspektif Sea Power: Historiografi Malaka, 

Solor dan Mataram | Moh. Yusni Amru Ghozali 

  
 

213 | H i s t o r i a  M a d a n i a  V o l u m e  9  ( 2 )  2 0 2 5  

 

Inagurasi, Libra Hari. “SITUS PANTAI LHOK CUT DAN LUBUK SEBAGAI 

PELABUHAN KOSMOPOLITAN DI SELAT MALAKA ABAD KE 13—

15.” PURBAWIDYA: Jurnal Penelitian dan Pengembangan Arkeologi 10, no. 

1 (July 2021): 1–16. https://doi.org/10.24164/pw.v10i1.351. 

Jahroni, Jajang. “Islamisasi Pantai Utara Jawa: Menelusuri Penyiaran Islam di 

Tanah Betawi.” Jurnal Lektur Keagamaan 14, no. 2 (December 2016): 369. 

https://doi.org/10.31291/jlk.v14i2.506. 

Kartodirjo, Sartono. Pendekatan Ilmu Sosial Dalam Metodologi Sejarah. Jakarta: 

Gramedia Pustaka Utama, 1990. 

Kersten, Carool. Mengislamkan Indonesia: Sejarah Peradaban Di Nusantara. 2nd 

ed. Vol. 1. Jakarta: Baca, 2017. 

Laffan, Michael. The Making of Indonesian Islam. Yogyakarta: Bentang, 2015. 

Laughton, Leonard G. Carr. Old Ship Figure-Heads and Sterns. New York: Dover 

Publications, 2011. 

Leirissa, R.Z., G.A. Ohorella, and Yuda B. Tangkilisan. Sejarah Perokonomian 

Indonesia. Jakarta: Departemen Pendidikan dan Kebudayaan RI, 1996. 

———. Sejarah Perokonomian Indonesia. 1st ed. Vol. 1. Jakarta: Departemen 

Pendidikan dan Kebudayaan RI, 1996. 

Lombard, Denys. Kerajaan Aceh: Jaman Iskandar Muda (1607-1636). Jakarta: 

Balai Pustaka, 1991. 

Lopa, Baharudin. Djalanja Revolusi Indonesia Membebaskan Irian Barat. Jakarta: 

Perusahaan Pertjetakan Negara Djakarta, 1962. 

Mahan, Alfred Thayer. The Influence of Sea Power Upon History 1660-1783. New 

York: Dover Publications, Inc, 1987. 

Mahdi, Waruno. “Yavadvipa and the Merapi Volcano in West Sumatra.” Archipel 

75, no. 1 (2008): 111–43. https://doi.org/10.3406/arch.2008.4083. 

Meilink-Roelofsz, M. A. P. Asian Trade and European Influence: In the Indonesian 

Archipelago between 1500 and about 1630. Dordrecht: Springer Netherlands, 

1962. https://doi.org/10.1007/978-94-011-8850-0. 

Murphey, Rhoads. “On Evolution.” In Brides of the Sea: Port Cities of Asia from 

the 16th-20th Centuries, edited by Frank Broeze. Kinsington: New South 

Wales University Press, 1989. 

Murtadlo, Muhamad. “Situs Menanga Solor Flores Timur: Jejak Islam di Nusa 

Tenggara Timur (NTT).” Jurnal Lektur Keagamaan 15, no. 1 (May 2018): 

97. https://doi.org/10.31291/jlk.v15i1.517. 



 

Islamisasi di Nusantara Abad Ke-17 Perspektif Sea Power: Historiografi Malaka, 

Solor dan Mataram | Moh. Yusni Amru Ghozali 

  
 

214 | H i s t o r i a  M a d a n i a  V o l u m e  9  ( 2 )  2 0 2 5  

 

Oktaviana, A.A. “Teknik Menggerakkan Perahu Yang Terekam Dalam  Seni  Cadas  

Sebagai Kekayaan Seni Dan Maritim    Di Indonesia.” In Arkeologi Untuk  

Publik, Rahardjo, S. (Ed). Jakarta: Ikatan Ahli Arkeologi Indonesia, 2012. 

Parwati, Ni Putu Yuniarika. “Pengaruh Penyerangan Sultan Agung Ke Batavia 

Terhadap Kondisi Politik Dan Ekonomi Mataram Tahun 1613-1646.” Social 

Studies: Jurnal Pendidikan Dan Ilmu-Ilmu Sosial 2, no. 2 (2014). 

Pijnappel. “Ptolemaeus En de Indische Archipel.” Bijdragen Tot de Taal-, Land- 

En Volkenkunde, 1, vol. 17 (January 1870): 33–68. 

https://brill.com/view/journals/bki/17/1/article-p36_14.xml?language=en. 

Pires, Tome. Suma Oriental. Vol. 1. 1. New Delhi: AES Publication, 2005. 

———. The Suma Oriental. London: The Hakluyt Society, 1944. 

Pradhani, Sartika Intaning. “Sejarah Hukum Maritim Kerajaan Sriwijaya dan 

Majapahit dalam Hukum Indonesia Kini.” Lembaran Sejarah 13, no. 2 

(February 2018): 186. https://doi.org/10.22146/lembaran-sejarah.33542. 

Pradjoko, Didik. “Perebutan Pulau Dan Laut:  Portugis, Belanda Dan Kekuatan 

Pribumi Di Laut Sawu Abad XVII-XIX.” Paper presented at Konferensi 

Nasional Sejarah VIII, Jakarta. Konferensi Nasional Sejarah VIII, Direktorat 

Jenderal Sejarah dan Purbakala, Departemen Kebudayaan dan Pariwisata, 16 

Nopember 2006. 

Pribadi, Yanwar. “Era Niaga di Nusantara pada Masa Kerajaan Islam 1500-1700.” 

Al-Qalam (Banten, Al-Qalam) 22, no. 1 (2005). 

Purnama, Canra, M. Ied Al-Munir, Muh. Rusydy, and Aprizal Wahyudi Diprata. 

“Pemikiran Politik Abdurrahman Wahid dan Pengaruhnya Terhadap Politik 

Partai Kebangkitan Bangsa.” Jurnal Ilmu Hukum, Humaniora dan Politik 4, 

no. 1 (January 2024): 26–35. https://doi.org/10.38035/jihhp.v4i1.1740. 

Rangkuti, Nurhadi. “Kajian ‘Arkeologi Situs Masa Sejarah’ Di Lasem: Pergeseran 

Pusat Kegiatan.” Berkala Arkeologi 17, no. 1 (May 1997): 38–48. 

https://doi.org/10.30883/jba.v17i1.768. 

Rawlinson, H.G. Intercourse between India and the Western World from the 

Earliest Times to the Fall of Rome. Cambridge: Cambridge Univ Press, 1916. 

Reid, Anthony. Asia Tenggara dalam Kurun Niaga 1450-1680, Jilid 1: Tanah 

Dibawah Angin. Jakarta: Pustaka Obor Indonesia, 2014. 

Reni, Wa Ode. “Sejarah Maritim Indonesia.” Journal of International 

Multidisciplinary Research 2, no. 6 (2024): 120–27. 

Robson, S.O. “Java at the Crossroads; Aspects of Javanese Cultural History in the 

14th and 15th Centuries.” Bijdragen Tot de Taal-, Land- En Volkenkunde / 



 

Islamisasi di Nusantara Abad Ke-17 Perspektif Sea Power: Historiografi Malaka, 

Solor dan Mataram | Moh. Yusni Amru Ghozali 

  
 

215 | H i s t o r i a  M a d a n i a  V o l u m e  9  ( 2 )  2 0 2 5  

 

Journal of the Humanities and Social Sciences of Southeast Asia 137, nos. 2–

3 (1981): 259–92. https://doi.org/10.1163/22134379-90003500. 

Sadzali, Asyhadi Mufsi. “EVALUASI KONSERVASI PERAHU KUNO 

PUNJULHARJO DAN PENGEMBANGAN OBJEK DI MASA DEPAN 

DALAM PERKUATAN IDENTITAS.” Titian: Jurnal Ilmu Humaniora 2, 

no. 1 (2018). https://online-journal.unja.ac.id/index.php/titian. 

Simanjuntak, Truman. “Progres Penelitian Austronesia Di Nusantara.” AMERTA 

33, no. 1 (June 2015): 25. https://doi.org/10.24832/amt.v33i1.211. 

Soeharto. Kumpulan Pidato-pidato Presiden dibidang Politik dan Keamanan 

(Polkam) Tahun 1977-1978. 1st ed. Vol. 1. Jakarta: Departemen Penerangan 

RI, 1978. 

Sugiyarto, Sugiyarto, Agustinus Supriyono, and Endah Sri Hartatik. “Nobility and 

Land System in the Pre-Colonial Era of the Surakarta and Yogyakarta 

Kingdoms.” Paramita: Historical Studies Journal 30, no. 2 (September 

2020): 208–17. https://doi.org/10.15294/paramita.v30i2.23692. 

Tjandrasasmita, Uka. Sejarah Nasional Indonesia III. 1st ed. Vol. 1. 1. Jakarta: PN 

Balai Pustaka, 1984. 

———, ed. Sejarah Nasional Indonesia III. Jakarta: PN Balai Pustaka, 1984. 

Valmiki, Maharsi. “Srimad Valmiki Ramayana.” Gita Press, 2020. 

https://ia800509.us.archive.org/28/items/valmiki-ramayana-gita-press-

english/Valmiki%20Ramayana%20Gita%20Press%20English.pdf. 

Wahyudi, M. Ilham. “Sunan Giri dalam Legitimasi Kekuasaan Mataram pada 

Babad Tanah Jawi.” Jumantara: Jurnal Manuskrip Nusantara 12, no. 2 

(December 2021). https://doi.org/10.37014/jumantara.v12i2.1346. 

Wilkinson, R.J. “Early Indian Influence in Malaysia.” JRASMB, 1935. 

Wilson, H. H. “Art. VIII.— Account of the Foe Kúe Ki, or Travels of Fa Hian in 

India.” Journal of the Royal Asiatic Society 5, no. 9 (January 1838): 108–40. 

https://doi.org/10.1017/S0035869X00015185. 

Yatim, Badri. Sejarah Peradaban Islam; Dirasah Islamiyah II. Jakarta: 

Rajagrafindo Persada, 2014. 

———. Sejarah Peradaban Islam; Dirasah Islamiyah II. Jakarta: Rajagrafindo 

Persada, 2014. 

Zamzami, Rizal. Sejarah Agama Islam di Kerajaan Mataram pada Masa 

Panembahan Senapati, 1584-160. 2, no. 2 (2018). 

 
 


