Islamisasi di Nusantara Abad Ke-17 Perspektif Sea Power: Historiografi Malaka,
Solor dan Mataram | Moh. Yusni Amru Ghozali

Islamisasi di Nusantara Abad Ke-17 Perspektif Sea Power:
Historiografi Malaka, Solor dan Mataram

Moh. Yusni Amru Ghozali
UNUSIA Jakarta
Email: yusni@unusia.ac.id

Abstract

Specifically, this study seeks to break down the strategy of Islamization in the archipelago from the
aspect of sea power (port potential). The theme of sea power was targeted in the study as a factor
of Islamization because the 17th century Muslim traders experienced a heyday in the archipelago.
Several studies have examined Islamization in the archipelago sourced from the coast. But, it has
not explicitly mentioned the potential power played by ulama or umara in the Islamization strategy.
The topic raised in this study is the Islamization of Malacca, Solor, and Mataram viewed from the
perspective of sea power. The discourse raised is the strategy of Islamization of various potential
aspects contained in the port such as political, social, cultural and economic aspects. The theory
used to see multicausal in the process of Islamization is the theory of history. This study concludes
that the pattern of cultural power built by Malacca is to build collaboration between Islamic law
and customary law. Meanwhile, economic power is built by introducing muamalah Islam through
symbols of fair and harmless policies. Mataram in terms of Islamization, bringing together Islamic
students on the coast and Islamic Kejawen, through cultural policies (culture power). Meanwhile,
Solor is more dominant in using political power through indigenization where Islamization is
carried out by building an Islamic sultanate to accommodate the anti-colonial attitude of the local
community. Furthermore, Islamization studies on more specific aspects are very meaningful for the
development of Islamic historiography of the archipelago.

Keywords: Archipelago, Islamization, Historiography, Sea Power, Solor History

Pendahuluan

Meilink-Roelofsz mengatakan bahwa letak geografis Nusantara secara
keseluruhan berada di antara Samudera Hindia dan Lautan Cina. Oleh karena itu,
ia menjadi wilayah transit dan tempat yang strategis bagi para pedagang dari
berbagai bangsa untuk bertemu dan berinteraksi '. Di Nusantara, pelabuhan
merupakan pintu gerbang, tempat dimana berbagai bangsa dari luar datang dan dari
pedalaman menghampiri karena hasil bumi dan kekayaan alam lebih mudah dijual
di pantai. Di pelabuhan banyak saudagar yang siap membeli komoditas apa saja
yang diperdagangkan. Lombard mengatakan, “Pelabuhan-pelabuhan dagang di
pantai hidup dari perdagangan hasil bumi yang dibawa dari pedalaman dan dijual
kepada pedagang lintas jauh 2.” Dalam peradaban maritim, pelabuhan menjadi

1 M. A. P. Meilink-Roelofsz, 4sian Trade and European Influence: In the Indonesian
Archipelago between 1500 and about 1630 (Dordrecht: Springer Netherlands, 1962), 14,
https://doi.org/10.1007/978-94-011-8850-0.

2 Denys Lombard, Kerajaan Aceh: Jaman Iskandar Muda (1607-1636) (Jakarta: Balai
Pustaka, 1991).

194|Historia Madania Volume 9 (2) 2025



Islamisasi di Nusantara Abad Ke-17 Perspektif Sea Power: Historiografi Malaka,
Solor dan Mataram | Moh. Yusni Amru Ghozali

pusat ekonomi vital di Nusantara. Suatu kerajaan separuh kekuatannya ada di
pelabuhan. Maka, dapat dikatakan strategi untuk menguasai Nusantara saat itu
adalah dengan menguasai pelabuhannya.

Pelabuhan merupakan melting pot strategis yang menghubungkan antara
darat dan laut, antara pelabuhan dan antar pulau. Selain itu, ia menjadi titik temu
berbagai aspek pokok kehidupan seperti ideologi, ekonomi, politik, sosial, budaya,
dan yang lainnya Sehingga dalam konteks Islamisasi, Yatim mengatakan bahwa
kerajaan-kerajaan Islam pada mulanya banyak berdiri di daerah pesisir atau
pelabuhan, setelah itu, Islam masuk secara bertahap ke pedalaman. °. Adapun
Laffan menambahkan bahwa pola Islamisasi bukan hanya dari pelabuhan ke
pedalaman, tapi juga port to port seperti yang dikembangkan Walisongo. Bukti
yang diangkat Laffan adalah para Sunan yang tinggal di pesisir utara Jawa, memberi
pengaruh besar terhadap Isalmisasi di berbagai wilayah pesisir lain di Nusantara.
Termasuk yang dilakukan Gowa, ia aktif menyebarkan Islam dari pelabuhan ke
pulau tetangga hingga yang lebih jauh seperti Banda, Lombok, dan Sumbawa.
Gerakan Islamisasi port to port yang dilakukan Gowa, menurut Laffan dimotori
oleh para sunan di Giri. Oleh karena itu, pelabuhan memiliki intensitas yang cukup
kuat dalam mendekatkan komunitas Muslim di Nusantara. Pusat-pusat
perdagangan menjadi simpul yang semakin mendekatkan berbagai kawasan Islam
4. Penjelasan Laffan menegaskan peran port power dalam proses Islamisasi di
Nusantara; bahwa pola gerakan Islamisasi, tidak hanya dari pesisir ke pedalaman,
tapi juga dari pesisir ke pesisir. Dalam peradaban maritim, banyak hal bermula dari
pelabuhan, termasuk Islamisasi. Oleh karena itu, penelitian ini bertujuan menggali
pola dan kekuatan yang digunakan ulama dan kerajaan sebagai strategi Islamisasi
yang didukung oleh keberadaan pelabuhan di Nusantara.

Para sejarawan telah meneliti Islamisasi di Nusantara dari salurannya seperti
yang dilakukan Tjandrasasmita, Yatim dan Al-Attas °. Beberapa penelitian lain juga
mengkaji tentang Islamisasi di Nusantara yang bersumber dari pantai. Seperti
dilakukan Jahroni, yang fokus meneliti peran murid Syaikh Quro dalam
menyebarkan Islam di wilayah Karawang pada abad ke-16 dengan menghidupkan
institusi-institusi keagamaan di tengah masyarakat pesisir ®. Katu meneliti
Islamisasi di Kajang, Sulawesi Selatan, yang fokus pada peran sufi dengan strategi
cultural accommodation ’. Tapi, penelitian-penelitan tersebut belum menyebutkan
secara eksplisit kekuatan potensial yang diperankan ulama atau umara dalam
strategi Islamisasi. Oleh sebab itu, secara spesifik penelitian ini berupaya

3 Badri Yatim, Sejarah Peradaban Islam; Dirasah Islamiyah II (Jakarta: Rajagrafindo
Persada, 2014).

4 Michael Laffan, The Making of Indonesian Islam (Y ogyakarta: Bentang, 2015).

5> Barsihannor ed., Islam, Literasi Dan Budaya Lokal (Makassar: Penerbit UIN Alauddin
Press, 2014).

6 Jajang Jahroni, “Islamisasi Pantai Utara Jawa: Menelusuri Penyiaran Islam di Tanah
Betawi,”  Jurnal  Lektur  Keagamaan 14,  no. 2 (December 2016): 369,
https://doi.org/10.31291/jlk.v14i2.506.

7 Barsihannor ed., Islam, Literasi Dan Budaya Lokal.

195|Historia Madania Volume 9 (2) 2025



Islamisasi di Nusantara Abad Ke-17 Perspektif Sea Power: Historiografi Malaka,
Solor dan Mataram | Moh. Yusni Amru Ghozali

melakukan break down strategi Islamisasi di Nusantara dari aspek port power
(potensi pelabuhan) yang secara genealogis melanjutkan teori Islamisasi
Tjandrasasmita, yang membagi Islamisasi pada saluran-saluran. Seperti saluran
perdagangan, saluran perkawinan, saluran tasawuf, saluran pendidikan, saluran
kesenian, dan saluran politik 8. Tema port power dibidik dalam penelitian ini
sebagai bagian penting dari Islamisasi karena abad ke-14 dan ke-17 pedagang
Muslim mengalami masa kejayaan di Nusantara °. Apalagi maritim, rempah, dan
Islam dari sejak abad ke-15 atau sebelum itu, memiliki hubungan kausalitas yang
kokoh dalam peradaban Nusantara.

Ada tiga wilayah kekuasaan yang diambil sebagai sample dalam penelitian
ini yakni Malaka, Mataram dan Solor. Pijakan yang digunakan untuk memilih
ketiga wilayah tersebut berdasarkan pertimbangan teori Taufik Abdullah yang
membagi pola Islamisasi di Nusantara berdasarkan wilayah yakni pola Pasai, pola
Malaka dan pola Mataram '°. Terkait Solor, meskipun tidak masuk dalam wilayah
pola Islamisasi versi Taufik Abdullah, tetapi pertimbangannya adalah karena
merupakan pelabuhan penting sejak zaman Majapahit pada abad ke-14 !'!. Solor
memiliki pola Islamisasi yang sama dengan Mataram, dimana masyarakatnya
masuk Islam setelah para raja. la memiliki karakteristik Islamisasi yang unik dalam
memerankan power strategy yang kemudian disebut oleh Dietrich dengan
indigenisasi '2. Berpijak pada temuan itulah penelitian ini mengangkat Solor bagian
dari objek penting yang dibahas. Selain itu, pada abad ke-17, Islam memiliki peran
besar dalam membangun koneksi antar kerajaan dan pelabuhan di timur Nusantara
13 sehingga power strategy dalam proses Islamisasinya lahir dari hubungan dinamis
antara kerajaan dan pelabuhan. Di lain pihak, Timur Nusantara harus diangkat
dalam popularitas penelitian sejarah, sebagaimana popularitas yang semestinnya di
zaman tersebut, tanpa peduli bagaimana modernitas telah memerlakukan Timur
Nusantara.

Metode Penelitian
Penelitian ini mengikuti prinsip penelitian sejarah yang bersifat deskriptif-
analitis; fokus pada topik tertentu dengan mengangkat diskursus yang ada di

8 Uka Tjandrasasmita, Sejarah Nasional Indonesia III, 1st ed., 1 (Jakarta: PN Balai Pustaka,
1984), 1:188-95.

% Jahroni, “Islamisasi Pantai Utara Jawa.”

10 Barsihannor ed., Islam, Literasi Dan Budaya Lokal.

11 R.H. Barnes, “Avarice and Iniquity at the Solor Fort,” Bijdragen Tot de Taal-, Land- En
Volkenkunde / Journal of the Humanities and Social Sciences of Southeast Asia 143, no. 2 (January
1987): 208-36, https://doi.org/10.1163/22134379-90003326.

12 Stefan Dietrich, “A Note on Galiyao and the Early History of the Solor-Alor Islands,”
Bijdragen Tot de Taal-, Land- En Volkenkunde / Journal of the Humanities and Social Sciences of
Southeast Asia 140, no. 2 (1984): 317-26, https://doi.org/10.1163/22134379-90003420.

13 Dietrich, “A Note on Galiyao and the Early History of the Solor-Alor Islands.”

196|Historia Madania Volume 9 (2) 2025



Islamisasi di Nusantara Abad Ke-17 Perspektif Sea Power: Historiografi Malaka,
Solor dan Mataram | Moh. Yusni Amru Ghozali

dalamnya '*. Topik yang diangkat dalam penelitian ini adalah Islamisasi Malaka,
Solor, dan Mataram dilihat dengan perspektif sea power. Adapun diskursus yang
diangkat adalah strategi Islamisasi dari berbagai aspek potensial yang terdapat di
pelabuhan seperti aspek politik, sosial, budaya dan ekonomi. Teori yang digunakan
untuk melihat multikausal yang ada dalam proses Islamisasi ini adalah teori sejarah.
Dalam hal ini, ada empat langkah utama yang dilakukan yakni heuristik, kritik
sumber, interpretasi, dan historiografi '°.

Melalui kajian literatur penelitian ini menjelaskan bagaimana kerajaan
Islam Malaka, Mataram dan Solor memanfaatkan kekuatan pelabuhan sebagai
konsep kekuatan yang menopang perekonomian, Islamisasi dan pengembangan
wilayah mereka. Kerajaan-kerajaan Islam tersebut memahami pentingnya port
power sebagai aktivitas ekonomi dan memanfaatkan potensinya untuk memperkuat
posisi sebagai kerajaan maritim. Dengan penjelasan historiografi akan dijelaskan
bagaimana Malaka, Mataram dan Solor memperhitungkan peran pelabuhan
terutama dalam konteks sebagai fasilitas perdagangan dan memperluas jangkauan
pasar. Termasuk sebagai tempat strategis untuk mempromosikan berbagai
komoditi, budaya dan tradisi, secara langsung atau tidak langsung.

Hasil dan Pembahasan
Analisis Genealogis Geostrategic Islamisasi di Nusantara

Para sejarawan memiliki kesepakatan bersama mengenai geostrategic
penyebaran Islam di Nusantara bahwa pola yang terjadi bermula dari pelabuhan.
Banyak ahli yang mendukung gagasan tersebut; bahwa gerakan penyebaran Islam,
muncul dan berkembang dari pesisir atau pelabuhan, kemudian menuju ke
pedalaman. Para sejarawan secara transmitif mengutip teori ini dari sumber yang
sama. Diantara yang memopulerkan gagasan ini adalah Badri Yatim dalam bukunya
Sejarah Peradaban Islam: Dirasah Islamiyah II. Badri Yatim merujuk pendapat
S.0. Robson dalam tulisannya yang berjudul Java at Crossroads: Aspects of
Javanese Culture History in the 14" and 15" Centuries '°. Robson sendiri mengutip
dari Tome Pires dalam bukunya The Suma Oriental 7. Tidak ada lagi sumber lain
yang lebih tua dari Pires, khususnya terkait penyataan bahwa Islam disebarkan dari
pelabuhan ke pedalaman.

Sarjana barat lain yang mengusung gagasan penyebaran Islam dari pelabuhan
ke pedalaman dan menuangkannya dalam karya adalah Rikclefs. Pendapat Rikclefs
tersebut kemudian dikutip oleh Ahmad Ibrahim dalam bukunya Islam di Asia

14 Sartono Kartodirjo, Pendekatan Ilmu Sosial Dalam Metodologi Sejarah (Jakarta:
Gramedia Pustaka Utama, 1990), 60-62.

15 L. Gottschalk, Mengerti Sejarah (Yayasan Penerbit Universitas Indonesia, 1975), 32.

16S.0. Robson, “Java at the Crossroads; Aspects of Javanese Cultural History in the 14th and
15th Centuries,” Bijdragen Tot de Taal-, Land- En Volkenkunde / Journal of the Humanities and
Social Sciences of Southeast Asia 137, nos. 2-3 (1981): 259-92, https://doi.org/10.1163/22134379-
90003500.

17 Tome Pires, Suma Oriental, vol. 1, 1 (New Delhi: AES Publication, 2005).

197|Historia Madania Volume 9 (2) 2025



Islamisasi di Nusantara Abad Ke-17 Perspektif Sea Power: Historiografi Malaka,
Solor dan Mataram | Moh. Yusni Amru Ghozali

Tenggara '®. Badri Yatim mengutip Robson, sedangkan Ahmad Ibrahim mengutip
Rikclefs. Baik Robson atau Rikclefs merujuk dari Tome Pires dalam bukunya 7he
Suma Oriental. Skema yang memudahkan gambaran genealogi dari transmisi
gagasan tersebut adalah sebagai berikut,

l Tome Pires

l S.O. Robson l M.C. Ricklefs

l Badri Yatim Ahmad Ibrahim

Adapun pernyataan lengkap !° adalah sebagai berikut, “At the time when there
were heathens along the sea coast of Java, many merchants used to come, Parsees,
Arabs, Gujaratees, Bengalees, Malays and other nationalities, there being many
Moors among them. They began to trade in the country and to grow rich. They
succeeded in way of making mosques and mollahs came from outside, so that they
came in such growing numbers that the sons of these said Moors were already
Javanese and rich, for they had been in these parts for about seventy years. In some
places the hethen Javanese lords themselves turned Mohammedan, and these
mollahs and the merchant Moors took possession of these palces. Others had a way
of fortifying the palces were they lived, and they took pople of their own who sailed
in their junks, and they killed the Javanese lords, and this way they made themselves
masters of the sea coast and took over trade and power in Java.

Laut pasti bertepi, dan jejaknya pasti berlabuh ke pantai. Atau, bahasa
Tjandrasasimita, “Sejauh-jauh kapal berlayar, sekali kelak ia masuk ke pelabuhan.”
20 Ungkapan menegaskan bahwa setelah sea power adalah sea coast power atau
port power yang itu dimanfaatkan secara baik ulama Nusantara sebagai strategi
penyebaran Islam di Nusantara, khususnya pada abad ke-17.

Peradaban Maritim di Nusantara

Menjelaskan periodesasi kemaritiman Nusantara bisa dengan mengacu pada
periodesasi Nusantara itu sendiri. Meskipun penting dalam membahas kemaritiman
di Nusantara ini mencari wilayah mana yang pertama kali menjadi pusat maritim,
termasuk dinamika perubahan pusat maritim karena pengaruh komoditas dagang
dan logistik pada masa-masa Nusantara dan isu-isu strategis lainnya.

Lopa dalam bukunya Djalanja Revolusi Indonesia Membebaskan Irian Barat
membagi sejarah Indonesia menjadi tiga periode yakni tahun 0-600 Masehi. Pada

18 Badri Yatim, Sejarah Peradaban Islam; Dirasah Islamiyah II (Jakarta: Rajagrafindo
Persada, 2014).

19 Tome Pires, The Suma Oriental (London: The Hakluyt Society, 1944).

20 Uka Tjandrasasmita, ed., Sejarah Nasional Indonesia III (Jakarta: PN Balai Pustaka, 1984).

198 | Historia Madania Volume 9 (2) 2025



Islamisasi di Nusantara Abad Ke-17 Perspektif Sea Power: Historiografi Malaka,
Solor dan Mataram | Moh. Yusni Amru Ghozali

periode ini, Lopa, mengusung kisah Valmiki tentang Yawa-dwipa. Periode kedua
adalah antara tahun 600 hingga 1500 Masehi, dimana Lopa menjelaskan secara
garis besar tentang dua kerajaan besar yakni Sriwijaya dan Majapahit. Dan, pada
periode ketiga antara tahun 1500 hingga tahun 1945, Lopa menjelaskan tentang
kerajaan-kerajaan pasca Majapahit hingga berdirinya negara Indonesia 2'.

Berbeda halnya dengan Reni, dimana ia dalam menulis sejarah maritim,
mengacu pada tiga kerajaan besar dimana ia mengawali dari periode Sriwijaya
(Abad ke-7-13), periode Majapahit (abad ke-8-15), periode Demak (abad ke-15-
16), lalu pasca kemerdekaan RI ?2. Reni tidak menjelaskan secara eksplisit pasca
abad ke-16 hingga kemerdekaan Indonesia tentang kemaritiman. Ada
kemungkinan, ceruk kosong ini memiliki relasi dengan isu jalur darat yang
dibangun oleh Deandels sehingga mengurai potensi kemaritiman di Nusantara.

Menurut Valmiki yang hidup jauh sebelum Masehi dalam Ramayana-nya ada
satu wilayah yang disebut dengan Yava-dwipa, tepatnya pada Canto XL #. Yava
atau yawa dalam bahasa Sanskerta artinya adalah jelai sedangkan dwipa sendiri
memiliki makna pulau, jadi yawa-dwipa artinya adalah pulau jelai 2*. Disebut juga
dalam Ramayana nama Jambu-dwipa %°. Adapun yang dimaksud dengan pulau
Yawa-dwipa adalah pulau Jawa dengan perdebatan akademik yang pelik *°. Seperti
halnya suwarna-dwipa artinya pulau emas yang dimaksud adalah Sumatra ?’. Yawa-
dwipa ini dari sebelum Masehi sudah menjalin hubungan dengan Cina bahkan telah
mengirim utusan ke sana 2®. Hall juga menyebut bahwa probabilitas hubungan
Nusantara dengan India sudah terjalin sejak zaman pra sejarah melalui pelabuhan-
pelabuhan bagian barat Nusantara 2.

Warsito menambahkan bahwa Jawa (Yawa-dwipa) memiliki teknologi
perkapalan lebih canggih dibanding wilayah lain di Nusantara *°. Meskipun tidak
dijelaskan secara detail keunggulan teknologi kapal Yawa-dwipa, paling tidak
pernyataan Warsito menyiratkan adanya kontestasi teknologi kapal di Nusantara

21 Baharudin Lopa, Djalanja Revolusi Indonesia Membebaskan Irian Barat (Jakarta:
Perusahaan Pertjetakan Negara Djakarta, 1962).

22 Wa Ode Reni, “Sejarah Maritim Indonesia,” Journal of International Multidisciplinary
Research 2, no. 6 (2024): 120-27.

23 Maharsi  Valmiki, “Srimad Valmiki Ramayana,” Gita Press, 2020,
https://1a800509.us.archive.org/28/items/valmiki-ramayana-gita-press-
english/Valmiki%20Ramayana%?20Gita%20Press%20English.pdf.

24 Waruno Mahdi, “Yavadvipa and the Merapi Volcano in West Sumatra,” Archipel 75, no.
1 (2008): 11143, https://doi.org/10.3406/arch.2008.4083.

25 Valmiki, “Srimad Valmiki Ramayana.”

26 Mahdi, “Yavadvipa and the Merapi Volcano in West Sumatra.”

27 Pijnappel, “Ptolemaeus En de Indische Archipel,” Bijdragen Tot de Taal-, Land- En
Volkenkunde, 1, vol. 17 (January 1870): 33—68, https://brill.com/view/journals/bki/17/1/article-
p36_14.xml?language=en.

28 Sartika Intaning Pradhani, “Sejarah Hukum Maritim Kerajaan Sriwijaya dan Majapahit
dalam Hukum Indonesia Kini,” Lembaran Sejarah 13, no. 2 (February 2018): 186,
https://doi.org/10.22146/lembaran-sejarah.33542.

2D G E Hall, A History of South-East Asia (London: Macmillan Education UK, 1981),
https://doi.org/10.1007/978-1-349-16521-6.

30 pradhani, “Sejarah Hukum Maritim Kerajaan Sriwijaya dan Majapahit dalam Hukum
Indonesia Kini.”

199| Historia Madania Volume 9 (2) 2025



Islamisasi di Nusantara Abad Ke-17 Perspektif Sea Power: Historiografi Malaka,
Solor dan Mataram | Moh. Yusni Amru Ghozali

jauh sebelum Sriwijaya. Bukti-bukti tersebut mengindikasikan terbangunnya
peradaban maritime di Yawa-dwipa. Peradaban yang selanjutnya dijaga
kelestariannya oleh kerajaan-kerajaan besar setelah Yawa-dwipa seperti Sriwijaya,
Majapahit, Demak, serta kerajaan-kerajaan lain 3. Pernyataan Warsito dan Hall
tersebut mengusik adanya ulasan yang detail tentang kemaritiman Yawa-dwipa
sehingga ia menjadi titik mula periode kemaritiman di Nusantara. Untuk
menjelaskan itu, tentu membutuhkan usaha yang maksimal, mengingat Valmiki
sendiri dalam Ramayana saat menggambarkan Yava-dwipa lebih banyak menyebut
gunung dan hutan. Meskipun ada kata kunci yang bisa dijadikan c/ue untuk
menjelaskan kemaritiman, semisal dalam terjemahan Bahasa Inggris Ramayana
ada kalimat, “crossing by sheer”, “shore of the sea”, “scour the most dreadful
islands” dan yang lain *2,

Pada abad-abad setelahnya dikenal juga nama-nama lain dari Yawa-dwipa
dalam catatan para ahli dan petualang. Ptolemy menyebutnya dengan Iabadius yang
terkenal pulau ini dengan emas dan jelainya **. Wilkinson lebih detail menguraikan
Iabadius berasal dari labadiou atau lava-diou, atau Iva-dvipa, yang memiliki arti
the land of millet atau the land of grain yakni ladang jagung atau ladang biji-bijian.
Lebih lanjut Wilkinson menegaskan adanya hubungan Yawa-dwipa dengan bangsa
India, tapi dia merujuk pada pendapat ahli dari Belanda yang meyakini bahwa
orang-orang India tidak menetap di Yawa-dwipa, hanya hubungan dagang dengan
penduduk lokal dan singgah sementara 3+,

Setelah Ptolemy, data lain yang menguatkan adanya rute laut yang sudah
terbentuk dari awal abad Masehi adalah catatan perjalanan Shi Fa Hian. Di jelaskan
dalam catatan perjalanan Fa Hian ketika berangkat ke Ceylon dalam 90 hari
perjalanan kapalnya bocor dan singga di Ye-pho-thi. Di sana, Fa Hian singgah
selama 5 bulan lamanya. Mayoritas penduduknya menurut amatan Fa Hian
mengikuti ajaran Brahmana 3°. Lebih detail Rawlinson menafsirkan dari
penggambaran dalam catatan perjalanan Fa Hian, Jawa pada awal abad Masehi
merupakan entrepot Asia Tenggara, sebandaing dengan Arabian Port 3°.

Rawlinson menjelaskan bahwa wilayah Ye-pho-thi ini mendapatkan
kunjungan lagi oleh petualang lain yakni Ibnu Batuta pada abad ke-14 Masehi 7.
Identitas Nusantara, khususnya Jawa dan Sumatra sebagai destinasi dalam

31 Ismail Ali, Singgih Tri Sulistiyono, and Encep Supriatna, “Memertabatkan Semula Sejarah
Maritim Sebagai Suatu Disiplin dan Cadang Ilmu dalam Mendepani Perkembangan Semasa Ilmu
Kelautan Modern,” Jurnal Kemaritiman: Indonesian Journal of Maritime 2, no. 2 (December 2021):
68-93, https://doi.org/10.17509/ijom.v2i2.40659.

32 Valmiki, “Srimad Valmiki Ramayana.”

3 H.G. Rawlinson, Intercourse between India and the Western World from the Earliest Times
to the Fall of Rome (Cambridge: Cambridge Univ Press, 1916).

34 R.J. Wilkinson, “Early Indian Influence in Malaysia,” JRASMB, 1935.

35 H. H. Wilson, “Art. VIIL— Account of the Foe Kiie Ki, or Travels of Fa Hian in India,”
Journal of the Royal Asiatic Society 5, mno. 9 (January 1838): 10840,
https://doi.org/10.1017/S0035869X00015185.

36 Rawlinson, Intercourse between India and the Western World from the Earliest Times to
the Fall of Rome.

37 Rawlinson, Intercourse between India and the Western World from the Earliest Times to
the Fall of Rome.

200 Historia Madania Volume 9 (2) 2025



Islamisasi di Nusantara Abad Ke-17 Perspektif Sea Power: Historiografi Malaka,
Solor dan Mataram | Moh. Yusni Amru Ghozali

peradaban maritim, sejak abad sebelum Masehi sudah diakui dunia. Meskipun dari
data-data sejarah tersebut masih menunjukkan keberadaan Nusantara sebagai objek,
yang dikunjungi para petualang dan pedagang. Mulai dari catatan Valmiki,
Ptolemy, Fa Hian, dan Ibnu Batuta, Nusantara tergambarkan secara kronologis dari
perspektif maritimnya. Tapi, jika melihat pada teori Laughton pertukaran ide dan
gagasan melalui interaksi yang sudah terjalin tidaklah mustahil terjadi sehingga
masyarakat pada saat itu saling mengadopsi dan meniru *®. Dalam konteks ini bisa
dalam teknologi perahu, navigasi dan termasuk juga jalur laut.

Horidge lebih tegas mengatakan bahwa masyarakat Nusantara telah
menguasai teknologi pembuatan perahu atau kapal, termasuk navigasi sejak
berabad-abad lamanya; sejak penutur Austronesia migrasi dari Formosa ke
Nusantara *°. Kira-kira 4000 tahun yang lalu *°. Bukti-bukti lain juga ditemukan
dalam bentuk gambar cadas di beberapa wilayah seperti di Sulawesi Tenggara dan
Sulawesi Selatan. Berbagai macam motif perahu digambarkan dengan jelas ..
Masyarakat Nusantara telah ikut andil dalam kemajuan teknologi kapal dalam
peradaban maritim semakin terbukti dengan ditemukannya situs kapal kuno di
Punjulharjo, Rembang pada tahun 2008. Diduga kapal kuno ini dibuat pada abad
ke-7 Masehi **. Tidak hanya di Punjulharjo, di beberapa wilayah lain juga
ditemukan artefak perahu, seperti di Indramayu dan Cirebon.

Maritim adalah bagian dari body of knowledge dalam kajian Nusantara.
Melihat maritim dari berbagai aspeknya merupakan nafas penelitian di Nusantara
sebagai negeri kepulauan. Dalam penelitian ini periodesasi maritim menjadi
perspektif untuk menelisik faktor-faktor genealogis terkait kehadiran Islam di
Nusantara. Peradaban maritim Nusantara yang sudah megah sejak awal abad
Masehi, menunjukkan proses terbangunnya naluri bangsa yang terbuka dengan
kehadiran berbagai budaya, tradisi dan agama. Islam hadir di tengah-tengah
masyarakat Nusantara, sewajar dan semudah dengan kehadiran berbagai agama dan
kepercayaan yang lain. Kebijaksanaan dari ajaran agama yang lebih dahulu
berkembang telah membentuk masyarakat Nusantara yang kosmopolit dan
berperadaban luhur.

Power Maritim Nusantara dalam Proses Islamisasi

Sejarah panjang fungsi laut sebagai tumpuan ekonomi, politik dan budaya
negara kepulauan (archipelago), tidak bisa diabaikan. Seorang kapten Amerika,
A.T. Mahan bahkan menemukan teori tentang sea power yang menjadi bagian dari
judul bukunya itu sendiri, The Influence of Sea Power Upon History 1660-1783.

38 Leonard G. Carr Laughton, Old Ship Figure-Heads and Sterns (New York: Dover
Publications, 2011).

39 A. Horridge, Perahu Layar Tradisional Nusantara (Yogyakarta: Penerbit Ombak, 2015).

0 Truman Simanjuntak, “Progres Penelitian Austronesia Di Nusantara.,” AMERTA 33, no. 1
(June 2015): 25, https://doi.org/10.24832/amt.v33il1.211.

“1 A.A. Oktaviana, “Teknik Menggerakkan Perahu Yang Terekam Dalam Seni Cadas
Sebagai Kekayaan Seni Dan Maritim  Di Indonesia.,” in Arkeologi Untuk Publik, Rahardjo, S.
(Ed) (Jakarta: Tkatan Ahli Arkeologi Indonesia, 2012).

42 Asyhadi Mufsi Sadzali, “EVALUASI KONSERVASI PERAHU KUNO PUNJULHARJO
DAN PENGEMBANGAN OBJEK DI MASA DEPAN DALAM PERKUATAN IDENTITAS,”
Titian: Jurnal Ilmu Humaniora 2, no. 1 (2018), https://online-journal.unja.ac.id/index.php/titian.

201 |Historia Madania Volume 9 (2) 2025



Islamisasi di Nusantara Abad Ke-17 Perspektif Sea Power: Historiografi Malaka,
Solor dan Mataram | Moh. Yusni Amru Ghozali

A.T. Mahan menjelaskan tentang pengaruh dan unsur-unsur kekuatan laut dalam
sejarah panjang peradaban dunia. la menganalisis berbagai peperangan yang terjadi
di laut, antara Inggris dan Prancis, Inggris dengan Spanyol, dan berbagai
peperangan lain di Eropa. A.T. Mahan mengatakan, “I¢ is easy to say in a general
way, that the use and control of the sea is and has been a great factor in the history
of the world #*.” Kekuatan laut yang disorot A.T. Mahan ini merupakan perspektif
yang kokoh untuk menjadi acuan penelitian ini dalam melihat Nusantara yang
peradabannya dibangun dari maritim *,

Bagi A.T. Mahan, unsur utama kekuatan laut adalah dua yakni sea dan naval
#. Ini karena dia melihat dari berbagai peristiwa peperangan yang terjadi di laut.
Tapi, perlu dicatat bahwa mereka yang berperang di laut adalah orang-orang
daratan dan pasti akan kembali ke darat. Kekuatan laut (sea power) tidak berhenti
di laut, ia akan dibawa pengaruhnya ke pusat-pusat kekuasaan yang berada di
daratan, sebagai titik bermula dan kembali. Wilayah darat yang menjadi
persinggahan dalam peradaban maritim adalah wilayah pesisir (sea coast) atau
pelabuhan.

Soeharto, Presiden RI kedua, menyampaikan pendapat yang menarik. Ia
mengatakan, “Sebagai negara kepulauan dan bangsa pelaut, pelabuhan sejak
dahulu kala merupakan bagian yang sangat penting dalam kehidupan kita. Bukan
saja menjadi pintu gerbang yang menampung arus lalu lintas orang dan barang,
akan tetapi juga menjadi tepat perantara untuk tumbuhnya perdagangan dan
kebudayaan dalam daerah dan masyarakat yang bersangkutan #5.” Menurut
Soeharto, pelabuhan memiliki pengaruh yang besar terhadap tumbuhnya
perdagangan dan kebudayaan. Secara tersirat, kekuatan ekonomi (economic power)
dan kekuatan budaya (culture power) adalah unsur utama pelabuhan. Sea power
melahirkan port power, dan port power didukung oleh economic power dan culture
power.

Pada abad ke-15, ketika peradaban dunia bertumpu pada maritim; banyak
kota-kota kosmopolit tumbuh di berbagai wilayah di pesisir dunia. Sebagian
sejarawan menyebut kota-kota ini dengan emporium atau emporia. Beberapa
emporia yang terkenal pada masa itu adalah Aden dan Mocha di Laut Merah,
Muskat, Bandar Abas, dan Hormuz di Teluk Persia, Kambai dan Kalikut di Laut
Arab, Satgaon di Teluk Benggala, Khanfu (Kanton) Zaiton, dan Nanking di Laut
Cina, dan Malaka di Selat Malaka *’. Emporia Nusantara diwakili Malaka, termasuk
dalam rute perjalanan maritim internasional. Keberadaannya, mendorong lahirnya
pelabuhan-pelabuhan kecil yang menopang sebagai transit dan pusat banyak

43 Alfred Thayer Mahan, The Influence of Sea Power Upon History 1660-1783 (New York:
Dover Publications, Inc, 1987).

44 Jennifer L. Gaynor, “Maritime Southeast Asia: Not Just a Crossroads,” Association for
Asian Studies 9, no. 2 (2014): 17-18.

45 Mahan, The Influence of Sea Power Upon History 1660-1783.

4 Soeharto, Kumpulan Pidato-pidato Presiden dibidang Politik dan Keamanan (Polkam)
Tahun 1977-1978, st ed., vol. 1, Jakarta: Departemen Penerangan RI, 1978.

47 R.Z. Leirissa, G.A. Ohorella, and Yuda B. Tangkilisan, Sejarah Perokonomian Indonesia
(Jakarta: Departemen Pendidikan dan Kebudayaan RI, 1996).

202|Historia Madania Volume 9 (2) 2025



Islamisasi di Nusantara Abad Ke-17 Perspektif Sea Power: Historiografi Malaka,
Solor dan Mataram | Moh. Yusni Amru Ghozali

aktivitas, mulai dari politik, ekonomi, budaya, agama dan lainnya. Beberapa pakar
menyebutnya dengan fransito atau enterpot.

Berpijak pada pertumbuhan kota pantai atau emporia yang pesat, terutama
setelah Malaka jatuh ke tangan Portugis, mendorong geostrategi kolonialis untuk
menguasai Nusantara dari pesisir, bukan dari pedalaman. Sebagaimana saudagar-
saudagar Muslim, baik dari India ataupun Persia, menggunakan kekuatan emporia
ini untuk melakukan Islamisasi ke pedalaman. Mereka membangun economic
power dan cultural power dari pelabuhan.

Islamisasi di Malaka

Diantara kerajaan Nusantara yang sejak awal memiliki pengaruh besar
lantaran faktor geografis, khususnya pada pelabuhannya, adalah Malaka (803-
917H/1400-1511M). Malaka dikenal dengan sebutan “pintu gerbang” Nusantara *.
Oleh karenanya, ia memiliki peran kontrol terhadap siapa saja yang singgah,
terutama yang masuk wilayah kekuasaan Malaka. Posisi strategis yang dimiliki
Malaka, menjadikannya sebagai pusat pertemuan. Malaka adalah kota pelabuhan
yang metropolis dan kosmopolitan. Murphey menyebutnya dengan port cities (kota
pantai) %,

Berangkat dari pelabuhan, Malaka secara politis membangun hubungan
bilateral yang baik dan resmi dengan kerajaan-kerajaan dari Jawa, termasuk juga
Kerajaan Pasai *° dan para pedagang luar Nusantara dalam skala internasional °'.
Hubungan ini aset penting bagi Malaka karena dari sana kesejahteraan kerajaan dari
berbagai aspeknya dibangun. Secara mutual, Malaka membutuhkan peran Jawa
terkait suplai bahan pangan untuk kebutuhan kerajaan. Di sisi lain, kedatangan
banyak pedagang dari berbagai wilayah—seperti Arab, India, Cina, dan yang lain—
adalah potensial market yang akan menjadi target konsumen komoditi yang dimiliki
Malaka. Pasai adalah produsen lada terbesar di Nusantara, yang menjadi daya tarik
pedagang Cina untuk singgah 3. Selat Malaka menjadi titik kumpul banyak bangsa
sehingga terbentuk akulturasi budaya dan identitas masyarakat yang spesifik.
Malaka merupakan kantong strategis bagi perkembangan budaya dan ekonomi
Nusantara >*. Keduanya ini diperankan Malaka dengan baik dalam proses Islamisasi
yang juga menjadi kebutuhannya dalam menancapkan hegemoni dan kekuasaan di
kepulauan Nusantara. Intensitas dan jejaring kesultanan Islam di abad ke-17
menggambarkan kuat bahwa Islamisasi merupakan kebutuhan para raja, bukan
mayor interest para ulama. Artinya, Islamisasi merupakan patronasi penguasa atas

% Taufik Abdullah, ed., Sejarah Umat Islam Indonesia, vol. 1 (Jakarta: Majlis Ulama
Indonesia, 1991).

4% Rhoads Murphey, “On Evolution,” in Brides of the Sea: Port Cities of Asia from the 16th-
20th Centuries, ed. Frank Broeze (Kinsington: New South Wales University Press, 1989).

%0 Tjandrasasmita, Sejarah Nasional Indonesia I1I.

1 Edyar, ed., Sejarah Peradaban Islam, Busman (Jakarta: Pustaka Asatruss, 2009).

52 Tjandrasasmita, Sejarah Nasional Indonesia I1I.

53 Libra Hari Inagurasi, “SITUS PANTAI LHOK CUT DAN LUBUK SEBAGAI
PELABUHAN KOSMOPOLITAN DI SELAT MALAKA ABAD KE 13—15,” PURBAWIDYA:
Jurnal  Penelitian dan Pengembangan Arkeologi 10, no. 1 (July 2021): 1-16,
https://doi.org/10.24164/pw.v10i1.351.

203|Historia Madania Volume 9 (2) 2025



Islamisasi di Nusantara Abad Ke-17 Perspektif Sea Power: Historiografi Malaka,
Solor dan Mataram | Moh. Yusni Amru Ghozali

ulama %, Ulama mendapat “kontrak kerja” yang tidak tertulis untuk menyebarkan
Islam demi kokohnya kekuasaan raja atau sultan. Dalam konteks ini, ekonomi dan
budaya diperankan sebagai power strategy bukan berangkat dari konsep
kapitalisme, sehingga ekonomi menjadi “alat paksa” untuk menganut Islam. Tetapi,
wajah Islam yang positif dalam konsep dan sistem ekonomi yang dibangun Malaka,
menjadi daya tarik memikat.

Kerajaan Malaka ketika masih Hindu, sudah memberikan kesempatan kepada
ulama untuk mengembangkan ajaran Islam di wilayahnya. Bahkan, umat Islam
diberi hak istimewa untuk mendirikan masjid >°. Kebijakan politik Malaka
cenderung pluralis dari sejak awal sebelum menjadi Islam. Nilai-nilai pluralisme
dalam kebijakan politik penguasa Malaka berangkat dari wawasan geopolitis dan
geostrategis yang ada. Kesadaran akan pentingnya letak geografis Malaka telah
mendewasakan dalam mengelola hubungan bilateral dan membangun peradaban.
Berbagai kebijakan politisnya, tidak hegemonik dan otoriter. Inilah bekal cultural
power yang secara genealogis sudah terbangun sejak lampau dan selanjutnya
menjadi kapital utama dalam gerakan Islamisasi yang dilakukan Malaka.

Pola cultural power Malaka dalam menyebarkan Islam ke Nusantara
diantaranya adalah dengan membangun hukum yang kolaboratif antara hukum
Islam dan hukum adat setempat. Konstruksi hukum Islam yang ditegakkan Malaka
tidak bersifat reduktif terhadap hukum adat. Wajah hukum Islam yang diterapkan
Malaka mengokohkan eksistensi hukum adat yang sudah berlaku ¢. Malaka
mengekspresikan itu dalam berbagai regulasi yang ada di pelabuhan. Diantara
produk yang dapat menjadi bukti adalah keberadaan Undang-undang Malaka yang
salah satu paragrafnya menyatakan >’, “Adapun jikalau mencuri, maka tertangkap
lalu dibunuhnya, maka kenalah denda akan dia setengah harganya, dan setengah
akan menteri dan setengah akan tuannya, karena taksirnya tiada dengan setahu
materi. Adapun pada hukum Allah, orang mencuri itu tiada harus dibunuh,
melainkan dipotong tangannya.”

Redaksi yang digunakan dalam kutipan Undang-Undang Malaka dengan
memilih diksi “hukum Allah”, bukan “hukum Islam” adalah bentuk komunikasi
publik yang lahir dari kebijaksanaan dan perspektif budaya yang luas. Istilah
“hukum Allah” dengan menyandarkan kata hukum pada nama Tuhan bukan nama
agama, lebih ranah publik dan inklusif, ketimbang menyandarkannya pada kata
“Islam” yang cenderung eksklusif dan terbatas. Kutipan undang-undang tersebut
sekaligus mengenalkan secara tidak langsung hukum Islam sebagai sanksi alternatif
yang lebih humanis daripada membunuh pelakunya. Hal ini menunjukkan bahwa
hukum Islam lebih mengesankan nilai-nilai yang positif di tengah masyarakat

54 Carool Kersten, Mengislamkan Indonesia: Sejarah Peradaban Di Nusantara, 2nd ed., vol.
1 (Jakarta: Baca, 2017).

% Tjandrasasmita, Sejarah Nasional Indonesia I1I.

56 Hasan Basori, “Hukum Islam Nusantara: Diaspora Undang-Undang Malaka di Kesultanan
Aceh Abad Ke-17,” Tashwirul — Afkar 38, no. 02 (December 2020),
https://doi.org/10.51716/ta.v38i02.23.

57 Basori, “Hukum Islam Nusantara.”

204 | Historia Madania Volume 9 (2) 2025



Islamisasi di Nusantara Abad Ke-17 Perspektif Sea Power: Historiografi Malaka,
Solor dan Mataram | Moh. Yusni Amru Ghozali

Nusantara >®. Reid dalam bukunya Asia Tenggara dalam Kurun Niaga 1450-1680,
menggambarkan tentang kejamnya hukuman di Nusantara sehingga karena utang
yang tidak dibayar orang bisa dihukum mati, berzina dihukum mati, mencuri kuda,
bahkan sekadar mencuri piring bisa dihukum mati. Paragraf yang dikutip dari
Undang-undang Malaka diatas bagian dari upaya penggeseran budaya hukum tidak
manusiawi yang sebelumnya berjalan di Nusantara. Hukum Islam yang diterapkan
Malaka lebih manusiawi dan masuk akal. Islam lebih cepat diterima oleh
masyarakat Malaka karena nilai-nilai luhur yang dirasakna langsung dalam
kehidupan sehari-hari, seperti dalam perdagangan dan yang lain. Penyebaran
doktrin-doktrin hukum Islam ini dikokohkan melalui karya tulis yang menyebar di
tengah-tengah masyarakat, khususnya fikih Mazhab Syafi’i *°.

Tradisi perbudakan menurut Reid merupakan tradisi yang tumbuh kuat di
kota-kota maritim di Nusantara, tapi menurun drastis setelah Islam berkuasa pada
wilayah-wilayah tertentu seperti Makassar. Jawa bahkan berhenti mengeskpor
budak setelah dikuasai Islam. Data yang digunakan Reid cukup kuat ketika ia
menegaskan Islamisasi memiliki dampak yang signfikan terhadap budaya
perbudakan di Nusantara karena adanya larangan akan hal itu terhadap sesama
Muslim ®. Humanisme Islam yang diatur dalam undang-undang kerajaan mengenai
larangan perbudakan sesama Muslim, merupakan cultural power dalam proses
Islamisasi. Di wilayah Islam, cara yang paling efektif untuk keluar dari belenggu
perbudakan adalah dengan masuk Islam. Saudagar-saudagar Muslim yang datang
membawa budak dan tinggal di berbagai pelabuhan di Nusantara juga mengenalkan
regulasi yang jelas mengenai budak dalam tradisi hukum Islam. Sultan Malaka juga
memiliki budak yang banyak dan dipekerjakan, tetapi sultan memberikan makan,
bahkan memberi kesempatan untuk mencari pekerjaan di sela-sela mereka istirahat
agar mendapat penghasilan ¢!,

Adapun pola economic power yang dikembangkan Malaka sebagai strategi
Islamisasi adalah penerapan kebijakan-kebijakan perniagaan yang sebelumnya
masyarakat adat tidak memiliki perangkat hukum yang mengatur. Malaka dengan
hukum Islam yang diterapkan mampu menjawab berbagai persoalan, misalnya
terkait masalah investasi, ketentuan hukum bagi orang yang jatuh pailit, waris dan
yang lain ®2. Dalam konteks economic power, Malaka berhasil mengenalkan hukum
muamalah Islam melalui simbol-simbol kebijakan yang dirasakan adil dan tidak
merugikan pihak manapun.

Islamisasi di Mataram
Di Jawa, pada masa Sultan Agung (1613-1646), khususnya wilayah
kekuasaan Mataram, kota-kota pelabuhan (ports cities) dikendalikan secara ketat

58 Fahmi Ardi, Muhammad Mabrur, and Viyan Hendra E. A., “Sejarah dan Kekuatan Hukum
Perdata Islam di Indonesia,” Law & Justice Review Journal 1, no. 1 (June 2021): 7-11,
https://doi.org/10.11594/1jj.01.01.02.

5% Anthony Reid, Asia Tenggara dalam Kurun Niaga 1450-1680, Jilid 1: Tanah Dibawah
Angin (Jakarta: Pustaka Obor Indonesia, 2014).

0 Reid, Asia Tenggara dalam Kurun Niaga 1450-1680, Jilid 1. Tanah Dibawah Angin.

61 Reid, Asia Tenggara dalam Kurun Niaga 1450-1680, Jilid 1: Tanah Dibawah Angin.

52 Reid, Asia Tenggara dalam Kurun Niaga 1450-1680, Jilid 1: Tanah Dibawah Angin.

205|Historia Madania Volume 9 (2) 2025



Islamisasi di Nusantara Abad Ke-17 Perspektif Sea Power: Historiografi Malaka,
Solor dan Mataram | Moh. Yusni Amru Ghozali

oleh keraton. Hingga para bupati pun tidak bisa berdagang di pelabuhan tanpa dapat
izin dari keraton (Leirissa et al., 1996). Menurut catatan sejarah, Mataram memulai
kekuasaan dari penaklukan pantai, sebagaimana dikatakan Laffan, “Raja ini
mengawali kekuasaannya dengan menundukkan pantai utara dan memungkasi
rangkaian kemenangannya dengan penjarahan Surabaya pada 1625 ®.” Antara
tahun 1620-1625 adalah masa yang digunakan secara intensif oleh Sultan Agung
melakukan ekspansi ke wilayah-wilayah pantai di Jawa Timur dan Madura %,

Menurut Brandes sebagaimana dikutip Sugiyarto % dalam pemerintahan
Mataram Islam sistem pemerintahan terbagi dalam empat teritorial utama yakni
Kuthagara atau Kuthanegara, ini merupakan pusat pemerintahan. Lapisan kedua
adalah Negara Agung, atau Tanah Lungguh, ini merupakan ring satu pemerintahan.
Lalu, ada lapisan ketiga yakni Manca Negara, dan lapisan paling jauh adalah
Pasisiran. Pasisiran ini terbagi menjadi dua yakni Pasisiran Wetan dan Pasisiran
Kulon. Pasisiran Kulon meliputi Brebes, Bentar, Lebaksiyu, Tegal, Pemalang,
Batang, Kendal, Demak, dan Kaliwungu. Sedangkan Pasisiran Wetan meliputi
Jepara, Kudus, Cengkal, Pati, Juwana, Rembang, Pajangkungan, Lasem, Tuban,
Sedayu, Lamongan, Gresik, Surabaya, Pasuruan, Bangil, Banyuwangi,
Blambangan dan Madura.

Melihat data di atas, tampak bahwa wilayah pantai yang menjadi kekuasaan
Mataram sangat luas. Sehinga wajar bila Maratam dalam sistem pemerintahannya
menggabungkan double power yakni pedalaman dan pesisir. Pusat pemerintahan
dan pusat perdagangan sinergis dalam satu kontrol kekuasaan sehingga keduanya
menjadi kekuatan utama yang tak terpisahkan. Ini merupakan warisan dari sistem
pemerintahan Jawa pada masa pra-kolonial. Dalam hal ini konsentrasi kekuasaan
bersifat dinamis sehingga perpindahan pusat kekuasaan dari pedalaman ke pesisir
atau sebaliknya, memungkinan dilakukan dalam pemerintahan Jawa pra-kolonial.
Misalnya, pada masa Pangeran Wirabraja yang mendirikan keraton di Bonang-
Binangun lantaran tempat tersebut menjadi pusat perdagangan kaum Muslim yang
datang dari Tuban, Gresik dan Ampel . Pernah juga terjadi, masa dimana
pelabuhan Lasem dan pelabuhan lain di Jawa sepi, tepatnya setelah kejatuhan
Majapahit sehingga perdagangan di wilayah pesisir melemah. Tapi, sejak
pelabuhan kembali mengalami pertumbuhan karena pesisir Jawa dikuasai Islam,
Mataram memindahkan pusat kotanya dari pedalaman ke pesisir ¢’.

Melihat potensi teritorial yang dimiliki Mataram, maka melanjutkan sistem
double power Jawa pra kolonial menjadi mutlak dan otomatis. Apalagi jika melihat
luasnya wilayah Pesisiran Mataram, tidak mungkin hanya fokus pada pedalaman

83 Laffan, The Making of Indonesian Islam.

4 Ni Putu Yuniarika Parwati, “Pengaruh Penyerangan Sultan Agung Ke Batavia Terhadap
Kondisi Politik Dan Ekonomi Mataram Tahun 1613-1646,” Social Studies: Jurnal Pendidikan Dan
Ilmu-Ilmu Sosial 2, no. 2 (2014).

85 Sugiyarto Sugiyarto, Agustinus Supriyono, and Endah Sri Hartatik, “Nobility and Land
System in the Pre-Colonial Era of the Surakarta and Yogyakarta Kingdoms,” Paramita: Historical
Studies Journal 30, no. 2 (September 2020): 208-17,
https://doi.org/10.15294/paramita.v30i2.23692.

6 Nurhadi Rangkuti, “Kajian ‘Arkeologi Situs Masa Sejarah’ Di Lasem: Pergeseran Pusat
Kegiatan,” Berkala Arkeologi 17, no. 1 (May 1997): 38—48, https://doi.org/10.30883/jba.v17i1.768.

57 Rangkuti, “Kajian ‘Arkeologi Situs Masa Sejarah’ Di Lasem.”

206 | Historia Madania Volume 9 (2) 2025



Islamisasi di Nusantara Abad Ke-17 Perspektif Sea Power: Historiografi Malaka,
Solor dan Mataram | Moh. Yusni Amru Ghozali

dan mengabaikan peran pelabuhan dalam sistem pemerintahannya. Hanya mengacu
pada letak istana kerajaan, lalu menyimpulkan Mataram sebagai kerajaan
pedalaman, perlu ditinjau ulang. Oleh karena itu, strategi Islamisasi Mataram tidak
mungkin lepas dari wilayah-wilayah pelabuhan yang menjadi kekuasaannya.

Terkait dengan proses Islamisasi, Islam di Jawa secara umum penyebarannya
adalah melalui pesisir, yang selanjutnya berangsur-angsur masuk ke pedalaman. Di
kota-kota pelabuhan, pada masa Mataram, sebagian dari ajaran Islam sudah
menjadi sikap budaya yang tumbuh di tengah-tengah masyarakat kosmopolitan ®%;
dipraktikkan berbagai kalangan dan bangsa. Fenomena ini diduga kuat merupakan
pengaruh dakwah sebelumnya dari Sunan Bonang yang mengembangkan ajaran
Islam melalui sistem mandala. Basis Islamisasi yang dikembangkan melalui sistem
mandala adalah kultural religius . Dalam konteks ini, Sunan Bonang
mengonstruksi hubungan yang positif dan produktif dengan semua masyarakat dari
berbagai kelompok, etnis, budaya dan agama yang telah berbaur di pelabuhan.
Sehingga, tradisi akulturatif tersebut terwariskan dari generasi ke generasi secara
kontinyu. Konstruksi tersebut kemudian dikonseptualisasikan oleh Sultan Agung
dalam kebijakan-kebijakan kebudayaan dalam proses Islamisasi di Mataram
khususnya, dan Jawa pada umumnya. Diantara bentuk-bentuk kebijakan
kebudayaan yang diinisiasi Sultan Agung misalnya seperti sistem kalender yang
memadukan antara Jawa dan Islam, Serat, Gendhing, strata bahasa ngoko dan
kromo, perayaan Grebeg, Sekaten, Babad dan yang lain "°. Hal ini menunjukkan
culture power yang dibangun Sultan Agung dalam mengokohkan Islam sekaligus
juga kekuasaannya di Jawa.

Meskipun wilayah kekuasaan pesisiran begitu luas, Mataram dianggap
sebagian peneliti sebagai kerajaan pedalaman. Islam yang diekspersikan oleh
Mataram dengan Islam yang diekspresikan kerajaan Islam pesisir seperti Demak,
menunjukkan adanya perbedaan. Dimana Mataram lebih menunjukkan Islam
Kejawen, sedangkan Islam yang berkembang di pesisir lebih menunjukkan Islam
santri. Peran Mataram dalam proses Islamisasi di sini adalah membangun akulturasi
antara Islam Kejawen dengan Islam Santri. Mataram membuka kran pertemuan
antara dua corak Islam yang berbeda. Sehingga akulturasi ini melahirkan dialog
yang kuat antara corak Islam pedalaman dan Islam pesisir. Dalam konteks ini,
Mataram berhasil menarik Islam Santri ke pedalaman "'

Pasca Sultan Agung wafat, Mataram dikuasai oleh sultan-sultan yang lemah.
Di dalam kesultanan sendiri sering terjadi konflik dan tak jarang berujung perang.
Mataram semakin lemah ketika Trunojoyo melakukan pemberontakan. Pada saat
Amangkurat I merasa kewalahan menghadapi Trunojoyo, ia meminta bantuan

58 Barsihannor ed., Islam, Literasi Dan Budaya Lokal.

% Muhammad Nabil Fahmi, Ida Fitri Anggarini, and Obaidul Hoque, “The History of Sunan
Bonang Mandala in The Lasem Chronicle (Carita Lasem),” Analisa: Journal of Social Science and
Religion 9, no. 1 (July 2024): 20-38, https://doi.org/10.18784/analisa.v9i1.2219.

70M. ITham Wahyudi, “Sunan Giri dalam Legitimasi Kekuasaan Mataram pada Babad Tanah
Jawi,”  Jumantara: Jurnal Manuskrip  Nusantara 12, no. 2 (December 2021),
https://doi.org/10.37014/jumantara.v12i2.1346.

1 Rizal Zamzami, Sejarah Agama Islam di Kerajaan Mataram pada Masa Panembahan
Senapati, 1584-160, 2, no. 2 (2018).

207|Historia Madania Volume 9 (2) 2025



Islamisasi di Nusantara Abad Ke-17 Perspektif Sea Power: Historiografi Malaka,
Solor dan Mataram | Moh. Yusni Amru Ghozali

VOC. Di sinilah, politik aliansi VOC bermain, dengan meminta imbalan berupa
kekuasaan atas wilayah pelabuhan. Akhirnya, dengan negoisasi tersebut, VOC
menguasai hampir seluruh kota pelabuhan di pantai utara Jawa 7.

Setelah pelabuhan-pelabuhan di pesisir Jawa mulai dikuasai VOC, dominasi
keraton melemah, power di mata para bupati menurun. Sehingga pada tahun 1677,
praktis bupati-bupati yang awalnya tunduk pada keraton, kini tunduk pada VOC.
Lalu, VOC membatasi aktivitas dagang para bupati dengan lebih ketat, terutama
yang berhubungan dengan wilayah Maluku dan Banten. VOC yang mengetahui
bahwa power keraton melemah di mata bupati, ia segera membuat aturan yang ketat
di pelabuhan. Lambat laun bupati-bupati ini tidak lagi memiliki akses dengan
saudagar India maupun Timur Tengah. Sehingga monopoli dan hegemoni VOC
semakin kokoh atas bupati-bupati di Jawa.

Dinamika tersebut selanjutnya melahirkan dua power monopolistik yakni
kekuatan “pesisir” yang dikuasai oleh VOC, dengan kekuatan politik “pedalaman”
yang dikendalikan oleh keraton. Dualisme kekuatan inilah yang melahirkan arus
politik di Jawa semakin dinamis. Para bupati “padalaman” merasa punya
kepentingan yang besar pada VOC untuk dagang sehingga dapat menumpuk
keuntungan dan materi. Sebab, semakin kaya seorang bupati maka semakin kuat
kekuasaannya. Dari sinilah, para bupati akhirnya semakin harmonis dengan VOC,
namun sebaliknya sering berseteru dengan keraton. Ini semakin menampakkan
bahwa power “pesisir” lebih kuat pengaruhnya ketimbang kekuasaan keraton di
“pedalaman”. Pembagian ini tidaklah asing bagi struktur kerajaan yang ada di Jawa.
Wertheim sebagaimana dikutip Pribadi telah mengidentifikasi tipe struktur kerajaan
yang di masyarakat Nusantara. Pertama, Kerajaan Pedalaman yang bersifat
birokratik terutama ditemukan di Jawa. la mengandalkan jasa dan suplai yang
dipungut dari petani dan para pemimpin lokal seperti bupati dan gubernur. Kedua,
Kerajaan Pelabuhan, yang mana ia mengandalkan perdagangan luar negeri ’°. Tarik
menariknya dua kekuatan tersebut tentu tidak dapat dielakkan. Kasus semacam ini
bisa saja menimbulkan apa yang disebut dalam konteks historiografi modern
dengan, “bentrokan antara dua kekuatan monopolistik™ 7.

Islamisasi di Solor

Solor memiliki banyak bandar yang menjadi persinggahan kaum pedagang
mulai dari Pamakayo, Lohayong, Menanga, hingga Labala ”°. Oleh karena itu, Solor
diperebutkan banyak kekuatan seperti Portugis, Belanda, Kerajaan Larantuka dan
raja-raja Liruai di Timor. Keempat kekuatan ini, dalam catatan sejarah, silih
berganti berkuasa di Solor; saling bantu, terkadang saling serang. '°.

72 Leirissa, Ohorella, and Tangkilisan, Sejarah Perokonomian Indonesia.

73 Yanwar Pribadi, “Era Niaga di Nusantara pada Masa Kerajaan Islam 1500-1700,” Al-
Qalam (Banten, Al-Qalam) 22, no. 1 (2005).

7% ANRI, Korespondensi Diplomatik antara Kerajaan Siam dan Kastel Batavia selama Abad
Ke-17 dan Ke-18 (Jakarta: ANRI/TCF, 2018).

7> Ambarak A. Bazher, Islam Di Timor Timur (Jakarta: Gema Insani Press, 1995).

76 Didik Pradjoko, “Perebutan Pulau Dan Laut: Portugis, Belanda Dan Kekuatan Pribumi Di
Laut Sawu Abad XVII-XIX,” paper presented at Konferensi Nasional Sejarah VIII, Jakarta,
Konferensi Nasional Sejarah VIII, Direktorat Jenderal Sejarah dan Purbakala, Departemen
Kebudayaan dan Pariwisata, 16 Nopember 2006.

208 | Historia Madania Volume 9 (2) 2025



Islamisasi di Nusantara Abad Ke-17 Perspektif Sea Power: Historiografi Malaka,
Solor dan Mataram | Moh. Yusni Amru Ghozali

Van Fraassen mengatakan bahwa di mana ada perdagangan maka Islam akan
mengikuti 7. Pernyataan ini, meski sulit dijadikan tolok ukur untuk memprediksi
awal kedatangan Islam di Solor, hanya saja bisa menjadi dalil bahwa Islam di Solor
telah lama bercokol. Ada temuan bahwa pada abad ke-13 seorang ulama bernama
Sayyid Rifauddin pernah datang dan berdakwah di Solor 7®. Sehingga berangkat
dari temuan tersebut sejarawan membuat kesimpulan bahwa kedatangan Islam di
Solor sejak abad ke-13. Ada juga yang mengacu pada kesultanan Terong yang
berdiri pada abad ke-16, tepatnya di pulau Adonara yang berdampingan dengan
pulau Solor. Sejarah mencatat bahwa pada tahun 1580, Kesultanan Terong
melakukan perlawanan pada Portugis. Dimana Portugis, menurut Rouffaer baru
mendirikan pemukiman di Solor sekitar tahun 1563 7. Popularitas Kesultanan
Terong ini dijadikan sebagian peneliti untuk menyatakan bahwa Islam masuk di
Solor pada abad ke-16, meski tidak ada kejelasan apakah pada awal abad atau di
pertengahan.

Ada juga yang secara eksplisit menyebut Islam masuk ke Solor sebelum tahun
1520. Ini berpijak pada sejarah Katholik yang menyatakan bahwa ketika Katholik
masuk ke Solor pada tahun 1520, Parera menyebut sudah ada Islam di Flores.
Kesimpulan ini juga berpijak pada hubungan yang dipastikan sudah terjalin antara
Solor dengan Jawa, Sumatera dan Kalimantan; yang mana pulau-pulau tersebut
sudah mengenal Islam dan menjadi persinggahan pedagang muslim sebelum abad
ke-15 %, Kesimpulan tersebut menguatkan Dietrich yang mengatakan bahwa pada
abad ke-16 masyarakat Solor pernah meminta Kesultanan Ternate agar mengirim
keluarga Ternate untuk diangkat menjadi Sultan di Solor 3!. Permintaan masyarakat
Solor ini dipahami oleh Barnes sebagai bukti bahwa Solor sejak lama berada dalam
kendali Ternate %2. Artinya, pada abad ke-16 sudah ada masyarakat Muslim di
Solor, meski belum ada kesultanan di sana. Pada abad ini juga, di Adonara, pulau
yang berdampingan dengan Solor, Islam sudah berkembang bahkan sudah berdiri
kesultanan. Sehingga dapat ditarik kesimpulan bahwa kedatangan Islam pertama di
Solor adalah abad ke-13, tapi memiliki otoritas dan kekuasaan, baru pada abad ke-
16.

Kesultanan-kesultanan di wilayah Timur Nusantara, adalah jejak-jejak
Islam yang nyata. Diantara kesultanan yang masyhur diceritakan dalam sejarah
Islam di Solor adalah Solor Watan Lema (Negeri Lima Pantai). Watan bukan hanya
istilah topografis tapi juga mengarah pada identitas Islam *. Ini merupakan
persekutuan dari lima kerajaan yang tumbuh di pelabuhan yakni Lohayong,
Lamakera, Lamahela, Terong dan Labala 3¢, Semangat yang dibangun dari

7 Dietrich, “A Note on Galiyao and the Early History of the Solor-Alor Islands.”

78 Muhamad Murtadlo, “Situs Menanga Solor Flores Timur: Jejak Islam di Nusa Tenggara
Timur (NTT),” Jurnal Lektur Keagamaan 15, mno. 1 (May 2018): 97,
https://doi.org/10.31291/j1k.v15i1.517.

79 Dietrich, “A Note on Galiyao and the Early History of the Solor-Alor Islands.”

80 Murtadlo, “Situs Menanga Solor Flores Timur.”

81 Dietrich, “A Note on Galiyao and the Early History of the Solor-Alor Islands.”

82 Barnes, “Avarice and Iniquity at the Solor Fort.”

8 Dietrich, “A Note on Galiyao and the Early History of the Solor-Alor Islands.”

84 Murtadlo, “Situs Menanga Solor Flores Timur.”

209 Historia Madania Volume 9 (2) 2025



Islamisasi di Nusantara Abad Ke-17 Perspektif Sea Power: Historiografi Malaka,
Solor dan Mataram | Moh. Yusni Amru Ghozali

persekutuan lima kerajaan ini adalah melawan Portugis. Lima kesultanan tersebut
berasal dari keturunan asli Solor. Dietrich menyebut gerakan “mendirikan
kesultanan” di Solor yang dipelopori Sili Pertawi pada abad ke-17 ini dengan istilah
indigenisasi Islam . Sili Pertawi sendiri dalam catatan sejarah ada yang menyebut
dengan Kaitjil Protavi, Kaichili Protavi, Kaichil Protawi, Chili Protavi, atau Kaichil
Partani. Kaichili adalah gelar dari Ternate untuk menyebut pangeran dari suatu
kerajaan 56,

Indigenisasi secara bahasa didefinisikan sebagai pelokalan; indigenisasi
Islam artinya upaya mengembangkan Islam dengan konteks lokal %7. Terkait
indigenisasi Islam di Solor ini, dapat diidentifikasi sebagai bentuk cultural power
dalam proses Islamisasi. Dalam hal ini, keyword yang bisa dijadikan pintu masuk
untuk memahami maksud Dietrich tentang indigenisasi Islam ada pada redaksi
“mendirikan kesultanan”. Artinya, dalam proses Islamisasi, masyarakat Solor
mendesain kesultanan sebagai institusi yang akomodatif terhadap lokalitas untuk
mengokohkan kekuasaan dan kepentingan politik dalam melawan kolonialisme.
Dietrich mengisyaratkan bahwa kepentingan politik mendirikan kesultanan di
wilayah timur Nusantara adalah semangat anti Portugis yang secara umum dapat
dikatakan anti kolonial. Karena Sultan Menanga memimpin lima kerajaan tersebut
tujuannya adalah untuk melawan Portugis karena telah membangun benteng di
Lohayong 3.

Istilah indigenisasi ini juga pernah digunakan Hoesterey, yang
menganotasikan pada pribumisasi Islam yang dikonsepkan Gus Dur. Dimana
konsep indigenisasi Gus Dur basisnya juga anti kolonial *°. Maka, ada titik temu
antara indigenisasi yang dimaksud Dietrich di Solor dengan indigenisasi perspektif
Hoesterey. Pribumisasi Islam yang diwacanakan Gus Dur adalah bagian dari
Indigenisasi Islam dengan gerakan budaya sebagai wadah akomadatif Islam.
Sedangkan indigenisasi di wilayah timur Nusantara abad ke-17 menggunakan
institusi politik sebagai wadah Islam akomadatif yakni dengan gerakan mendirikan
kesultanan. Artinya, indigenisasi Islam memiliki beberapa pola, meski
semangatnya sama-sama anti kolonial dalam bentuk ekspresi gerakan budaya dan
gerakan politik.

Dari perspektif indigenisasi, Kesultanan Solor Watan Lema mampu
memanfaatkan semangat anti kolonial sebagai kekuatan untuk mendirikan
kesultanan demi terwujudnya perlawanan terhadap Portugis. Kesultanan didirikan
sebagai benteng sekaligus amunisi untuk mempertahankan diri dan melakukan
perlawanan terhadap budaya luar. Kesultanan menyatukan komunitas-komunitas
yang seringkali bersaing dan berseteru. Menurut Cacegas sebagaimana dikutip

8 Dietrich, “A Note on Galiyao and the Early History of the Solor-Alor Islands.”

8 Barnes, “Avarice and Iniquity at the Solor Fort.”

87 Canra Purnama et al., “Pemikiran Politik Abdurrahman Wahid dan Pengaruhnya Terhadap
Politik Partai Kebangkitan Bangsa,” Jurnal Illmu Hukum, Humaniora dan Politik 4, no. 1 (January
2024): 26-35, https://doi.org/10.38035/jihhp.v4i1.1740.

8 Murtadlo, “Situs Menanga Solor Flores Timur.”

89 James B. Hoesterey, “Globalization and Islamic Indigenization in Southeast Asian Muslim
Communities,” ISLAM NUSANTARA: Journal for the Study of Islamic History and Culture 3, no. 2
(2022).

210|Historia Madania Volume 9 (2) 2025



Islamisasi di Nusantara Abad Ke-17 Perspektif Sea Power: Historiografi Malaka,
Solor dan Mataram | Moh. Yusni Amru Ghozali

Barnes bahwa sebelum kesultanan berdiri, sekitar abad ke-14, tidak ada raja di
Solor; setiap wilayah memiliki tuan dan kapten sendiri *°.

Portugis memiliki semangat Kristenisasi dan kesultanan membangun
kebudayaan yang menyokong Islamisasi. Dalam konteks ini, Islam tidak
sepenuhnya ingin dipertentangkan dengan Kristen, tapi dijadikan simbol
perlawanan terhadap Portugis. Sehingga target kesultanan bukan melawan Kristen,
tetapi melawan Portugis. Terbukti, Kesultanan Solor pernah meminta bantuan
Belanda untuk mengusir Protugis °'.

Simpulan

Pendidikan tenaga farmasi menjadi pilihan pemerintah Hindia Belanda
sebagai upaya preventif wabah dan penyakit di masyarakat. Ketika impor tenaga
faramsi ke Hindia Belanda memiliki banyak kekurangan. Pada pertengahan abad
ke-20, Pemerintah Hindia Belanda menyelenggarakan Apotheker Asistenten School
(Sekolah Asisten apoteker) sebagai pendidikan bagi asisten apoteker di Hindia
Belanda. Sekolah Asisten Apoteker diselenggarakan karena beberapa alasan.
Alasan pertama, kebutuhan tenaga farmasi bertolak belakang dengan situasi
keuangan pemerintah Hindia Belanda. Kedua, kurangnya kesempatan untuk lulus
ujian apoteker, padahal apotek perlu melakukan pergantian pegawai apotek. Ketiga,
dapat menghasilkan tenaga kerja dengan upah dan gaji minimum. Keempat,
memberikan keuntungan Negara dalam bidang farmasi (penjualan obat).

Sekolah Asisten Apoteker dibuka pada tahun 1923 sesuai dengan Besluit van
den Gouverneur-Geneeral van Nederlandsch Indie tanggal 28 Januari 1923.
Pembukaan Sekolah tersebut tercantum dalam Staatsblad No. 50 Tahun 1923
tentang penetapan pelaihan petugas apoteker dengan nama ‘“Sekolah Asisten
Apoteker”. Sekolah Asisten Poteker adalah kepanjangan dari program Pelatihan
Apothekerbediende sejak tahun 1918. Sekolah Asisten Apoteker bertempat di
gedung lama STOVIA. Sekolah menggunakan kurikulum pelatihan
Apothekerbediende, dengan masa belajar selama dua tahun. Materi pembelajaran
terdiri atas materi dasar dan materi kejuruan. Murid Sekolah Asisten Apoteker
terdiri atas siswa Eropa, Cina maupun Bumiputera baik laki laki maupun
perempuan. Siswa tidak lebih dari 50 siswa setiap tahun dan selalu mengalami
peningkatan. Tahun 1934, Pemerintah menutup Sekolah Asisten Apoteker dengan
alasan krisis keuangan.

Daftar Sumber
A. Bazher, Ambarak. Islam Di Timor Timur. Jakarta: Gema Insani Press, 1995.

Abdullah, Taufik, ed. Sejarah Umat Islam Indonesia. Vol. 1. Jakarta: Majlis Ulama
Indonesia, 1991.

Ali, Ismail, Singgih Tri Sulistiyono, and Encep Supriatna. “Memertabatkan Semula
Sejarah Maritim Sebagai Suatu Disiplin dan Cadang [lmu dalam Mendepani
Perkembangan Semasa Ilmu Kelautan Modemn.” Jurnal Kemaritiman:

% Barnes, “Avarice and Iniquity at the Solor Fort.”
91 Barnes, “Avarice and Iniquity at the Solor Fort.”

211|Historia Madania Volume 9 (2) 2025



Islamisasi di Nusantara Abad Ke-17 Perspektif Sea Power: Historiografi Malaka,
Solor dan Mataram | Moh. Yusni Amru Ghozali

Indonesian Journal of Maritime 2, no. 2 (December 2021): 68-93.
https://doi.org/10.17509/ijjom.v2i2.40659.

ANRI. Korespondensi Diplomatik antara Kerajaan Siam dan Kastel Batavia
selama Abad Ke-17 dan Ke-18. Jakarta: ANRI/TCF, 2018.

Ardi, Fahmi, Muhammad Mabrur, and Viyan Hendra E. A. “Sejarah dan Kekuatan
Hukum Perdata Islam di Indonesia.” Law & Justice Review Journal 1, no. 1
(June 2021): 7-11. https://doi.org/10.11594/1rj;.01.01.02.

Barnes, R.H. “Avarice and Iniquity at the Solor Fort.” Bijdragen Tot de Taal-,
Land- En Volkenkunde / Journal of the Humanities and Social Sciences of
Southeast  Asia 143, no. 2 (January 1987): 208-36.
https://doi.org/10.1163/22134379-90003326.

Barsihannor ed. Islam, Literasi Dan Budaya Lokal. Makassar: Penerbit UIN
Alauddin Press, 2014.

Basori, Hasan. “Hukum Islam Nusantara: Diaspora Undang-Undang Malaka di
Kesultanan Aceh Abad Ke-17.” Tashwirul Afkar 38, no. 02 (December 2020).
https://doi.org/10.51716/ta.v38102.23.

Dietrich, Stefan. “A Note on Galiyao and the Early History of the Solor-Alor
Islands.” Bijdragen Tot de Taal-, Land- En Volkenkunde / Journal of the
Humanities and Social Sciences of Southeast Asia 140, no. 2 (1984): 317-26.
https://doi.org/10.1163/22134379-90003420.

Edyar, ed. Sejarah Peradaban Islam. Busman. Jakarta: Pustaka Asatruss, 2009.

Fahmi, Muhammad Nabil, Ida Fitri Anggarini, and Obaidul Hoque. “The History
of Sunan Bonang Mandala in The Lasem Chronicle (Carita Lasem).” Analisa:
Journal of Social Science and Religion 9, no. 1 (July 2024): 20-38.
https://doi.org/10.18784/analisa.v9i1.2219.

Gaynor, Jennifer L. “Maritime Southeast Asia: Not Just a Crossroads.” Association
for Asian Studies 9, no. 2 (2014): 17-18.

Gottschalk, L. Mengerti Sejarah. Yayasan Penerbit Universitas Indonesia, 1975.

Hall, D G E. 4 History of South-East Asia. London: Macmillan Education UK,
1981. https://doi.org/10.1007/978-1-349-16521-6.

Hoesterey, James B. “Globalization and Islamic Indigenization in Southeast Asian
Muslim Communities.” ISLAM NUSANTARA: Journal for the Study of
Islamic History and Culture 3, no. 2 (2022).

Horridge, A. Perahu Layar Tradisional Nusantara. Y ogyakarta: Penerbit Ombak,
2015.

212|Historia Madania Volume 9 (2) 2025



Islamisasi di Nusantara Abad Ke-17 Perspektif Sea Power: Historiografi Malaka,
Solor dan Mataram | Moh. Yusni Amru Ghozali

Inagurasi, Libra Hari. “SITUS PANTAI LHOK CUT DAN LUBUK SEBAGAI
PELABUHAN KOSMOPOLITAN DI SELAT MALAKA ABAD KE 13—
15.” PURBAWIDYA: Jurnal Penelitian dan Pengembangan Arkeologi 10, no.
1 (July 2021): 1-16. https://doi.org/10.24164/pw.v1011.351.

Jahroni, Jajang. “Islamisasi Pantai Utara Jawa: Menelusuri Penyiaran Islam di
Tanah Betawi.” Jurnal Lektur Keagamaan 14, no. 2 (December 2016): 369.
https://doi.org/10.31291/j1k.v14i2.506.

Kartodirjo, Sartono. Pendekatan Ilmu Sosial Dalam Metodologi Sejarah. Jakarta:
Gramedia Pustaka Utama, 1990.

Kersten, Carool. Mengislamkan Indonesia: Sejarah Peradaban Di Nusantara. 2nd
ed. Vol. 1. Jakarta: Baca, 2017.

Laffan, Michael. The Making of Indonesian Islam. Y ogyakarta: Bentang, 2015.

Laughton, Leonard G. Carr. Old Ship Figure-Heads and Sterns. New York: Dover
Publications, 2011.

Leirissa, R.Z., G.A. Ohorella, and Yuda B. Tangkilisan. Sejarah Perokonomian
Indonesia. Jakarta: Departemen Pendidikan dan Kebudayaan RI, 1996.

. Sejarah Perokonomian Indonesia. 1st ed. Vol. 1. Jakarta: Departemen
Pendidikan dan Kebudayaan RI, 1996.

Lombard, Denys. Kerajaan Aceh: Jaman Iskandar Muda (1607-1636). Jakarta:
Balai Pustaka, 1991.

Lopa, Baharudin. Djalanja Revolusi Indonesia Membebaskan Irian Barat. Jakarta:
Perusahaan Pertjetakan Negara Djakarta, 1962.

Mahan, Alfred Thayer. The Influence of Sea Power Upon History 1660-1783. New
York: Dover Publications, Inc, 1987.

Mahdi, Waruno. “Yavadvipa and the Merapi Volcano in West Sumatra.” Archipel
75, no. 1 (2008): 111-43. https://doi.org/10.3406/arch.2008.4083.

Meilink-Roelofsz, M. A. P. Asian Trade and European Influence: In the Indonesian
Archipelago between 1500 and about 1630. Dordrecht: Springer Netherlands,
1962. https://doi.org/10.1007/978-94-011-8850-0.

Murphey, Rhoads. “On Evolution.” In Brides of the Sea: Port Cities of Asia from
the 16th-20th Centuries, edited by Frank Broeze. Kinsington: New South
Wales University Press, 1989.

Murtadlo, Muhamad. “Situs Menanga Solor Flores Timur: Jejak Islam di Nusa
Tenggara Timur (NTT).” Jurnal Lektur Keagamaan 15, no. 1 (May 2018):
97. https://doi.org/10.31291/jlk.v15i1.517.

213|Historia Madania Volume 9 (2) 2025



Islamisasi di Nusantara Abad Ke-17 Perspektif Sea Power: Historiografi Malaka,
Solor dan Mataram | Moh. Yusni Amru Ghozali

Oktaviana, A.A. “Teknik Menggerakkan Perahu Yang Terekam Dalam Seni Cadas
Sebagai Kekayaan Seni Dan Maritim  Di Indonesia.” In Arkeologi Untuk
Publik, Rahardjo, S. (Ed). Jakarta: Tkatan Ahli Arkeologi Indonesia, 2012.

Parwati, Ni Putu Yuniarika. “Pengaruh Penyerangan Sultan Agung Ke Batavia
Terhadap Kondisi Politik Dan Ekonomi Mataram Tahun 1613-1646.” Social
Studies: Jurnal Pendidikan Dan Ilmu-Ilmu Sosial 2, no. 2 (2014).

Pijnappel. “Ptolemaeus En de Indische Archipel.” Bijdragen Tot de Taal-, Land-
En Volkenkunde, I, vol 17  (January 1870): 33-68.
https://brill.com/view/journals/bki/17/1/article-p36_14.xml?language=en.

Pires, Tome. Suma Oriental. Vol. 1. 1. New Delhi: AES Publication, 2005.

. The Suma Oriental. London: The Hakluyt Society, 1944.

Pradhani, Sartika Intaning. “Sejarah Hukum Maritim Kerajaan Sriwijaya dan
Majapahit dalam Hukum Indonesia Kini.” Lembaran Sejarah 13, no. 2
(February 2018): 186. https://doi.org/10.22146/lembaran-sejarah.33542.

Pradjoko, Didik. “Perebutan Pulau Dan Laut: Portugis, Belanda Dan Kekuatan
Pribumi Di Laut Sawu Abad XVII-XIX.” Paper presented at Konferensi
Nasional Sejarah VIII, Jakarta. Konferensi Nasional Sejarah VIII, Direktorat
Jenderal Sejarah dan Purbakala, Departemen Kebudayaan dan Pariwisata, 16
Nopember 2006.

Pribadi, Yanwar. “Era Niaga di Nusantara pada Masa Kerajaan Islam 1500-1700.”
Al-Qalam (Banten, Al-Qalam) 22, no. 1 (2005).

Purnama, Canra, M. led Al-Munir, Muh. Rusydy, and Aprizal Wahyudi Diprata.
“Pemikiran Politik Abdurrahman Wahid dan Pengaruhnya Terhadap Politik
Partai Kebangkitan Bangsa.” Jurnal llmu Hukum, Humaniora dan Politik 4,
no. 1 (January 2024): 26-35. https://doi.org/10.38035/jihhp.v4il.1740.

Rangkuti, Nurhadi. “Kajian ‘Arkeologi Situs Masa Sejarah’ Di Lasem: Pergeseran
Pusat Kegiatan.” Berkala Arkeologi 17, no. 1 (May 1997): 38-48.
https://doi.org/10.30883/jba.v17i1.768.

Rawlinson, H.G. Intercourse between India and the Western World from the
Earliest Times to the Fall of Rome. Cambridge: Cambridge Univ Press, 1916.

Reid, Anthony. Asia Tenggara dalam Kurun Niaga 1450-1680, Jilid 1: Tanah
Dibawah Angin. Jakarta: Pustaka Obor Indonesia, 2014.

Reni, Wa Ode. “Sejarah Maritim Indonesia.” Journal of International
Multidisciplinary Research 2, no. 6 (2024): 120-27.

Robson, S.O. “Java at the Crossroads; Aspects of Javanese Cultural History in the
14th and 15th Centuries.” Bijdragen Tot de Taal-, Land- En Volkenkunde /

214|Historia Madania Volume 9 (2) 2025



Islamisasi di Nusantara Abad Ke-17 Perspektif Sea Power: Historiografi Malaka,
Solor dan Mataram | Moh. Yusni Amru Ghozali

Journal of the Humanities and Social Sciences of Southeast Asia 137, nos. 2—
3 (1981): 259-92. https://doi.org/10.1163/22134379-90003500.

Sadzali, Asyhadi Mufsi. “EVALUASI KONSERVASI PERAHU KUNO
PUNJULHARJO DAN PENGEMBANGAN OBJEK DI MASA DEPAN
DALAM PERKUATAN IDENTITAS.” Titian: Jurnal Ilmu Humaniora 2,
no. 1 (2018). https://online-journal.unja.ac.id/index.php/titian.

Simanjuntak, Truman. “Progres Penelitian Austronesia Di Nusantara.” AMERTA
33, no. 1 (June 2015): 25. https://doi.org/10.24832/amt.v33il1.211.

Soeharto. Kumpulan Pidato-pidato Presiden dibidang Politik dan Keamanan
(Polkam) Tahun 1977-1978. 1st ed. Vol. 1. Jakarta: Departemen Penerangan
RI, 1978.

Sugiyarto, Sugiyarto, Agustinus Supriyono, and Endah Sri Hartatik. “Nobility and
Land System in the Pre-Colonial Era of the Surakarta and Yogyakarta
Kingdoms.” Paramita: Historical Studies Journal 30, no. 2 (September
2020): 208-17. https://doi.org/10.15294/paramita.v30i2.23692.

Tjandrasasmita, Uka. Sejarah Nasional Indonesia I11. 1st ed. Vol. 1. 1. Jakarta: PN
Balai Pustaka, 1984.

, ed. Sejarah Nasional Indonesia III. Jakarta: PN Balai Pustaka, 1984.

Valmiki, Mabharsi. “Srimad Valmiki Ramayana.” Gita Press, 2020.
https://1a800509.us.archive.org/28/items/valmiki-ramayana-gita-press-
english/Valmiki%20Ramayana%?20Gita%20Press%20English.pdf.

Wahyudi, M. Ilham. “Sunan Giri dalam Legitimasi Kekuasaan Mataram pada
Babad Tanah Jawi.” Jumantara: Jurnal Manuskrip Nusantara 12, no. 2
(December 2021). https://doi.org/10.37014/jumantara.v12i2.1346.

Wilkinson, R.J. “Early Indian Influence in Malaysia.” JRASMB, 1935.

Wilson, H. H. “Art. VIIL.— Account of the Foe Kue Ki, or Travels of Fa Hian in
India.” Journal of the Royal Asiatic Society 5, no. 9 (January 1838): 108—40.
https://doi.org/10.1017/S0035869X00015185.

Yatim, Badri. Sejarah Peradaban Islam; Dirasah Islamiyah II. Jakarta:
Rajagrafindo Persada, 2014.

. Sejarah Peradaban Islam; Dirasah Islamiyah II. Jakarta: Rajagrafindo
Persada, 2014.

Zamzami, Rizal. Sejarah Agama Islam di Kerajaan Mataram pada Masa
Panembahan Senapati, 1584-160. 2, no. 2 (2018).

215|Historia Madania Volume 9 (2) 2025



