
 

Dinamika Peradaban Maritim dan Agraris dalam Sejarah Nusantara: Studi 

Kasus Komunitas Pesisir dan Pedalaman di Sulawesi Selatan | Nurfaisa, 

Muzayyana Mufarrida, Fuadul Umam. 

247 | H i s t o r i a  M a d a n i a  V o l u m e  9  ( 2 )  2 0 2 5  

 

Dinamika Peradaban Maritim dan Agraris di Sulawesi Selatan: 

Sebuah Studi Sejarah 
 

Nurfaisa1, Muzayyana Mufarrida2, Fuadul Umam3 

Jurusan Sejarah Peradaban Islam, Fakultas Islam Nusantara, Universitas Nahdlatul Ulama 

Indonesia 

Email: nurfaizaharas@gmail.com, muzayyana138@gmail.com, fuad@unusia.ac.id  

 

Abstract 
The historical study of the Indonesian archipelago cannot be separated from the interaction 

between two major pillars of civilization: agrarian and maritime cultures. This research 

aims to examine the socio-economic and cultural dynamics of communities living within 

these two landscapes, focusing on coastal and inland societies in South Sulawesi. The 

region was chosen based on historical evidence showing its significance as a key node in 

the interaction between agrarian and maritime worlds, particularly in the exchange of 

goods, culture, and power. This study employs a historical-qualitative approach using 

online-based library research. All data were collected through the exploration of internet-

accessible written sources such as academic journals, digital archives, and scholarly 

books, without direct field observation. The findings reveal that local communities 

developed adaptive systems combining land-based agriculture (rice fields and dryland 

farming) with maritime livelihoods (fishing, sailing, and sea trade), and shaped fluid, 

hybrid cultural identities. These interactions contributed to the formation of distinctive 

trade networks, spiritual systems, and social structures. This study is expected to enrich 

local historical narratives and contribute to a deeper understanding of cultural patterns in 

the Indonesian archipelago. 

 

Keywords: Coastal Community, Indonesian History, Maritime and Agrarian Civilization, 

South Sulawesi. 

 

 

Pendahuluan 
Kajian sejarah Nusantara menunjukkan bahwa dua poros peradaban utama, yakni 

maritim dan agraris, telah membentuk struktur sosial, budaya, dan ekonomi masyarakat 

sejak masa pra-kolonial. Keduanya tidak hadir secara terpisah, melainkan saling 

berkelindan dalam berbagai bentuk interaksi. Dalam beberapa wilayah, seperti Sulawesi 

Selatan, dinamika ini bahkan tampak sangat nyata karena kawasan tersebut menyimpan 

jejak historis sebagai simpul pertemuan antara aktivitas laut dan daratan1. 

Komunitas pesisir di Sulawesi Selatan, terutama suku Bugis dan Makassar telah 

lama dikenal sebagai pelaut, pedagang, dan pelayar ulung yang membangun jaringan 

maritim lintas Nusantara. Mereka mendirikan pelabuhan-pelabuhan besar, membangun 

kapal Pinisi, dan aktif dalam perdagangan antar pulau maupun dengan luar negeri. Di sisi 

lain, komunitas pedalaman seperti yang berada di dataran tinggi Toraja atau wilayah agraris 

seperti Soppeng dan Enrekang, mengembangkan sistem pertanian menetap, perladangan, 

serta struktur sosial berbasis tanah dan warisan agraria2. 

Studi-studi sejarah yang menyoroti interaksi antara masyarakat pesisir dan 

pedalaman masih relatif terbatas. Sebagian besar kajian terdahulu lebih fokus pada 

 
1 Singgih Tri Sulistiyono, “Paradigma Maritim Dalam Membangun Indonesia: Belajar Dari 

Sejarah,” Lembaran Sejarah 12, no. 2 (2018): 81, https://doi.org/10.22146/lembaran-sejarah.33461. 
2 Ahmadin Ahmadin, “Sejarah Agraria: Sebuah Pengantar,” no. October 2013 (2019). 

mailto:nurfaizaharas@gmail.com
mailto:muzayyana138@gmail.com
mailto:fuad@unusia.ac.id


 

Dinamika Peradaban Maritim dan Agraris dalam Sejarah Nusantara: Studi 

Kasus Komunitas Pesisir dan Pedalaman di Sulawesi Selatan | Nurfaisa, 

Muzayyana Mufarrida, Fuadul Umam. 

248 | H i s t o r i a  M a d a n i a  V o l u m e  9  ( 2 )  2 0 2 5  

 

pelayaran, perdagangan, dan migrasi masyarakat pesisir Bugis-Makassar (Sulistiyono, 

2018), sementara peran komunitas pedalaman dalam membentuk jaringan peradaban masih 

kurang mendapat perhatian. Padahal, relasi tersebut memegang peran penting dalam 

membentuk peradaban lokal yang kompleks. Dalam konteks Sulawesi Selatan, pertukaran 

beras dari daerah pedalaman ke pesisir, dan sebaliknya pengiriman garam atau ikan dari 

pesisir ke dataran tinggi, telah berlangsung selama berabad-abad dan membentuk pola 

mobilitas yang tidak hanya ekonomi, tetapi juga kultural3. Penelitian ini mencoba mengisi 

celah tersebut dengan menyoroti dinamika sosial-ekonomi dan budaya antara komunitas 

agraris dan maritim sebagai satu kesatuan yang saling membentuk. 

Fenomena ini menunjukkan bahwa tidak ada dikotomi kaku antara “masyarakat laut” 

dan “masyarakat darat”. Sebaliknya, terjadi simbiosis dan saling pengaruh. Masyarakat 

agraris memerlukan akses laut untuk perdagangan, sedangkan masyarakat maritim 

membutuhkan hasil bumi dari pedalaman. Interaksi ini menghasilkan bentuk-bentuk 

kebudayaan yang cair, terbuka, dan adaptif termasuk dalam praktik keagamaan, politik 

lokal, hingga sistem kekerabatan4. 

Penelitian ini berupaya menjawab pertanyaan utama: bagaimana dinamika interaksi 

sosial-ekonomi dan budaya antara komunitas pesisir dan pedalaman di Sulawesi Selatan 

membentuk pola peradaban lokal yang khas? 

Penelitian ini menggunakan metodologi pendekatan historis kualitatif dengan 

metode studi pustaka. Seluruh data diperoleh dari sumber tertulis yang tersedia secara 

digital, seperti artikel jurnal ilmiah, arsip daring, dan buku-buku akademik. Penelitian yang 

kami lakukan tidak observasi ke lapangan secara langsung, namun mengandalkan studi 

literatur yang telah terpublikasi dan terverifikasi5. 

Dengan menjadikan Sulawesi Selatan sebagai studi kasus, penelitian ini berupaya 

menggambarkan bagaimana sistem sosial ekonomi dan budaya terbentuk melalui 

pertemuan antara dua lanskap yaitu laut dan darat. Fokus utamanya adalah pada dinamika 

adaptasi masyarakat, pertukaran sumber daya, dan pembentukan identitas budaya dalam 

masyarakat Bugis-Makassar serta komunitas agraris di wilayah pedalaman. 

Studi ini diharapkan dapat menambah khazanah dalam pengembangan kajian sejarah 

lokal, serta menunjukkan bahwa keterhubungan antara maritim dan agraris bukan hanya 

dimensi ekonomi, melainkan juga bagian integral dari pembentukan kebudayaan 

Nusantara. Selain itu, penelitian ini penting untuk memahami bagaimana masyarakat 

tradisional membentuk pola hidup lintas-ekologi yang berkelanjutan. 

 

Metode Penelitian  
Pendekatan yang digunakan dalam penelitian ini bersifat kualitatif-deskriptif, 

dengan metode yang berlandaskan studi sejarah serta etnohistoris. Pendekatan ini dipilih 

 
3 Adil Akbar, “Berre’ Ri Sulawesi Maniang : Dari Produksi, Perdagangan, Pelayaran, 

Hingga Penyelundupan Beras (1946-1956),” Pangadereng : Jurnal Hasil Penelitian Ilmu Sosial 

Dan Humaniora 5, no. 1 (2019): 146–61, https://doi.org/10.36869/.v5i1.6; Syafaat Rahman 

Musyaqqat, “Jaringan Perdagangan Beras Dan Dinamika Pelabuhan Ekspor Di Sulawesi Selatan 

Pada 1930-An,” Handep: Jurnal Sejarah Dan Budaya 4, no. 2 (2021): 113–40, 

https://doi.org/10.33652/handep.v4i2.157. 
4 Andi Agus, “Gambaran Sosial Ekonomi Masyarakat Pesisir Di Sulawesi Selatan,” 

Techno: Jurnal Penelitian 7, no. 01 (2018): 143, https://doi.org/10.33387/tk.v7i01.592; Jawad 

Mughofar KH Fitria Annisa, Gilang Agus Budiman, “Kerajaan-Kerajaan Dan Pelabuhan Besar Di 

Nusantara,” Jurusan Sejarah Dan Kebudayaan Islam Fakultas Adab Dan Humaniora Universitas 

Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung 1, no. 1 (2016): 1–23. 
5 Ahmadin, “Sejarah Agraria: Sebuah Pengantar”; Sulistiyono, “Paradigma Maritim 

Dalam Membangun Indonesia: Belajar Dari Sejarah.” 



 

Dinamika Peradaban Maritim dan Agraris dalam Sejarah Nusantara: Studi 

Kasus Komunitas Pesisir dan Pedalaman di Sulawesi Selatan | Nurfaisa, 

Muzayyana Mufarrida, Fuadul Umam. 

249 | H i s t o r i a  M a d a n i a  V o l u m e  9  ( 2 )  2 0 2 5  

 

guna memperoleh pemahaman menyeluruh dan kontekstual terkait dinamika sosial, 

ekonomi, serta budaya masyarakat di kawasan pesisir dan pedalaman dalam perspektif 

historis. Studi historis digunakan untuk merekonstruksi peristiwa masa lampau berdasarkan 

sumber tertulis, sedangkan pendekatan etnohistoris membantu mengungkap narasi budaya 

dan makna simbolik dari relasi antar komunitas, terutama antara masyarakat agraris dan 

maritim. 

Sumber data yang ada dalam penelitian ini sepenuhnya diperoleh dari studi pustaka 

(library research). Penelitian tidak dilakukan dengan observasi lapangan secara langsung, 

melainkan mengandalkan data sekunder yang tersedia dalam bentuk jurnal ilmiah, buku 

akademik, laporan etnografi, arsip digital, dan dokumen sejarah lainnya yang dapat diakses 

melalui internet. Penelusuran dilakukan dengan mengutamakan sumber yang telah 

terverifikasi secara akademik dan relevan dengan tema penelitian. 

Penelitian ini memanfaatkan dua tipe sumber, yaitu data primer dan data sekunder. 

Sumber primer mencakup naskah-naskah sejarah, arsip kolonial yang telah didigitalisasi, 

laporan penelitian etnografis terdahulu, dan artikel jurnal hasil wawancara atau studi kasus 

yang mendalam. Sedangkan sumber sekunder mencakup buku-buku sejarah, artikel telaah 

(review), dan publikasi ilmiah lainnya yang membahas maritimisasi, agrarianisme, dan 

struktur sosial masyarakat Sulawesi Selatan. 

Hasil pengumpulan data dianalisis melalui metode content analysis secara kualitatif. 

Peneliti mengidentifikasi tema-tema utama seperti sistem produksi pangan, jaringan 

perdagangan, peran pelabuhan, struktur tanah, serta bentuk-bentuk interaksi sosial antar 

komunitas. Analisis juga dilakukan dengan cara membandingkan informasi dari berbagai 

sumber untuk menemukan pola, perubahan, dan kesinambungan dalam relasi agraris-

maritim. 

Meskipun tidak melakukan observasi langsung, penelitian ini tetap berupaya 

menjaga kedalaman analisis melalui pemilihan sumber yang akademis, representatif, dan 

tematik. Keterbatasan ini diimbangi dengan fokus pada pendalaman naratif sejarah dan 

pembacaan kritis terhadap dokumen, sehingga diharapkan hasil penelitian tetap relevan dan 

dapat memberikan kontribusi pada studi sejarah sosial-budaya di Indonesia, khususnya 

dalam konteks hubungan peradaban maritim dan agraris. 

 

Hasil dan Pembahasan 
1. Karakteristik Peradaban Maritim di Pesisir Sulawesi Selatan 

Peradaban maritim di Sulawesi Selatan berkembang pesat karena dukungan 

geografis dan historis yang kuat. Letak strategis wilayah pesisir seperti Bone, Makassar, 

Pangkep, dan Luwu yang menghadap langsung ke Laut Flores dan Teluk Bone menjadikan 

kawasan ini sebagai jalur penting pelayaran dan perdagangan antarwilayah. Sejak masa 

pra-Islam hingga era kolonial, pelabuhan-pelabuhan di Sulawesi Selatan telah memainkan 

peran sentral dalam membentuk jaringan maritim yang menghubungkan Nusantara bagian 

timur dengan barat6. 

Salah satu ciri utama peradaban maritim di pesisir Sulawesi Selatan adalah mobilitas 

tinggi masyarakatnya. Suku Bugis dan Makassar dikenal sebagai pelaut ulung yang 

membangun jaringan dagang dari Selat Makassar hingga ke perairan Nusa Tenggara dan 

Maluku. Kapal tradisional seperti Pinisi menjadi simbol penting dalam konstruksi budaya 

maritim mereka. Kapal ini tidak hanya berfungsi sebagai alat transportasi dan perdagangan, 

 
6 Sulistiyono, “Paradigma Maritim Dalam Membangun Indonesia: Belajar Dari Sejarah”; 

Fitria Annisa, Gilang Agus Budiman, “Kerajaan-Kerajaan Dan Pelabuhan Besar Di Nusantara.” 



 

Dinamika Peradaban Maritim dan Agraris dalam Sejarah Nusantara: Studi 

Kasus Komunitas Pesisir dan Pedalaman di Sulawesi Selatan | Nurfaisa, 

Muzayyana Mufarrida, Fuadul Umam. 

250 | H i s t o r i a  M a d a n i a  V o l u m e  9  ( 2 )  2 0 2 5  

 

tetapi juga sebagai representasi status sosial dan teknologi lokal yang diwariskan lintas 

generasi7 

Kehidupan sosial masyarakat pesisir didominasi oleh aktivitas kelautan seperti 

melaut, berdagang, dan membangun perkampungan nelayan di sekitar pelabuhan. Interaksi 

ekonomi yang tinggi menciptakan struktur sosial yang lebih terbuka dibandingkan 

masyarakat agraris pedalaman. Mobilitas memungkinkan terbentuknya komunitas 

kosmopolit yang bersifat multikultural, termasuk masuknya pengaruh Islam melalui 

jaringan pelayaran dan perniagaan8. 

Sistem nilai dalam masyarakat pesisir juga sangat dipengaruhi oleh realitas maritim. 

Nilai keberanian, keterbukaan, kemandirian, dan solidaritas menjadi etos yang dominan. 

Hal ini tercermin dalam filosofi hidup masyarakat Bugis yang dikenal sebagai siri’ na pacce 

(harga diri dan empati), yang juga diterapkan dalam konteks persaingan dagang dan 

pergaulan antarkelompok di kawasan pelabuhan9. Identitas maritim menjadi bagian yang 

tak terpisahkan dari kebanggaan kolektif masyarakat pesisir. 

Kegiatan pelayaran dan perdagangan juga turut membentuk jaringan kekuasaan 

lokal. Beberapa kerajaan pesisir seperti Bone dan Gowa memanfaatkan posisi geografisnya 

untuk mengembangkan ekonomi berbasis laut dan menjalin relasi diplomatik dengan 

kerajaan lain maupun bangsa Eropa. Struktur pemerintahan maritim berkembang secara 

paralel dengan pertumbuhan pelabuhan dan kontrol atas komoditas ekspor seperti beras, 

rempah, dan garam10. 

Dalam aspek spiritualitas, masyarakat pesisir tidak memisahkan laut sebagai entitas 

fisik semata, melainkan juga memiliki nilai sakral. Ritual-ritual seperti Maccera’ Tasi’ atau 

Mappanretasi dilakukan sebagai bentuk penyucian laut dan permohonan keselamatan. 

Kehadiran tokoh adat dan tokoh agama dalam ritual ini menunjukkan keterpaduan antara 

tradisi lokal dan Islam yang diinternalisasi dalam kehidupan spiritual masyarakat pesisir11. 

Selain itu, struktur permukiman di pesisir menunjukkan pola adaptasi terhadap 

lingkungan laut. Rumah-rumah panggung dibangun di atas air atau dekat pantai untuk 

memudahkan akses ke laut. Tata ruang kampung nelayan menyesuaikan dengan pasang-

surut air laut dan musim angin. Adaptasi ekologis ini menjadi bagian dari kearifan lokal 

dalam menghadapi tantangan alam sekaligus memperkuat sistem kehidupan komunal 

berbasis laut12. 

 
7 Dini Purbani Safri Burhanuddin, A.M. Djuliati Suroyo, Endang Susilowati , Singgih Tri 

Sulistyono, Agus Supriyono, Sutejo Kuat Widodo, Ahmad Najid, “Sejarah Maritim Indonesia,” 

Sejarah Maritim Indonesia 185 (2003): 185. 
8 Akbar, “Berre’ Ri Sulawesi Maniang : Dari Produksi, Perdagangan, Pelayaran, Hingga 

Penyelundupan Beras (1946-1956)”; Musyaqqat, “Jaringan Perdagangan Beras Dan Dinamika 

Pelabuhan Ekspor Di Sulawesi Selatan Pada 1930-An.” 
9 Safri Burhanuddin, A.M. Djuliati Suroyo, Endang Susilowati , Singgih Tri Sulistyono, 

Agus Supriyono, Sutejo Kuat Widodo, Ahmad Najid, “Sej. Marit. Indones.” 
10 Fitria Annisa, Gilang Agus Budiman, “Kerajaan-Kerajaan Dan Pelabuhan Besar Di 

Nusantara”; Musyaqqat, “Jaringan Perdagangan Beras Dan Dinamika Pelabuhan Ekspor Di 

Sulawesi Selatan Pada 1930-An.” 
11 Ismail Suardi Wekke, “ISLAM DAN ADAT : TINJAUAN AKULTURASI BUDAYA 

DAN AGAMA Dalam Masyarakat Bugis,” Analisis XIII, no. 1 (2013): 27–56, 

https://doi.org/10.24042/ajsk.v13i1.641; Ibnu Azka, Fathur Baldan Haramain, and Mohammad 

Cholil Alwi, “Harmonization of Tradition and Islam: Mediating Culture and Religious Beliefs in 

Maccera Tasi Ritual in Luwu, South Sulawesi,” Heritage of Nusantara: International Journal of 

Religious Literature and Heritage 13, no. 1 (2024): 30–56, https://doi.org/10.31291/hn.v13i1.736. 
12 A B Takko, “Budaya Bugis Dan Persebarannya Dalam Perspektif Antropologi Budaya,” 

Lensa Budaya: Jurnal Ilmiah Ilmu-Ilmu Budaya 15, no. 1 (2020): 27–36, 

http://journal.unhas.ac.id/index.php/jlb. 



 

Dinamika Peradaban Maritim dan Agraris dalam Sejarah Nusantara: Studi 

Kasus Komunitas Pesisir dan Pedalaman di Sulawesi Selatan | Nurfaisa, 

Muzayyana Mufarrida, Fuadul Umam. 

251 | H i s t o r i a  M a d a n i a  V o l u m e  9  ( 2 )  2 0 2 5  

 

Dalam konteks ekonomi modern, karakteristik maritim ini tetap terlihat dalam 

kegiatan nelayan kecil, industri perikanan, serta transportasi laut lokal. Meski teknologi 

telah berubah, pola mata pencaharian dan struktur sosial berbasis laut tetap bertahan, 

terutama di desa-desa pesisir yang belum terintegrasi sepenuhnya dalam sistem ekonomi 

darat. Dengan demikian, peradaban maritim tetap menjadi kekuatan budaya dan ekonomi 

masyarakat pesisir hingga kini13. 

Namun, peradaban maritim di Sulawesi Selatan tidak hanya terbatas pada aktivitas 

ekonomi. Relasi antar kampung, sistem kekerabatan lintas pulau, hingga penyebaran 

bahasa Bugis-Makassar ke luar Sulawesi menunjukkan betapa kuatnya pengaruh budaya 

laut dalam membentuk identitas regional. Tradisi merantau (massompe’) misalnya, 

merupakan hasil dari worldview maritim yang melihat laut bukan sebagai batas, tetapi 

sebagai jalan penghubung14. 

Dengan demikian, karakteristik peradaban maritim masyarakat pesisir Sulawesi 

Selatan dapat dilihat sebagai hasil dari interaksi antara faktor ekologis, teknologi lokal, 

jaringan perdagangan, dan sistem nilai budaya. Laut bukan hanya ruang ekonomi, tetapi 

juga ruang budaya, spiritual, dan politik yang membentuk kompleksitas identitas maritim 

yang hidup dan dinamis hingga hari ini. 

 

2. Dinamika Peradaban Agraris di Pedalaman Sulawesi Selatan 

Berbeda dengan komunitas pesisir yang membangun peradaban di sekitar laut dan 

pelabuhan, masyarakat pedalaman Sulawesi Selatan mengembangkan sistem kehidupan 

yang berpusat pada daratan dan pertanian. Kawasan seperti Soppeng, Enrekang, Wajo 

bagian utara, dan terutama dataran tinggi Toraja, dikenal sebagai wilayah agraris yang 

menggantungkan hidup pada pertanian, peternakan, dan sistem ladang. Lahan-lahan subur 

di lereng gunung atau sepanjang aliran sungai digunakan untuk menanam padi, jagung, 

kopi, dan komoditas lokal lainnya15. 

Sistem pertanian yang berkembang di pedalaman cenderung menetap dan berbasis 

pada ikatan keluarga atau klan. Setiap komunitas memiliki pengaturan pembagian tanah 

yang khas, termasuk pengelolaan sawah secara komunal, pembagian hasil panen, hingga 

tata kelola irigasi tradisional. Praktik-praktik ini tidak hanya bersifat ekonomi, tetapi juga 

sosial dan kultural karena diikat oleh nilai gotong royong, sistem pewarisan, dan relasi 

patron-klien lokal16. 

Dalam masyarakat agraris pedalaman, struktur sosial cenderung hierarkis dan kaku, 

dengan peran elite adat (arung, puang) dalam mengatur kehidupan komunitas. Legitimasi 

sosial banyak bertumpu pada kepemilikan lahan dan garis keturunan. Sistem warisan tanah 

bersifat patrilineal, dan akses terhadap sumber daya pertanian sering kali memperkuat 

stratifikasi sosial. Hal ini berbeda dari masyarakat pesisir yang lebih cair dan terbuka akibat 

mobilitas dagang17. 

Salah satu ciri khas peradaban agraris pedalaman adalah hubungan spiritual yang 

kuat dengan alam. Masyarakat Toraja misalnya, mempercayai bahwa tanah adalah warisan 

 
13 Afdhal Faizur Ridho and Imam Fadhil Nugraha, “Praktik Massompek Sebagai Prinsip 

Penyebaran Dan Ketahanan Diaspora Bugis Di Wilayah Maritim Indonesia-Malaysia,” Student 

Research Journal 2, no. 6 (2024): 119–36, https://doi.org/10.55606/srj-yappi.v2i6.1632. 
14 Selfia Agustina and Moch Iqbal, “Antropologi Suku Bugis,” Dawuh 5, no. 2 (2024): 71–

86, https://siducat.org/index.php/dawuh. 
15 Ahmadin, “Sejarah Agraria: Sebuah Pengantar.” 
16 Nurdin, “Shifting Land Management Pattern and Sustainable Agriculture (Study Case of 

Tombolopao District, Gowa Regency, South Sulawesi),” Unhas University, 2018. 
17 Fitria Annisa, Gilang Agus Budiman, “Kerajaan-Kerajaan Dan Pelabuhan Besar Di 

Nusantara”; Ahmadin, “Sejarah Agraria: Sebuah Pengantar.” 



 

Dinamika Peradaban Maritim dan Agraris dalam Sejarah Nusantara: Studi 

Kasus Komunitas Pesisir dan Pedalaman di Sulawesi Selatan | Nurfaisa, 

Muzayyana Mufarrida, Fuadul Umam. 

252 | H i s t o r i a  M a d a n i a  V o l u m e  9  ( 2 )  2 0 2 5  

 

leluhur yang tidak boleh diperjualbelikan sembarangan. Tradisi-tradisi adat semacam 

Rambu Solo’ dan Rambu Tuka’ tidak semata-mata berkaitan dengan peristiwa kematian 

dan kehidupan, melainkan juga memiliki keterikatan yang kuat dengan siklus pertanian, 

khususnya pada masa tanam dan panen. Kehidupan agraris menjadi bagian dari struktur 

kosmologis masyarakat. 

Kehadiran Islam di wilayah pedalaman Sulawesi Selatan memang tidak sekuat di 

pesisir. Namun, wilayah seperti Soppeng dan Wajo tetap mengalami proses Islamisasi yang 

menarik, karena terjadi pertemuan antara syariat dengan nilai adat yang agraris. Hal ini 

melahirkan bentuk religiositas yang khas, di mana praktik Islam dibingkai dalam kearifan 

lokal seperti zikir di sawah, syukuran panen, atau ritual tolak bala yang digabungkan 

dengan pembacaan doa-doa Islam18. 

Relasi antara pedalaman dan pesisir dalam konteks agraria juga tampak dalam 

perdagangan beras. Daerah seperti Enrekang dan Wajo dikenal sebagai sentra produksi 

beras yang hasilnya dijual ke pelabuhan-pelabuhan di pesisir. Proses distribusi ini tidak 

hanya menciptakan jaringan ekonomi, tetapi juga mempertemukan nilai-nilai budaya dan 

praktik sosial dari dua komunitas yang berbeda secara geografis dan simbolik19. 

Secara ekonomi, masyarakat agraris mengembangkan ketergantungan pada musim 

dan siklus alam. Kalender pertanian ditentukan oleh cuaca, curah hujan, dan kondisi tanah. 

Dalam banyak kasus, komunitas petani menciptakan sistem pengetahuan lokal yang disebut 

pengetahuan ekologis tradisional, seperti ramalan cuaca berbasis alam atau teknik 

bercocok tanam berdasarkan fase bulan20. Pengetahuan ini diwariskan secara lisan dan 

menjadi bagian dari identitas komunitas. 

Perubahan politik dan kebijakan agraria di masa kolonial dan pascakemerdekaan 

juga memengaruhi struktur sosial agraris. Penguasaan tanah oleh negara, reformasi agraria, 

hingga komersialisasi lahan telah mengubah pola hubungan antara manusia dan tanah. 

Beberapa konflik agraria muncul di wilayah pedalaman karena ketimpangan akses dan 

monopoli tanah oleh elite lokal atau investor luar21. 

Meski demikian, banyak masyarakat pedalaman masih mempertahankan prinsip-

prinsip agraris tradisional. Misalnya, pembagian hasil panen masih dilakukan berdasarkan 

sistem bagi hasil adat, bukan berdasarkan kontrak modern. Sistem gotong royong dalam 

membuka lahan dan panen pun masih bertahan, bahkan digunakan untuk mempererat relasi 

antar keluarga dan tetangga dalam satu komunitas22. 

Dengan demikian, peradaban agraris di pedalaman Sulawesi Selatan memiliki 

karakteristik khas dengan berbasis darat, menetap, berstruktur sosial ketat, dan spiritualitas 

agraris yang kental. Ia tidak berdiri sendiri, melainkan terus berinteraksi dengan dunia 

maritim di pesisir. Studi ini menempatkan komunitas pedalaman sebagai aktor aktif dalam 

 
18 Sarifa Suhra and Rosita Rosita, “Nilai-Nilai Pendidikan Islam Dalam Ritual Maddoja 

Bine Pada Komunitas Masyarakat Bugis Di Sulawesi Selatan,” Al-Qalam 26, no. 2 (2020): 387, 

https://doi.org/10.31969/alq.v26i2.883. 
19 Musyaqqat, “Jaringan Perdagangan Beras Dan Dinamika Pelabuhan Ekspor Di Sulawesi 

Selatan Pada 1930-An.” 
20 Efriani Efriani et al., “Ekologi Tradisional Dayak Tamambaloh,” Jurnal Ilmu Lingkungan 

18, no. 3 (2020): 503–14, https://doi.org/10.14710/jil.18.3.503-514. 
21 Ahmadin, “Sejarah Agraria: Sebuah Pengantar”; Ratnawati Tahir, “Adaptasi Petani Kecil 

Dan Perempuan Terhadap Keterpinggiran Karena Modernisasi Pertanian: Studi Perubahan Sosial 

Pada Komunitas Petani Padi Sawah Desa Sereang Dan Desa Passeno Di Kabupaten Sidrap, Sulawesi 

Selatan,” 2008, 311. 
22 NURHIKMA, “Nilai-Nilai Islam Dalam Tradisi Mappalili Di Dusun Katteong 

Kecamatan Mattiro Sompe Kabupaten Pinrang,” 2016, 1–23. 



 

Dinamika Peradaban Maritim dan Agraris dalam Sejarah Nusantara: Studi 

Kasus Komunitas Pesisir dan Pedalaman di Sulawesi Selatan | Nurfaisa, 

Muzayyana Mufarrida, Fuadul Umam. 

253 | H i s t o r i a  M a d a n i a  V o l u m e  9  ( 2 )  2 0 2 5  

 

pembentukan sejarah dan budaya Nusantara, bukan sekadar pelengkap dari narasi pesisir 

yang dominan. 

 

3. Interaksi Sosial-Ekonomi antara Komunitas Pesisir dan Pedalaman 

Hubungan antara komunitas pesisir dan pedalaman di Sulawesi Selatan telah 

terbentuk sejak masa pra-kolonial dan berlanjut secara dinamis hingga kini. Kedua 

komunitas ini menjalin relasi timbal balik yang saling menguntungkan, baik dalam aspek 

ekonomi, sosial, maupun budaya. Interaksi ini tidak hanya didorong oleh kebutuhan akan 

komoditas masing-masing, tetapi juga oleh faktor geografis, jaringan perdagangan lokal, 

serta sistem nilai yang berkembang secara paralel23. 

Secara ekonomi, masyarakat pedalaman—khususnya petani dari wilayah seperti 

Soppeng, Enrekang, dan Toraja—memproduksi hasil pertanian seperti beras, kopi, dan 

hasil hutan non-kayu. Komoditas ini kemudian didistribusikan ke wilayah pesisir melalui 

jalur darat atau sungai. Sebaliknya, masyarakat pesisir menyediakan hasil laut seperti ikan 

asin, garam, dan peralatan perkapalan, serta menjadi perantara distribusi barang-barang 

impor dari luar daerah. Pertukaran ini berlangsung secara rutin dan terorganisir, 

membentuk pasar regional yang saling bergantung24. 

Kedekatan geografis dan jaringan pelabuhan lokal mendukung intensitas hubungan 

ini. Beberapa titik pertemuan penting seperti pelabuhan Palopo, Bajoe, dan Sengkang 

menjadi simpul konektivitas antara pedalaman dan pesisir. Dari tempat inilah berbagai 

aktivitas niaga, komunikasi budaya, hingga penyebaran agama terjadi. Jalur dagang 

tersebut juga menjadi rute penyebaran informasi, ideologi, dan teknologi antarwilayah25. 

Dari sisi sosial, hubungan antara nelayan dan petani tidak selalu bersifat fungsional-

ekonomi, tetapi juga membentuk jaringan kekerabatan melalui pernikahan, migrasi 

musiman, atau patronase adat. Banyak keluarga nelayan memiliki kerabat di daerah agraris 

dan sebaliknya. Dalam budaya Bugis-Makassar, sistem pagganggawa (klien) dan matoa 

(tuan) melintasi batas geografis dan memperkuat kohesi sosial antara kelompok profesi 

yang berbeda26. 

Interaksi ini juga mempengaruhi struktur budaya kedua komunitas. Misalnya, sistem 

kepercayaan masyarakat pedalaman seperti ritual panen atau upacara tanah, mengalami 

perubahan dan penyesuaian ketika berinteraksi dengan nilai-nilai Islam yang lebih cepat 

berkembang di wilayah pesisir. Sebaliknya, tradisi pesisir seperti Maccera’ Tasi’ turut 

menyerap nilai-nilai agraris seperti syukuran panen laut, yang memperlihatkan adanya 

proses dialektika budaya yang saling membentuk. 

Dalam konteks kolonialisme dan ekonomi politik, interaksi ini turut diperkuat oleh 

sistem tanam paksa, pengumpulan pajak, dan infrastruktur transportasi yang 

menghubungkan daerah hinterland dengan pelabuhan utama. Pemerintah kolonial Belanda 

sangat bergantung pada pasokan beras dari pedalaman Sulawesi Selatan untuk memenuhi 

kebutuhan pasar ekspor, terutama ke Jawa dan luar negeri. Situasi ini memperdalam 

 
23 Sulistiyono, “Paradigma Maritim Dalam Membangun Indonesia: Belajar Dari Sejarah.” 
24 Akbar, “Berre’ Ri Sulawesi Maniang : Dari Produksi, Perdagangan, Pelayaran, Hingga 

Penyelundupan Beras (1946-1956)”; Musyaqqat, “Jaringan Perdagangan Beras Dan Dinamika 

Pelabuhan Ekspor Di Sulawesi Selatan Pada 1930-An.” 
25 Fitria Annisa, Gilang Agus Budiman, “Kerajaan-Kerajaan Dan Pelabuhan Besar Di 

Nusantara.” 
26 Merlinda Idin and Emiliana Gunu Aran, “Triwikrama: Jurnal Ilmu Sosial,” Triwikrama: 

Jurnal Ilmu Sosial 01, no. 11 (2023): 40–50. 



 

Dinamika Peradaban Maritim dan Agraris dalam Sejarah Nusantara: Studi 

Kasus Komunitas Pesisir dan Pedalaman di Sulawesi Selatan | Nurfaisa, 

Muzayyana Mufarrida, Fuadul Umam. 

254 | H i s t o r i a  M a d a n i a  V o l u m e  9  ( 2 )  2 0 2 5  

 

integrasi ekonomi antara wilayah pesisir dan pedalaman, meski dalam kerangka yang 

eksploitatif 27. 

Mobilitas antarwilayah juga meningkat karena aktivitas perdagangan. Komunitas 

pesisir seperti Bugis dan Makassar dikenal sebagai perantau aktif (massompe’) yang tidak 

hanya menjelajah laut, tetapi juga membawa komoditas hasil pertanian dari pedalaman ke 

pasar yang lebih luas. Di sisi lain, beberapa komunitas agraris memanfaatkan jaringan laut 

untuk mengembangkan ekonomi rumah tangga berbasis kerajinan, rempah-rempah, dan 

hasil hutan28. 

Pada level kultural, pertukaran pengetahuan juga berlangsung antara komunitas. 

Teknik pengawetan ikan, metode penangkapan laut, cara menyimpan padi, hingga 

pembagian warisan tanah menjadi pengetahuan lintas wilayah yang tersebar melalui kontak 

sosial di pasar, pelabuhan, dan rumah ibadah. Pengetahuan ini menjadi bagian dari sistem 

budaya yang adaptif, terbuka, dan saling belajar satu sama lain29. 

Meski relasi ini bersifat mutualistik, namun ketimpangan akses infrastruktur dan 

modernisasi menyebabkan dominasi wilayah pesisir dalam sistem ekonomi regional. 

Pelabuhan dan akses ke pusat pemerintahan menjadikan komunitas pesisir lebih cepat 

berkembang dalam konteks kapitalisme modern. Akibatnya, wilayah pedalaman sering kali 

tertinggal dalam hal teknologi, pendidikan, dan distribusi sumber daya publik. Namun 

demikian, relasi keduanya tetap berjalan dalam berbagai bentuk adaptasi30. 

Dengan demikian, interaksi sosial-ekonomi antara komunitas pesisir dan pedalaman 

di Sulawesi Selatan menunjukkan pola keterkaitan historis yang kuat. Interaksi ini 

menciptakan jaringan ekonomi, mobilitas sosial, dan pertukaran budaya yang saling 

melengkapi. Keduanya tidak dapat dipisahkan dalam membaca narasi sejarah lokal, karena 

justru dari dialektika inilah terbentuk identitas kebudayaan Sulawesi Selatan yang 

kompleks dan saling terhubung. 
 

4. Islamisasi, Mobilitas, dan Adaptasi Nilai Budaya 

Proses Islamisasi di Sulawesi Selatan berlangsung dinamis sejak awal abad ke-17, 

ditandai dengan Islamnya Raja Gowa dan Raja Bone pada tahun 1605. Momentum ini 

menjadi awal dari transformasi besar dalam kehidupan sosial-budaya masyarakat Bugis-

Makassar, termasuk di wilayah pesisir dan pedalaman. Penyebaran Islam tidak terjadi 

secara revolusioner, melainkan melalui pendekatan kultural, ekonomi, dan politik yang 

terhubung langsung dengan mobilitas maritim dan pertukaran antarwilayah31. 

Wilayah pesisir menjadi pintu utama masuknya Islam melalui jaringan pelayaran dan 

perdagangan. Ulama dari Gujarat, Aceh, dan Minangkabau berdakwah di pelabuhan-

pelabuhan penting, membentuk komunitas Muslim yang kuat. Islam menyebar bersama 

aktivitas dagang, memanfaatkan pergaulan antar pedagang dan interaksi sosial di pasar atau 

 
27 Musyaqqat, “Jaringan Perdagangan Beras Dan Dinamika Pelabuhan Ekspor Di Sulawesi 

Selatan Pada 1930-An”; Safri Burhanuddin, A.M. Djuliati Suroyo, Endang Susilowati , Singgih Tri 

Sulistyono, Agus Supriyono, Sutejo Kuat Widodo, Ahmad Najid, “Sej. Marit. Indones.” 
28 Idin and Aran, “Triwikrama J. Ilmu Sos.” 
29 Pawennari Hijjang, Munsi Lampe, and Muhammad Basir, “Aneka Ragam Pengetahuan 

Lokal Dan Kreatifitas Petani Yang Mendukung Agroecopreneuer Ramah Lingkungan Di Sulawesi 

Selatan,” Sosiohumaniora 16, no. 2 (2014): 143, 

https://doi.org/10.24198/sosiohumaniora.v16i2.5726. 
30 Yulian Widya Saputra et al., “The Mappalili Tradition as a Form of Maintaining 

Agricultural Culture in South Sulawesi (Cultural Geography Perspective),” Santhet (Jurnal Sejarah 

Pendidikan Dan Humaniora) 7, no. 1 (2023): 181–89, https://doi.org/10.36526/santhet.v7i2.2613. 
31 Ayzumardi Azra, “JARINGAN ULAMA Timur Tengah & Kepulauan Nusantara Abad 

XV & XVII                                                           AKAR PEMBARUAN ISLAM INDONESIA,” 

2013. 



 

Dinamika Peradaban Maritim dan Agraris dalam Sejarah Nusantara: Studi 

Kasus Komunitas Pesisir dan Pedalaman di Sulawesi Selatan | Nurfaisa, 

Muzayyana Mufarrida, Fuadul Umam. 

255 | H i s t o r i a  M a d a n i a  V o l u m e  9  ( 2 )  2 0 2 5  

 

pelabuhan. Dalam proses ini, tradisi lokal tidak serta-merta ditinggalkan, tetapi mengalami 

proses adaptasi dengan ajaran Islam32. 

Di pedalaman, Islamisasi berlangsung lebih lambat karena kuatnya struktur adat dan 

sistem kepercayaan animistik. Namun, dengan adanya hubungan dagang dan kekerabatan 

dengan komunitas pesisir, ajaran Islam perlahan diterima. Islam masuk melalui perantara 

elite lokal yang memiliki akses dagang ke pelabuhan atau pernah berinteraksi dengan 

kerajaan pesisir. Dakwah dilakukan secara halus melalui pernikahan, relasi sosial, dan 

akomodasi terhadap adat lokal. 

Salah satu bentuk adaptasi yang khas terlihat dalam praktik ritual. Di wilayah pesisir, 

tradisi seperti Maccera’ Tasi’ atau pesta laut diselaraskan dengan nilai-nilai Islam melalui 

pembacaan doa dan penghapusan unsur animistik. Di pedalaman, ritual pertanian dan 

upacara siklus hidup seperti kelahiran dan kematian juga mulai dibingkai dalam kerangka 

keislaman. Ini menunjukkan adanya proses hibridisasi nilai yang tidak mematikan tradisi, 

tetapi menyelaraskannya dengan syariat33. 

Mobilitas masyarakat turut mempercepat penyebaran Islam dan transformasi 

budaya. Komunitas Bugis dan Makassar dikenal sebagai massompe’34 yakni perantau yang 

menjelajah ke luar daerah bahkan luar negeri. Mobilitas ini menjadi sarana penting 

penyebaran agama, ideologi, dan nilai-nilai etika Islam. Perantau membawa pulang 

pengalaman religius yang kemudian diadopsi oleh komunitas asal mereka35. 

Adaptasi nilai budaya juga tampak dalam sistem hukum dan pemerintahan lokal. 

Konsep Islam tentang keadilan, zakat, dan hukum waris mulai menggantikan sistem adat 

tertentu, terutama di wilayah pesisir. Di pedalaman, sistem pemerintahan lokal tetap 

mempertahankan unsur adat namun mulai mengakomodasi peran ulama atau tokoh agama 

sebagai penasehat spiritual dan moral komunitas36. 

Pendidikan Islam juga menjadi instrumen penting dalam pembentukan peradaban 

baru. Pesantren dan surau di pesisir berkembang lebih awal dan menjadi pusat transmisi 

ilmu ke pedalaman. Anak-anak dari daerah agraris dikirim belajar ke kota pelabuhan, lalu 

kembali dengan membawa pengetahuan Islam. Hal ini tidak hanya mengubah religiositas 

pribadi, tetapi juga memperkaya wacana budaya lokal dengan narasi keagamaan baru37. 

Proses Islamisasi di Sulawesi Selatan tidak berlangsung seragam. Di beberapa 

wilayah, nilai-nilai adat tetap dominan dan bertahan dalam bentuk simbolik, sementara di 

wilayah lain terjadi pengislaman struktur sosial secara total. Namun demikian, proses ini 

tidak memicu benturan besar karena adanya kesadaran kolektif untuk menyeimbangkan 

adat dan agama. Prinsip ade’ na agama menjadi falsafah hidup masyarakat Bugis-

Makassar hingga hari ini38. 

Adaptasi budaya yang terjadi memperlihatkan bahwa masyarakat Sulawesi Selatan 

memiliki kemampuan tinggi dalam mengelola perbedaan. Mereka tidak melihat Islam 

sebagai ancaman terhadap budaya, melainkan sebagai bagian dari proses pembaruan dan 

 
32 Sulistiyono, “Paradigma Maritim Dalam Membangun Indonesia: Belajar Dari Sejarah.” 
33 Idin and Aran, “Triwikrama J. Ilmu Sos.” 
34 Afdhal Faizur Ridho and Imam Fadhil Nugraha, “Praktik Massompek Sebagai Prinsip 

Penyebaran Dan Ketahanan Diaspora Bugis Di Wilayah Maritim Indonesia-Malaysia.” 
35 Idin and Aran, “Triwikrama J. Ilmu Sos.” 
36 Ahmadin, “Sejarah Agraria: Sebuah Pengantar.” 
37 Irwan Irwan et al., “Pola Pewarisan Pengetahuan Tradisional Pada Generasi Milenial 

(Suatu Alternatif),” Kaganga:Jurnal Pendidikan Sejarah Dan Riset Sosial Humaniora 7, no. 2 

(2024): 970–76, https://doi.org/10.31539/kaganga.v7i2.9836. 
38 Azka, Fathur Baldan Haramain, and Mohammad Cholil Alwi, “Harmonization of 

Tradition and Islam: Mediating Culture and Religious Beliefs in Maccera Tasi Ritual in Luwu, South 

Sulawesi.” 



 

Dinamika Peradaban Maritim dan Agraris dalam Sejarah Nusantara: Studi 

Kasus Komunitas Pesisir dan Pedalaman di Sulawesi Selatan | Nurfaisa, 

Muzayyana Mufarrida, Fuadul Umam. 

256 | H i s t o r i a  M a d a n i a  V o l u m e  9  ( 2 )  2 0 2 5  

 

penguatan identitas. Nilai-nilai Islam diterima bukan karena paksaan, tetapi karena 

relevansinya dengan etika sosial dan semangat kolektivitas masyarakat lokal. 

Dengan demikian, Islamisasi di Sulawesi Selatan bukanlah proses tunggal, 

melainkan bagian dari dinamika interaksi sosial yang kompleks antara pesisir dan 

pedalaman. Mobilitas, perdagangan, dan relasi kekuasaan menjadi saluran utama 

penyebaran Islam. Adaptasi nilai budaya membentuk wajah Islam lokal yang berakar kuat 

pada tradisi, namun terbuka terhadap pembaruan spiritual dan etika universal. 

 

Simpulan 
Studi ini menegaskan bahwa memahami peradaban Sulawesi Selatan tidak cukup 

jika hanya melihatnya melalui pembagian maritim dan agraris secara terpisah, melainkan 

sebagai dua lanskap yang saling terhubung secara historis, ekonomi, sosial, dan budaya. 

Komunitas pesisir membentuk peradaban berbasis laut dengan mobilitas tinggi, jaringan 

perdagangan luas, serta struktur sosial yang terbuka. Sebaliknya, komunitas pedalaman 

mengembangkan sistem agraris yang menetap, berhierarki, dan memiliki keterikatan 

spiritual dengan tanah. 

Interaksi antara kedua komunitas telah menciptakan jaringan sosial-ekonomi yang 

kompleks. Pertukaran hasil laut dan hasil bumi, relasi patron-klien lintas wilayah, serta 

keterhubungan pelabuhan dengan daerah hinterland menjadikan kawasan ini sebagai 

simpul penting integrasi peradaban. Proses Islamisasi turut memperkuat relasi tersebut 

melalui perantaraan pedagang, perantau, dan tokoh lokal, menghasilkan bentuk-bentuk 

adaptasi nilai yang khas dan kontekstual. Identitas maritim-agraris terbentuk secara 

dinamis melalui dialog antarbudaya. 

Implikasi dari temuan ini menegaskan pentingnya membangun narasi sejarah lokal 

yang tidak terfragmentasi, tetapi melihat komunitas pesisir dan pedalaman sebagai satu 

ekosistem sosial yang saling mendukung. Hal ini juga relevan untuk memperkaya 

perspektif pendidikan sejarah di sekolah maupun kebijakan kebudayaan daerah yang 

selama ini cenderung lebih fokus pada wilayah pesisir atau kota pelabuhan. 

Keterbatasan studi ini terletak pada absennya observasi lapangan secara langsung, 

sehingga sebagian besar analisis bergantung pada sumber sekunder dan dokumen daring. 

Oleh karena itu, penelitian lanjutan diharapkan dapat mengkombinasikan kajian arsip 

dengan metode etnografi atau wawancara, guna menggali lebih dalam pengalaman kolektif 

dan memori budaya masyarakat lintas ekologi. 

 

Daftar Sumber 
 

Afdhal Faizur Ridho, and Imam Fadhil Nugraha. “Praktik Massompek Sebagai Prinsip 

Penyebaran Dan Ketahanan Diaspora Bugis Di Wilayah Maritim Indonesia-

Malaysia.” Student Research Journal 2, no. 6 (2024): 119–36. 

https://doi.org/10.55606/srj-yappi.v2i6.1632. 

Agus, Andi. “Gambaran Sosial Ekonomi Masyarakat Pesisir Di Sulawesi Selatan.” Techno: 

Jurnal Penelitian 7, no. 01 (2018): 143. https://doi.org/10.33387/tk.v7i01.592. 

Agustina, Selfia, and Moch Iqbal. “Antropologi Suku Bugis.” Dawuh 5, no. 2 (2024): 71–

86. https://siducat.org/index.php/dawuh. 

Ahmadin, Ahmadin. “Sejarah Agraria: Sebuah Pengantar,” no. October 2013 (2019). 

Akbar, Adil. “Berre’ Ri Sulawesi Maniang : Dari Produksi, Perdagangan, Pelayaran, 

Hingga Penyelundupan Beras (1946-1956).” Pangadereng : Jurnal Hasil Penelitian 

Ilmu Sosial Dan Humaniora 5, no. 1 (2019): 146–61. 

https://doi.org/10.36869/.v5i1.6. 

Azka, Ibnu, Fathur Baldan Haramain, and Mohammad Cholil Alwi. “Harmonization of 



 

Dinamika Peradaban Maritim dan Agraris dalam Sejarah Nusantara: Studi 

Kasus Komunitas Pesisir dan Pedalaman di Sulawesi Selatan | Nurfaisa, 

Muzayyana Mufarrida, Fuadul Umam. 

257 | H i s t o r i a  M a d a n i a  V o l u m e  9  ( 2 )  2 0 2 5  

 

Tradition and Islam: Mediating Culture and Religious Beliefs in Maccera Tasi Ritual 

in Luwu, South Sulawesi.” Heritage of Nusantara: International Journal of Religious 

Literature and Heritage 13, no. 1 (2024): 30–56. 

https://doi.org/10.31291/hn.v13i1.736. 

Azra, Ayzumardi. “JARINGAN ULAMA Timur Tengah & Kepulauan Nusantara Abad 

XV & XVII                                                           AKAR PEMBARUAN ISLAM 

INDONESIA,” 2013. 

Efriani, Efriani, Jagad Aditya Dewantara, Dewi Utami, and Indah Listyaningrum. “Ekologi 

Tradisional Dayak Tamambaloh.” Jurnal Ilmu Lingkungan 18, no. 3 (2020): 503–14. 

https://doi.org/10.14710/jil.18.3.503-514. 

Fitria Annisa, Gilang Agus Budiman, Jawad Mughofar KH. “Kerajaan-Kerajaan Dan 

Pelabuhan Besar Di Nusantara.” Jurusan Sejarah Dan Kebudayaan Islam Fakultas 

Adab Dan Humaniora Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung 1, no. 

1 (2016): 1–23. 

Hijjang, Pawennari, Munsi Lampe, and Muhammad Basir. “Aneka Ragam Pengetahuan 

Lokal Dan Kreatifitas Petani Yang Mendukung Agroecopreneuer Ramah Lingkungan 

Di Sulawesi Selatan.” Sosiohumaniora 16, no. 2 (2014): 143. 

https://doi.org/10.24198/sosiohumaniora.v16i2.5726. 

Idin, Merlinda, and Emiliana Gunu Aran. “Triwikrama: Jurnal Ilmu Sosial.” Triwikrama: 

Jurnal Ilmu Sosial 01, no. 11 (2023): 40–50. 

Irwan, Irwan, Riska Khaerunnisa, A. Rizal, and Burhan Burhan. “Pola Pewarisan 

Pengetahuan Tradisional Pada Generasi Milenial (Suatu Alternatif).” 

Kaganga:Jurnal Pendidikan Sejarah Dan Riset Sosial Humaniora 7, no. 2 (2024): 

970–76. https://doi.org/10.31539/kaganga.v7i2.9836. 

Musyaqqat, Syafaat Rahman. “Jaringan Perdagangan Beras Dan Dinamika Pelabuhan 

Ekspor Di Sulawesi Selatan Pada 1930-An.” Handep: Jurnal Sejarah Dan Budaya 4, 

no. 2 (2021): 113–40. https://doi.org/10.33652/handep.v4i2.157. 

Nurdin. “Shifting Land Management Pattern and Sustainable Agriculture (Study Case of 

Tombolopao District, Gowa Regency, South Sulawesi).” Unhas University, 2018. 

NURHIKMA. “Nilai-Nilai Islam Dalam Tradisi Mappalili Di Dusun Katteong Kecamatan 

Mattiro Sompe Kabupaten Pinrang,” 2016, 1–23. 

Safri Burhanuddin, A.M. Djuliati Suroyo, Endang Susilowati , Singgih Tri Sulistyono, 

Agus Supriyono, Sutejo Kuat Widodo, Ahmad Najid, Dini Purbani. “Sejarah Maritim 

Indonesia.” Sejarah Maritim Indonesia 185 (2003): 185. 

Suhra, Sarifa, and Rosita Rosita. “Nilai-Nilai Pendidikan Islam Dalam Ritual Maddoja 

Bine Pada Komunitas Masyarakat Bugis Di Sulawesi Selatan.” Al-Qalam 26, no. 2 

(2020): 387. https://doi.org/10.31969/alq.v26i2.883. 

Sulistiyono, Singgih Tri. “Paradigma Maritim Dalam Membangun Indonesia: Belajar Dari 

Sejarah.” Lembaran Sejarah 12, no. 2 (2018): 81. https://doi.org/10.22146/lembaran-

sejarah.33461. 

Tahir, Ratnawati. “Adaptasi Petani Kecil Dan Perempuan Terhadap Keterpinggiran Karena 

Modernisasi Pertanian: Studi Perubahan Sosial Pada Komunitas Petani Padi Sawah 

Desa Sereang Dan Desa Passeno Di Kabupaten Sidrap, Sulawesi Selatan,” 2008, 311. 

Takko, A B. “Budaya Bugis Dan Persebarannya Dalam Perspektif Antropologi Budaya.” 

Lensa Budaya: Jurnal Ilmiah Ilmu-Ilmu Budaya 15, no. 1 (2020): 27–36. 

http://journal.unhas.ac.id/index.php/jlb. 

Wekke, Ismail Suardi. “ISLAM DAN ADAT : TINJAUAN AKULTURASI BUDAYA 

DAN AGAMA Dalam Masyarakat Bugis.” Analisis XIII, no. 1 (2013): 27–56. 

https://doi.org/10.24042/ajsk.v13i1.641. 

Yulian Widya Saputra, Edwardus Iwantri Goma, Aisyah Trees Sandy, and Rahmadi. “The 



 

Dinamika Peradaban Maritim dan Agraris dalam Sejarah Nusantara: Studi 

Kasus Komunitas Pesisir dan Pedalaman di Sulawesi Selatan | Nurfaisa, 

Muzayyana Mufarrida, Fuadul Umam. 

258 | H i s t o r i a  M a d a n i a  V o l u m e  9  ( 2 )  2 0 2 5  

 

Mappalili Tradition as a Form of Maintaining Agricultural Culture in South Sulawesi 

(Cultural Geography Perspective).” Santhet (Jurnal Sejarah Pendidikan Dan 

Humaniora) 7, no. 1 (2023): 181–89. https://doi.org/10.36526/santhet.v7i2.2613. 

 


