Jurnal Penelitian Ilmu Ushuluddin
7 Jurnal Penelitian Vol. 5 No. 3 (Agustus): 279-299
ILMU USHULUDDIN DOI: 10.15575/jpiu.v5i3.45254 | E-ISSN: 2774-8340
https:/ /journal.uinsgd.ac.id /index.php/jpiu/index

GAMIS sebagai Formulasi Tasawuf Modern: Studi
atas Tarekat Idrisiyyah

Annisa Nurfadilal, Salim Bella Pili2, Asep Deni3
L2Ma’had Aly Idrisiyyah Tasikmalaya, Indonesia
3Sekolah Tinggi Agama Islam Idrisiyyah Tasikmalaya, Indonesia
annisa090103@gmail.com, asepdeni@stai.idrisiyyah.ac.id,
salimpili57@gmail.com

Abstract

This study aims to examine the Mosque Prosperity Movement
(GAMIS) as a formulation of modern Sufism in the thoughts
of Sheikh Akbar Muhammad Fathurahman within the
Idrisiyyah Order. Sufism is understood not only as a process
of spiritual development and purification of the soul through
tazkiyah an-nafs, dhikr, and moral development, but also as a
form of social service that provides benefits for the
community. The concept of suluk developed by Sheikh Akbar
emphasizes that the spiritual journey is not separate from
social life, but must be realized in concrete actions oriented
towards service and community empowerment. This study
uses a qualitative descriptive method through field
observations, in-depth interviews, and literature studies. The
results show that GAMIS positions the mosque as a center of
spiritual, educational, social, and economic activities that
build individual and collective piety. Sufi values such as
sincerity, modesty, love, service, trust, and patience are
implemented through activities such as daily suluk, charity,
congregational character development, and community
empowerment programs. Thus, GAMIS is a modern, adaptive
and contextual model of Sufism, which is able to integrate
spiritual and social aspects harmoniously, and provides a real
contribution to the revitalization of the function of mosques
and strengthening community life in the contemporary era.

Keywords: GAMIS; Idrisiyyah Order; Modern Sufism; Suluk;
Syekh Akbar.

279
© 2025 by the authors; This is an Open Access article distributed under the terms of the Creative Commons
@ @ Attribution- ShareAlike 4.0 International License. (https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/), which
permits unrestricted use, distribution, and reproduction in any medium, provided the original work is properly

By _SA cited.


https://doi.org/10.15575/jpiu.v5i3.45254
https://journal.uinsgd.ac.id/index.php/jpiu/index
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:annisa090103@gmail.com
mailto:asepdeni@stai.idrisiyyah.ac.id
mailto:salimpili57@gmail.com

Annisa Nurfadila, Salim Bella Pili, Asep Deni

Abstrak

Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji Gerakan
Memakmurkan Masjid (GAMIS) sebagai formulasi tasawuf
modern dalam pemikiran Syekh Akbar Muhammad
Fathurahman di lingkungan Tarekat Idrisiyyah. Tasawuf
dipahami tidak hanya sebagai proses pembinaan batin dan
penyucian jiwa melalui tazkiyah an-nafs, dzikir, dan
pembinaan akhlak, tetapi juga sebagai bentuk pengabdian
sosial yang memberikan kemaslahatan bagi umat. Konsep
suluk yang dikembangkan Syekh Akbar menekankan bahwa
perjalanan spiritual tidak terpisah dari kehidupan sosial,
melainkan harus diwujudkan dalam tindakan nyata yang
berorientasi pada pelayanan dan pemberdayaan masyarakat.
Penelitian ini menggunakan metode deskriptif kualitatif
melalui observasi lapangan, wawancara mendalam, dan studi
kepustakaan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa GAMIS
memosisikan masjid sebagai pusat aktivitas spiritual,
pendidikan, sosial, dan ekonomi yang membangun kesalehan
individual sekaligus kolektif. Nilai-nilai sufistik seperti ikhlas,
tawadhu’, mahabbah, khidmah, tawakkal, dan sabar
diterapkan melalui kegiatan seperti suluk harian, sedekah,
pembinaan karakter jama’ah, serta program pemberdayaan
komunitas. Dengan demikian, GAMIS merupakan model
tasawuf modern yang adaptif dan kontekstual, yang mampu
mengintegrasikan aspek spiritual dan sosial secara harmonis,
serta memberikan kontribusi nyata bagi revitalisasi fungsi
masjid dan penguatan kehidupan keumatan di era
kontemporer.

Kata Kunci: GAMIS; Suluk; Syekh Akbar; Tarekat Idrisiyyah;
Tasawuf Modern.

Pendahuluan

Tasawuf merupakan dimensi batiniah dalam Islam yang berfokus
pada pembinaan spiritual dan penyucian jiwa melalui berbagai praktik
seperti tazkiyah an-nafs, dzikir, serta pembinaan akhlak. Inti dari ajaran ini
adalah proses transformasi batin individu sebagai dasar kehidupan religius
yang mendalam (Rahmah et al.,, 2024). Dalam kajian-kajian mutakhir,
tasawuf dipahami tidak hanya sebagai tradisi kontemplatif semata, tetapi
juga sebagai sistem nilai yang terus berkembang seiring perubahan zaman
(Razzaq, 2023). Praktiknya tidak hanya berorientasi pada hubungan
vertikal antara manusia dan Allah, melainkan juga terjalin erat dengan

280 Jurnal Penelitian Ilmu Ushuluddin | Vol. 5 No. 3 (Agustus 2025)



GAMIS sebagai Formulasi Tasawuf Modern: Studi atas Tarekat Idrisiyyah

dinamika sosial, politik, dan budaya di berbagai konteks masyarakat
(Falach & Assya’bani, 2022). Sejalan dengan tantangan modernitas seperti
urbanisasi, sekularisasi, dan perubahan sosial muncul bentuk tasawuf
modern yang menegaskan relevansi sufisme sebagai jalan spiritual sekaligus
sumber etika sosial dan moral publik yang kontekstual terhadap persoalan-
persoalan kontemporer (Tobing et al., 2023).

Salah satu bentuk praktik utama dalam ilmu tasawuf dikenal dengan
istilah suluk. Secara etimologis, suluk berarti “perjalanan”, dan dalam
konteks tasawuf, istilah ini merujuk pada perjalanan rohani seorang hamba
menuju kedekatan dengan Allah SWT (Rofiq & Riyadi, 2023). Perjalanan
tersebut hanya dapat ditempuh di bawah bimbingan seorang mursyid, yaitu
pembimbing ruhani yang memiliki otoritas dan kompetensi dalam
mengarahkan murid melalui berbagai tahapan penyucian diri (tazkiyah an-
nafs), menunjukkan jalan spiritual yang benar, serta menanamkan adab-
adab yang harus dijaga selama proses tersebut (Sinta & Zulva, 2025). Syekh
Akbar Muhammad Fathurahman merupakan mursyid Tarekat Idrisiyyah
yang dikenal sebagai ulama sufi, pendidik, dan tokoh spiritual yang aktif
dalam dakwah serta pemberdayaan umat. Beliau berhasil
memasyarakatkan ajaran tasawuf melalui program Tasawuf Serambi Islami
di TVRI Nasional yang rutin disampaikan hampir setiap pekan (Dewi,
2024). Dalam upaya menghadirkan tasawuf yang kontekstual dengan
kehidupan modern, Syekh Akbar menulis karya berjudul Tasawuf
Berkarakter Simpatik sebagai panduan spiritual bagi para salik di era
kontemporer. Pada edisi ketiganya, beliau secara khusus menguraikan
pengaplikasian praktik suluk dalam tasawuf modern, yaitu bagaimana
perjalanan spiritual seorang hamba dapat diwujudkan melalui aktivitas
sosial, pengabdian, dan gerakan memakmurkan masjid sebagai manifestasi
kedekatan kepada Allah SWT(Syekh Muhammad Fathurahman, 2022).

Dalam praktiknya, penerapan suluk di lingkungan Tarekat Idrisiyyah
tidak terbatas pada bentuk spiritual klasik semata, melainkan
dikontekstualisasikan dengan kebutuhan zaman modern. Syekh Akbar
Muhammad Fathurahman membawa pembaruan dengan
memformulasikan konsep suluk modern yang menggabungkan dimensi
spiritual dengan orientasi sosial (Syekh Muhammad Fathurahman, 2022).
Bentuk aktualisasi dari gagasan tersebut terwujud dalam Gerakan
Memakmurkan Masjid (GAMIS) yang digagas oleh Tarekat Idrisiyyah di
bawah bimbingan beliau. Dengan demikian, GAMIS menjadi bentuk
konkret dari tasawuf modern yang tidak berhenti pada pengalaman batin
individu, melainkan diwujudkan dalam kerja sosial dan pengabdian untuk
kemaslahatan umat (Rizal, wawancara pribadi, 6 Maret 2025).

Formulasi pemikiran Syekh Akbar dalam gerakan GAMIS
mencerminkan adanya pergeseran paradigma tasawuf dari orientasi
mikro-spiritual menuju orientasi makro-sosial, namun tetap berpegang

Jurnal Penelitian Ilmu Ushuluddin | Vol. 5 No. 3 (Agustus 2025) 281



Annisa Nurfadila, Salim Bella Pili, Asep Deni

pada esensi penghambaan kepada Allah SWT (Dewi et al, 2022).
Pendekatan ini menegaskan bahwa jalan menuju Allah tidak hanya melalui
kontemplasi batin, tetapi juga melalui pelayanan dan pengabdian kepada
masyarakat, sejalan dengan prinsip al-‘ubudiyyah yang melahirkan al-
khidmah (pengabdian) (Saputro, 2023). Oleh karena itu, GAMIS dapat
dipahami sebagai model praksis tasawuf yang kontekstual, membumi, dan
relevan dengan kebutuhan spiritual umat di era modern.

Penelitian ini berupaya mengkaji secara komprehensif formulasi
GAMIS sebagai wujud tasawuf modern dalam perspektif Syekh Akbar
Muhammad Fathurahman serta implementasinya di lingkungan Tarekat
Idrisiyyah. Fokus kajian meliputi analisis nilai-nilai sufistik yang
mendasari gerakan tersebut, strategi spiritual-sosial yang diterapkan, dan
kontribusinya terhadap revitalisasi fungsi masjid di tengah masyarakat
kontemporer. Melalui pendekatan ini, diharapkan penelitian dapat
memberikan kontribusi konseptual bagi pengembangan tasawuf yang
adaptif terhadap dinamika zaman tanpa menghilangkan substansi
spiritualnya.

Meskipun telah banyak kajian yang membahas mengenai penerapan
tasawuf modern, pendekatan dan metode pembinaan spiritual yang
dikembangkan oleh Syekh Akbar memiliki karakteristik unik yang layak
dieksplorasi lebih lanjut. Beberapa literatur sebelumnya menunjukkan
upaya para pemikir Islam dalam menafsirkan ulang peran tasawuf di
tengah tantangan modernitas. Misalnya seperti Seyyed Hossein Nasr
menegaskan bahwa tasawuf memiliki peran penting dalam menjawab
krisis spiritual manusia modern yang terjebak dalam arus materialisme dan
kehilangan orientasi ilahiah. Menurutnya, modernitas telah menjauhkan
manusia dari dimensi transenden, sehingga tasawuf perlu dihidupkan
kembali sebagai kekuatan spiritual yang mampu memulihkan kesadaran
ketuhanan. = Melalui  ajaran-ajarannya, tasawuf mengembalikan
keseimbangan antara akal, jiwa, dan alam, serta menuntun manusia untuk
kembali pada hakikat eksistensinya sebagai hamba Allah SWT (Abitolkha,
2021) (Handoko et al., 2023).

Sementara itu, Martin Lings berpendapat bahwa tasawuf merupakan
dimensi spiritual Islam yang bersifat transhistoris, tetap sama dalam
esensinya namun fleksibel dalam bentuk pengamalannya. Dengan
demikian, nilai-nilai sufistik dapat terus dihidupkan di tengah perubahan
zaman tanpa kehilangan kedalaman maknanya (Nisok & Resa, 2023). Dan
Haedar Nashir pun menekankan pentingnya tasawuf sosial sebagai bentuk
spiritualitas Islam yang tidak berhenti pada dimensi batin dan individual
semata, tetapi juga diwujudkan dalam tanggung jawab sosial dan
kemanusiaan. Menurutnya, tasawuf yang sejati harus menghadirkan
keseimbangan antara kedekatan spiritual kepada Allah dengan kepedulian
terhadap realitas sosial umat (Suryati, Yelliza Gusti, 2024).

282 Jurnal Penelitian Ilmu Ushuluddin | Vol. 5 No. 3 (Agustus 2025)



GAMIS sebagai Formulasi Tasawuf Modern: Studi atas Tarekat Idrisiyyah

Dengan mengintegrasikan nilai-nilai sufistik seperti keikhlasan, kasih
sayang, dan pelayanan, tasawuf sosial menjadi sarana untuk membangun
masyarakat berkemajuan yang berlandaskan moral, intelektualitas, serta
solidaritas sosial. Dalam pandangan Haedar, kebangkitan spiritual umat
Islam hanya akan bermakna apabila sejalan dengan upaya mewujudkan
keadilan, kesejahteraan, dan kemanusiaan universal (Suryati, Yelliza Gusti,
2024). Berdasarkan berbagai literatur dan pandangan para pemikir, dapat
dilihat bahwa gagasan Gerakan Memakmurkan Masjid (GAMIS) yang
dirumuskan oleh Syekh Akbar Muhammad Fathurahman mencerminkan
kesinambungan antara spiritualitas sufistik klasik dan praksis sosial
modern. Gerakan ini tidak hanya merevitalisasi fungsi masjid, tetapi juga
mentransformasikan nilai-nilai tasawuf menjadi kekuatan sosial yang
nyata dan berorientasi pada kemaslahatan umat.

Namun demikian, kajian yang secara khusus membahas GAMIS
sebagai formulasi tasawuf modern dalam perspektif Syekh Akbar masih
sangat terbatas, terutama dalam konteks integrasi dimensi spiritual dan
sosial dalam tarekat kontemporer. Oleh karena itu, penelitian ini berupaya
memberikan kontribusi ilmiah baru dalam studi tasawuf modern dengan
mengkaji secara mendalam pemikiran Syekh Akbar Muhammad
Fathurahman tentang GAMIS, baik dari sisi konseptual maupun
implementatif di lingkungan Tarekat Idrisiyyah. Penelitian ini tidak hanya
membahas hubungan teoretis antara suluk dan pengabdian sosial, tetapi
juga menelusuri bagaimana nilai-nilai sufistik diwujudkan dalam kegiatan
nyata memakmurkan masjid dan membina masyarakat. Dengan demikian,
penelitian ini diharapkan dapat memperkaya khazanah keilmuan tasawuf
yang dinamis dan relevan dengan perkembangan zaman, serta menjadi
rujukan penting bagi akademisi, praktisi spiritual, dan masyarakat dalam
memahami tasawuf yang membumi, kontekstual, dan berorientasi pada
kemaslahatan umat.

Metode Penelitian

Penelitian ini menggunakan metode deskriptif kualitatif dengan
pendekatan lapangan (field research) yang dilaksanakan di lingkungan
Tarekat Idrisiyyah, Tasikmalaya. Pendekatan ini dipilih karena
karakteristik objek kajian ialah praktik suluk dan konstruksi spiritual dalam
tarekat yang menuntut pemahaman mendalam terhadap makna,
pengalaman, dan simbol-simbol keagamaan yang hidup dalam komunitas
tarekat. Metode deskriptif kualitatif memungkinkan peneliti untuk
menangkap realitas sosial-keagamaan secara holistik, kontekstual, dan
interpretatif, sehingga dinamika suluk dapat dipahami sebagai praktik
spiritual yang berkelindan dengan tradisi, otoritas keilmuan, dan
pengalaman batin para pengamalnya.

Jurnal Penelitian Ilmu Ushuluddin | Vol. 5 No. 3 (Agustus 2025) 283



Annisa Nurfadila, Salim Bella Pili, Asep Deni

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui observasi partisipatif
dan wawancara mendalam. Observasi partisipatif digunakan untuk
memperoleh pemahaman langsung terhadap situasi lapangan, pola
interaksi, serta praktik suluk yang dijalankan oleh mahasantri dalam
konteks keseharian tarekat. Sementara itu, wawancara mendalam
dilakukan dengan sejumlah mahasantri dan tokoh yang memiliki otoritas
keilmuan serta pemahaman mendalam terhadap konsep suluk menurut
Syekh Akbar Muhammad Fathurahman. Teknik ini memungkinkan
peneliti menggali perspektif emik (insider perspective), sekaligus
mengidentifikasi variasi pemaknaan, rasionalisasi teologis, dan
pengalaman spiritual yang berkembang dalam internal komunitas tarekat,
sehingga data yang diperoleh tidak bersifat monolitik, melainkan reflektif
dan dialogis.

Selain data lapangan, penelitian ini juga dilengkapi dengan studi
kepustakaan (library research) melalui penelaahan kitab, buku, manuskrip,
serta dokumentasi kajian Syekh Akbar Muhammad Fathurahman yang
relevan dengan tema suluk. Studi kepustakaan berfungsi sebagai
instrumen analitis untuk menempatkan temuan lapangan dalam kerangka
konseptual dan historis yang lebih luas, sekaligus sebagai sarana verifikasi
dan pendalaman data empiris. Dengan mengombinasikan data lapangan
dan sumber tertulis, penelitian ini berupaya membangun analisis yang
kritis dan berimbang, tidak hanya mendeskripsikan praktik suluk secara
normatif, tetapi juga menilai konstruksi wacana dan otoritas keilmuan yang
menyertainya, sebagaimana ditegaskan dalam pendekatan metodologis
penelitian kualitatif (Suardi Wekke, 2019).

Hasil dan Pembahasan
1. Tarekat Idrisiyyah dan Syekh Akbar Muhammad Fathurahman
a) Sejarah Singkat Tarekat Idrisiyyah

Tarekat Idrisiyyah merupakan salah satu tarekat besar di Indonesia
yang menekankan keseimbangan antara dimensi spiritual dan tanggung
jawab sosial. Di bawah kepemimpinan Syekh Akbar Muhammad
Fathurahman, tarekat ini mengalami revitalisasi gerakan sufistik yang
menumbuhkan kesadaran kolektif umat untuk berperan aktif dalam
pembangunan masyarakat (Munir, 2023). Salah satu bentuk konkret dari
upaya tersebut adalah Gerakan Memakmurkan Masjid (GAMIS). Dalam
kajian Sabtu Shubuh di Masjid An-Nabawi Banjar Wijaya, Cipondoh (13
September 2025), Syekh Akbar Muhammad Fathurahman menjelaskan
bahwa praktik suluk di Tarekat Idrisiyyah tidak hanya berupa ibadah ritual,
tetapi juga diwujudkan melalui aktivitas sosial dan pengabdian. Salah satu
praktik suluk dilakukan dengan berdiam di masjid antara Subuh-Isyrak
dan Maghrib-Isya untuk membaca Al-Qur’an, menamatkan wirid, serta

284 Jurnal Penelitian Ilmu Ushuluddin | Vol. 5 No. 3 (Agustus 2025)



GAMIS sebagai Formulasi Tasawuf Modern: Studi atas Tarekat Idrisiyyah

melakukan kegiatan positif yang bermanfaat bagi diri dan lingkungan
(Rizal, wawancara pribadi, 6 Maret 2025).

Secara historis, Tarekat Idrisiyyah didirikan oleh Syekh Ahmad bin
Idris al-Fasi (1750-1837 M), seorang ulama dan sufi besar asal Fas (Fez),
Maroko (Dewi et al., 2022). Beliau dikenal sebagai pembaharu tasawuf pada
abad ke-18 yang menekankan pentingnya tauhid, dzikir langsung kepada
Allah tanpa perantara, serta semangat kembali kepada sunnah Nabi
Muhammad SAW secara murni. Dari ajaran beliau lahir sejumlah cabang
tarekat besar seperti Tarekat Sanusiyyah dan Khatmiyyah melalui murid-
muridnya (Wajdi et al., 2024). Setelah wafatnya Syekh Ahmad bin Idris,
ajaran ini disebarkan ke berbagai wilayah Afrika, Timur Tengah, dan Asia.
Salah satu murid utamanya, Syekh Ibrahim ar-Rasyid, mendirikan cabang
Tarekat Idrisiyyah ar-Rasyidiyyah, yang kemudian menjadi jalur sanad
penyebaran tarekat ini hingga ke Asia Tenggara (Dewi et al., 2022).

Tarekat Idrisiyyah masuk ke Indonesia melalui Syekh Akbar Abdul
Fattah pada tahun 1932. Beliau menerima ajaran ini dari Syekh Ahmad
Syarif as-Sanusi di Jabal Abu Qubais, Mekkah, tempat ia berguru selama
empat tahun. Sejak berdiri, tarekat ini telah mengalami empat periode
kepemimpinan, dan kini dipimpin oleh Syekh Akbar Muhammad
Fathurahman (L. Al Hakim, 2019). Di bawah kepemimpinan beliau, Tarekat
Idrisiyyah mengalami revitalisasi besar dengan menekankan konsep
“tasawuf yang membumi” yakni penggabungan antara suluk (perjalanan
spiritual) dan khidmah (pengabdian sosial) melalui pendidikan, dakwah,
dan pemberdayaan umat, yang salah satunya diwujudkan dalam Gerakan
Memakmurkan Masjid (GAMIS).

b) Biografi Syekh Akbar Muhammad Fathurahman

Syekh Akbar Muhammad Fathurahman merupakan mursyid Tarekat
Idrisiyyah saat ini. Ia lahir pada 3 Maret 1974 di Tasikmalaya sebagai anak
ketiga dari pasangan Ajengan Nasruddin dan Maimunah. Ayahnya dikenal
sebagai mubaligh yang energik dan karismatik, yang senantiasa
berdakwah ke berbagai wilayah dengan semangat tinggi, bahkan
menempuh perjalanan jauh untuk menemui para muridnya. Sosok Ajengan
Nasruddin diyakini memiliki kedalaman spiritual yang kuat dan berperan
besar dalam membentuk karakter serta pemikiran spiritual Syekh Akbar
Muhammad Fathurahman (L. Al Hakim, 2019). Sejak kecil, beliau yang
akrab dipanggil "Nunang" telah menunjukkan jiwa kepemimpinan dan
kepekaan terhadap isu-isu sosial keagamaan. Di usia 12 tahun, ia sudah
mampu menangkap nuansa  problematika  keberagamaan  di
masyarakatnya, khususnya konflik antar aliran, yang menjadi bahan
perenungan awal dalam hidupnya (Dewi et al., 2022).

Kepemimpinannya di Tarekat Idrisiyyah ditandai dengan berbagai
pembaruan strategis, seperti penguatan nilai-nilai tasamuh (toleransi) guna

Jurnal Penelitian Ilmu Ushuluddin | Vol. 5 No. 3 (Agustus 2025) 285



Annisa Nurfadila, Salim Bella Pili, Asep Deni

mengikis kesan eksklusivitas yang melekat pada organisasi tersebut
sebelumnya (Bela Pili, 2019). Langkah-langkah pembenahan dilakukan
secara konsisten demi meningkatkan keterbukaan serta memperluas
jangkauan dakwah. Kemitraan yang dibangun oleh beliau tidak terbatas
pada internal tarekat, tetapi meluas ke lembaga pendidikan, komunitas
ekonomi, serta organisasi sosial keagamaan lainnya—baik di dalam
maupun luar negeri. Pendekatan ini mencerminkan model dakwah yang
holistik dan partisipatif (Dewi, 2024). Dalam bidang pendidikan, Syekh
Akbar menempuh studi di 13 pesantren sebelum akhirnya melanjutkan
jenjang S-2 di UIN Sunan Gunung Djati Bandung dengan konsentrasi
Ulumul Qur’an. Beberapa pesantren tempat ia belajar antara lain Pondok
Pesantren Fathiyyah Idrisiyyah, Al-Munawaroh Limbangan Garut,
Riyadhul Alfiyyah Sadang Garut, Darul Hikmah Cibeureum Pasir
Sukabumi, Al-Qusyairiyyah, Darus Salam, An-Nizham, Siqotur Rohman di
Sukabumi, Miftahul Huda dan Darul Fikri di Cianjur, serta Ki Mufasir di
Banten (Syekh Muhammad Fathurahman, 2016).

Syekh Akbar juga dikenal produktif dalam menghasilkan karya-karya
ilmiah dan sufistik. Beberapa karya pentingnya antara lain ialah Jalan
Menuju Tuhan, Tasawuf Berkarakter Simpatik seri 1-4, Risalah Muhimmah Fi
Bayani Wujub Suluk Al-Thariqgah Al-Mutabarah, Ibarat (Analogi Sufistik), Dalail,
Berlian Langit, Tauhid vs Syirik, Pencerah Umat, Pengantar Tasawuf, Memahami
Argumentasi Cadar/Burgho’, Hadigoh Riyahin, dan Dampak Merokok Ditinjau
dari Berbagai Aspek (Faqih, wawancara pribadi, 8 Maret 2025). Melalui
kepemimpinan, pendidikan, serta karya-karya tulisnya, Syekh Akbar
Muhammad Fathurahman terus berupaya menyebarkan nilai-nilai tasawuf
yang moderat, adaptif, dan berdampak positif terhadap masyarakat luas.
Ia menjadi salah satu tokoh penting dalam pembaruan spiritual di era
kontemporer.

2. Tasawuf Modern dalam Pemikiran Syekh Akbar Muhammad
Fathurahman

Tasawuf harus menjadi kekuatan hidup yang mampu menuntun
manusia menuju Allah dan menghadirkan kemaslahatan bagi masyarakat
(Syekh Muhammad Fathurahman, 2016). Oleh karena itu, Syekh Akbar
Muhammad Fathurahman memformulasikan konsep “tasawuf modern”
yang menempatkan nilai-nilai sufistik sebagai landasan pembinaan diri
dan pemberdayaan sosial. Tasawuf tidak hanya dipahami sebagai proses
tazkiyah an-nafs (penyucian jiwa) yang bersifat personal, melainkan
sebagai jalan pembentukan kepribadian yang utuh yang menumbuhkan
kepedulian sosial, semangat pengabdian kepada umat, serta tanggung

jawab dalam memakmurkan kehidupan masyarakat berlandaskan nilai-
nilai ilahiah (L. Al Hakim, 2021).

286 Jurnal Penelitian Ilmu Ushuluddin | Vol. 5 No. 3 (Agustus 2025)



GAMIS sebagai Formulasi Tasawuf Modern: Studi atas Tarekat Idrisiyyah

Jalan menuju Allah tidak hanya ditempuh melalui pengasingan diri
atau khalwat semata, tetapi juga dapat dijalani melalui pengabdian dan
pelayanan kepada sesama (Syekh Muhammad Fathurahman, 2016). Dalam
pandangan Syekh Akbar Muhammad Fathurahman, suluk bukan sekadar
riyadhah (latihan spiritual) yang dilakukan dengan menyepi, melainkan
perjalanan rohani yang menyatu dengan kehidupan sosial sehari-hari.
Suluk tidak hanya berupa dzikir, wirid, dan tafakkur, tetapi harus
menghasilkan perubahan nyata dalam bentuk akhlak yang baik, etos kerja,
dan manfaat sosial (Asmanidar, 2021) (Handoyo, 2021).

Gambar 1. Wawancara bersama Rizal Fauzi

Gambar 1. Wawancara bersama Rizal Fauzi. Menurut Rizal Fauzi
selaku adik kandung Syekh Akbar Muhammad Fathurahman sekaligus
pendidik dan dai di lingkungan Tarekat Idrisiyyah,

"Konsep suluk modern yang beliau tekankan adalah suluk yang membumi
(tasawuf al-‘amali), yakni perjalanan spiritual yang dijalankan dengan
menjaga kontinuitas ibadah (dzikrullah, tilawah, dan wirid yang diijazahkan),
aktif memakmurkan masjid seperti berdiam antara Subuh-Isyrak dan
Maghrib-Isya, menjalankan khidmah sosial melalui pelayanan dan adab
yang baik, serta menghadirkan kesadaran akan kehadiran Allah dalam
seluruh aktivitas, tidak hanya pada ibadah formal." (Wawancara pribadi, 6
Maret 2025).

Dalam konteks pembinaan akhlak dan kepribadian, Syekh Akbar pun
menafsirkan nilai zuhud secara kontekstual. Zuhud tidak dipahami sebagai
sikap menjauhi kehidupan dunia secara total, tetapi sebagai usaha menjaga
kebersihan ruhani agar tidak terikat secara berlebihan pada dunia (Syekh
Muhammad Fathurahman, 2020b). Beliau menegaskan bahwa bekerja,
berusaha, dan mencari rezeki adalah bagian dari tanggung jawab manusia,
karena meskipun rezeki telah ditetapkan, manusia tetap berkewajiban
menjemputnya. Namun dalam proses itu hati harus senantiasa terhubung

Jurnal Penelitian Ilmu Ushuluddin | Vol. 5 No. 3 (Agustus 2025) 287



Annisa Nurfadila, Salim Bella Pili, Asep Deni

kepada Allah dan seluruh aktivitas diniatkan sebagai ibadah (Sukawati et
al., 2025).

Pada masa kepemimpinannya, Tarekat Idrisiyyah mengembangkan
berbagai bidang usaha seperti Qini Mart, Qini Fashion, Qini Minang, Qini
Bakery, Qini Otomotif, Tambak Udang Cipatujah, Idrisiyyah Medical
Center, Idrisiyyah Travel, BMT Idrisiyyah, Lazis Aghnia Care, serta usaha-
usaha lain yang dikelola para murid melalui kerja sama dengan Tarekat
(Bela Pili, 2019). Melalui pengembangan ini, beliau menegaskan bahwa
tasawuf harus berkembang dan menyesuaikan diri dengan dinamika
zaman. Tasawuf tidak boleh statis atau hanya berfokus pada aspek
ubudiyyah semata, tetapi juga harus hadir dalam kehidupan sosial dan
ekonomi umat. Meskipun demikian, perkembangan tersebut tetap
berlandaskan pada niat yang murni, yakni pengabdian kepada Allah
semata (Syekh Muhammad Fathurahman, 2020b).

Contoh nyata lainnya yaitu dari upaya beliau menunjukkan bahwa
tasawuf bukan ajaran kuno yang terlepas dari perkembangan zaman
tampak melalui pendekatan dakwah yang membumi dan modern. Melalui
metode dakwah yang inklusif, tasawuf menjadi lebih mudah dipahami dan
diterima oleh berbagai kalangan (Afendi, 2022). Dakwah yang beliau
lakukan tidak terbatas pada majelis-majelis formal atau ceramah semata,
tetapi diwujudkan melalui pembentukan jaringan dan hubungan harmonis
dengan para ulama, tarekat lain, organisasi Islam, serta berbagai komunitas
masyarakat. Sikap ini mencerminkan bahwa praktik tasawuf dapat berjalan
seiring dengan perkembangan zaman, bersifat adaptif, terbuka, serta
mampu membangun toleransi dan kerjasama sosial tanpa kehilangan
esensi spiritualnya (Snikdewi, 2025).

3. Gerakan Memakmurkan Masjid (GAMIS) sebagai Implementasi
Tasawuf Modern

Gerakan Memakmurkan Masjid (GAMIS) merupakan inovasi gerakan
sufistik yang digagas oleh Syekh Akbar Muhammad Fathurahman sebagai
respons atas tantangan keberagamaan masyarakat Muslim modern.
Gerakan ini berupaya mereposisi masjid tidak semata sebagai ruang ritual
ibadah mahdhah, melainkan sebagai pusat integratif aktivitas spiritual,
sosial, dan kultural umat. Dalam perspektif tasawuf kontemporer, GAMIS
merepresentasikan upaya kontekstualisasi nilai-nilai suluk agar tidak
terjebak pada dimensi asketisme individualistik, tetapi hadir sebagai
praksis spiritual yang berdampak langsung pada kehidupan sosial. Dengan
demikian, masjid dipahami sebagai ruang transformasi spiritual sekaligus
ruang produksi etos sosial-keagamaan yang berorientasi pada
pembentukan masyarakat berakhlak dan berdaya.

Secara konseptual, GAMIS memaknai suluk sebagai proses penyucian
batin yang harus berkelindan dengan tanggung jawab sosial. Nilai-nilai

288 Jurnal Penelitian Ilmu Ushuluddin | Vol. 5 No. 3 (Agustus 2025)



GAMIS sebagai Formulasi Tasawuf Modern: Studi atas Tarekat Idrisiyyah

seperti zuhud, ikhlas, dan khidmah diterjemahkan ke dalam program-
program konkret berupa pelayanan sosial, pendidikan keagamaan, serta
pemberdayaan ekonomi berbasis masjid. Pendekatan ini menunjukkan
pergeseran paradigma tasawuf dari yang bersifat inward-looking menuju
outward-looking, di mana pengalaman spiritual tidak diukur semata
melalui intensitas ritual personal, tetapi juga melalui kontribusi nyata
terhadap kemaslahatan publik (Mahessa et al., 2024; Busria et al., 2022).
Dalam konteks ini, tasawuf modern yang diusung GAMIS berfungsi
sebagai etika sosial yang mendorong terciptanya solidaritas, keadilan sosial,
dan kemandirian umat.

Namun demikian, implementasi GAMIS juga perlu dibaca secara
kritis, terutama terkait potensi institusionalisasi tasawuf dalam ruang
sosial-keagamaan yang lebih luas. Ketika masjid menjadi pusat berbagai
aktivitas, terdapat tantangan dalam menjaga keseimbangan antara
otentisitas pengalaman spiritual dan tuntutan manajerial-organisatoris.
Selain itu, dominasi figur mursyid atau otoritas spiritual dalam
mengarahkan program-program masjid berpotensi melahirkan relasi kuasa
yang perlu diawasi secara reflektif. Oleh karena itu, keberhasilan GAMIS
sebagai implementasi tasawuf modern tidak hanya ditentukan oleh
intensitas aktivitasnya, tetapi juga oleh sejauh mana nilai-nilai suluk tetap
dijaga secara substantif, inklusif, dan berorientasi pada kemaslahatan
bersama, bukan sekadar simbolisasi kesalehan kolektif. Dalam pelaksanaan
GAMIS pun peran mursyid, santri, dan jama’ah menjadi sangat penting.
Mursyid bertindak sebagai pembimbing dan pengarah suluk, sedangkan
santri dan jama’ah berperan sebagai pelaksana program yang senantiasa
mengikuti arahan Syekh Akbar Muhammad Fathurahman (Fauzi, 2024).

Gambar 2. Wawancara bersama A. Rijal Muttaqin

Gambar 2. Wawancara bersama A. Rijal Muttaqgin terkait pelaksanaan
GAMIS, A. Rijal Muttagin yang merupakan murid dan pengajar di
lingkungan Tarekat Idrisiyyah menjelaskan bahwa;

Jurnal Penelitian Ilmu Ushuluddin | Vol. 5 No. 3 (Agustus 2025) 289



Annisa Nurfadila, Salim Bella Pili, Asep Deni

"GAMIS juga berperan dalam pemberdayaan ekonomi berbasis masjid
melalui program sedekah subuh dan sedekah rutin yang dikelola bersama
Lazis Aghnia Care. Selain itu, GAMIS menjadi pusat solidaritas sosial
melalui penyediaan makanan setelah salat Jumat dalam program Jumat
Berkah, serta penyediaan konsumsi pada kegiatan pengajian besar sebagai
upaya memperkuat ukhuwah dan menumbuhkan rasa kebersamaan. Dengan
demikian, seluruh aktivitas GAMIS berlandaskan kesadaran spiritual bahwa
setiap amal dan keterlibatan sosial merupakan bagian dari pengabdian kepada
Allah, bukan semata-mata aktivitas duniawi." (Wawancara pribadi, 7
Maret 2025).

Implementasi GAMIS mencakup pendidikan berbasis masjid yang
meliputi Majelis Taklim, Kajian Rutin, serta Pesantren Masjid dengan
program seperti Tahfidz al-Qur’an, pembinaan adab, dan pengembangan
kepribadian. Pembinaan spiritual ini dipusatkan pada kegiatan suluk
harian, terutama pada waktu Maghrib-Isya dan Subuh-Isyrak, di mana
para murid dan jama'ah dianjurkan berdiam diri di masjid untuk
mengamalkan wirid yang telah dijjazahkan, membaca al-Qur’an, serta
memperbanyak ibadah sunnah (Rizal, Wawancara pribadi, 6 Maret 2025).
Seluruh aktivitas ini berlangsung di bawah bimbingan dan pengawasan
seorang mursyid agar tujuan ruhani tetap terarah (Muhammad
Akmansyah, Nurnazli, Amin Mujahid, 2025). GAMIS juga dapat
diwujudkan melalui pelayanan sosial seperti santunan anak yatim, bantuan
untuk dhuafa, pembagian sembako, serta penyaluran zakat, infak, dan
sedekah melalui lembaga Lazis Aghnia Care yang bekerja sama dengan
DKM masjid (Almustofa et al., 2024).

4. Nilai-nilai sufistik dalam Gerakan Memakmurkan Masjid (GAMIS)

Nilai-nilai sufistik yang diajarkan Syekh Akbar Muhammad
Fathurahman menjadi inti dari seluruh pelaksanaan GAMIS. Setiap
aktivitas sosial dipahami sebagai bagian dari dzikir dan bentuk pengabdian
kepada Allah SWT, sehingga antara ibadah ritual dan amal sosial tidak lagi
dipisahkan, melainkan menyatu dalam satu tujuan spiritual (Syekh
Muhammad Fathurahman, 2016).

T

Gambar 3. Wawancara bersama Ahmad Faqih

290 Jurnal Penelitian Ilmu Ushuluddin | Vol. 5 No. 3 (Agustus 2025)



GAMIS sebagai Formulasi Tasawuf Modern: Studi atas Tarekat Idrisiyyah

Gambar 3. Wawancara bersama Ahmad Faqih. Menurut Faqih, adik
kandung Syekh Akbar Muhammad Fathurahman sekaligus pendidik dan
dai di lingkungan Tarekat Idrisiyyah,

"Gerakan ini tidak hanya bertujuan menghidupkan masjid secara fisik, tetapi
juga menumbuhkan kesadaran ruhani bahwa seluruh kegiatan yang
dilakukan di masjid harus dilandasi oleh keikhlasan, ketawadhu’an, serta
orientasi untuk meraih ridho Allah. Dengan demikian, GAMIS hadir sebagai
wujud tasawuf yang membumi, yang menekankan keseimbangan antara

kesalehan pribadi dengan kepedulian sosial" (Wawancara pribadi, 8 Maret
2025).

Sikap ikhlas dan tawadhu’ merupakan fondasi etis-spiritual dalam
pelaksanaan Gerakan Memakmurkan Masjid (GAMIS). Ikhlas dipahami
sebagai orientasi amal yang sepenuhnya ditujukan kepada Allah, tanpa
disertai motif pencarian pengakuan sosial, kedudukan simbolik, maupun
keuntungan material. Sementara itu, tawadhu’ berfungsi sebagai
mekanisme spiritual untuk meredam ego dan klaim kesalehan, sehingga
pelaku gerakan mampu menempatkan diri secara proporsional dalam
relasi sosial-keagamaan. Dalam perspektif tasawuf, kerendahan hati
menjadi prasyarat bagi kejernihan jiwa dan pembukaan kesadaran
transendental, karena hanya jiwa yang bersih dari kesombongan yang
mampu menangkap makna kedekatan dengan Allah secara autentik (Syekh
Muhammad Fathurahman, 2016).

Dari fondasi ikhlas dan tawadhu’ tersebut berkembang nilai mahabbah
(cinta kasih) sebagai energi moral dan sosial yang menggerakkan praksis
keberagamaan dalam GAMIS. Mahabbah tidak dipahami semata sebagai
pengalaman emosional individual antara hamba dan Tuhan, tetapi sebagai
daya transformatif yang mendorong seorang murid untuk memberi
manfaat seluas-luasnya kepada sesama. Dalam kerangka tasawuf sosial,
cinta kepada makhluk dipandang sebagai manifestasi konkret dari cinta
kepada Sang Pencipta, sehingga tindakan pelayanan sosial memperoleh
legitimasi spiritual yang setara dengan praktik ibadah ritual (Abidin &
Sirojuddin, 2024). Dengan demikian, GAMIS menempatkan kasih sayang
sebagai jembatan antara kesalehan personal dan tanggung jawab sosial.

Lebih lanjut, konsep tazkiyah an-nafs dalam GAMIS mengalami
perluasan makna yang signifikan. Penyucian jiwa tidak lagi direduksi pada
praktik-praktik ritual seperti wirid, dzikir, atau khalwat semata, tetapi
diwujudkan melalui keterlibatan aktif dalam kegiatan sosial
kemasyarakatan. Membantu, melayani, dan memberdayakan umat
dipandang sebagai sarana efektif untuk membersihkan diri dari sifat egois,
cinta berlebihan pada dunia, serta kecenderungan eksklusivisme spiritual

Jurnal Penelitian Ilmu Ushuluddin | Vol. 5 No. 3 (Agustus 2025) 291



Annisa Nurfadila, Salim Bella Pili, Asep Deni

(Aziz, 2024). Dalam konteks ini, ruang sosial menjadi medan latihan
spiritual yang menuntut konsistensi antara kesadaran batin dan tindakan
lahiriah.

Konsep khidmah atau pelayanan kemudian menempati posisi sentral
sebagai bentuk penghambaan yang paling konkret dan menantang.
Khidmah dipahami bukan sekadar aktivitas filantropis, tetapi sebagai laku
spiritual yang mengandung dimensi pengorbanan, kesabaran, dan
keikhlasan yang tinggi. Melalui khidmah, seorang salik dilatih untuk
menundukkan ego, mengelola emosi, dan menghadapi kompleksitas
karakter manusia dalam kehidupan kolektif (Saleh, 2017). Dengan
demikian, GAMIS berfungsi sebagai wahana integratif yang
menghubungkan transformasi batin dengan praksis sosial, sekaligus
menguji keautentikan pengalaman tasawuf dalam realitas sehari-hari.

Nilai tawakkal dan sabar menjadi prinsip penguat dalam menghadapi
dinamika sosial yang inheren dengan tantangan, konflik, dan perbedaan.
Mengelola jama’ah, membangun kebersamaan, serta merawat solidaritas
umat menuntut kelapangan hati dan kepasrahan yang aktif kepada Allah.
Tawakkal dalam GAMIS dimaknai bukan sebagai sikap pasif, melainkan
usaha maksimal yang disertai kepercayaan penuh terhadap ketentuan Ilahi
(Dzul et al., 2025), sementara sabar berfungsi sebagai daya tahan batin
dalam menghadapi ujian dan kompleksitas relasi sosial (Hussin, 2025).
Dengan demikian, GAMIS tidak hanya memakmurkan masjid dalam
pengertian fisik dan fungsional, tetapi juga menjadi proses pembentukan
karakter spiritual yang utuh seperti jernih hati, rendah hati, penuh cinta,
siap melayani, serta tangguh dalam menghadapi realitas kehidupan.

5. Relevansi Konsep Gerakan Memakmurkan Masjid (GAMIS) dalam
Konteks Tasawuf Modern

Konsep Gerakan Memakmurkan Masjid (GAMIS) memiliki relevansi
yang kuat dalam perkembangan tasawuf modern yang tidak hanya
berfokus pada aspek batin, tetapi juga pada perubahan sosial. Tasawuf
kontemporer bergerak dari orientasi yang cenderung individualistik
menuju pendekatan yang lebih inklusif dan aplikatif, di mana nilai-nilai
spiritual ~ diterapkan dalam aktivitas sosial (Syekh Muhammad
Fathurahman, 2020a). GAMIS hadir sebagai wujud tasawuf praktis yang
memosisikan masjid bukan sekadar tempat ibadah ritual, tetapi juga pusat
pelayanan umat, pembinaan akhlak, serta penguatan solidaritas sosial
(Dewi et al., 2022). Dengan demikian, GAMIS menampilkan corak tasawuf
yang aktif, kontekstual, dan relevan dengan kebutuhan masyarakat masa
kini.

292 Jurnal Penelitian Ilmu Ushuluddin | Vol. 5 No. 3 (Agustus 2025)



GAMIS sebagai Formulasi Tasawuf Modern: Studi atas Tarekat Idrisiyyah

— |

Gambar 4. Dokumentasi Kegiatan Utama GAMIS

Gambar 4. Dokumentasi Kegiatan Utama GAMIS. Dalam perspektif
tazkiyah an-nafs, GAMIS memaknai pelayanan sosial sebagai bagian
esensial dari proses penyucian jiwa. Hal ini sejalan dengan pandangan
tasawuf modern yang menekankan pentingnya keterlibatan sosial untuk
mengurangi sifat egoistik, menumbuhkan rasa empati, dan memperdalam
kesadaran spiritual melalui interaksi langsung dengan sesama (B. R. Hakim,
2024). Aktivitas seperti pendidikan, pemberdayaan ekonomi,
pendampingan komunitas, serta program kemaslahatan menjadi ruang
mujahadah eksternal yang melengkapi praktik wirid, dzikir, dan khalwat.
Dengan demikian, tasawuf dipahami bukan hanya sebagai pencarian
ketenangan batin, tetapi juga sebagai upaya menghadirkan manfaat nyata
bagi masyarakat (Rohmawati, 2024).

R\

W A~ » i
Gambar 5. Dokumentasi Kegiatan GAMIS

Jurnal Penelitian [Imu Ushuluddin | Vol. 5 No. 3 (Agustus 2025) 293



Annisa Nurfadila, Salim Bella Pili, Asep Deni

Gambar 5. Dokumentasi Kegiatan GAMIS. GAMIS secara tegas
menekankan urgensi nilai khidmah, tawakkal, dan sabar sebagai fondasi
etika spiritual dalam kehidupan kolektif umat. Dalam konteks pengelolaan
jama’ah dan pembinaan kebersamaan, nilai-nilai tersebut tidak dipahami
sebagai ajaran normatif yang bersifat abstrak, melainkan sebagai prinsip
praksis yang menuntut ketulusan hati, kesiapan berkorban, serta komitmen
moral yang berkelanjutan. Khidmah dalam GAMIS mengandaikan
kesediaan individu untuk mendahulukan kepentingan bersama di atas
kepentingan personal, sehingga relasi sosial tidak dibangun atas dasar
transaksi, melainkan pengabdian yang dilandasi kesadaran spiritual (L. Al
Hakim, 2021).

Dalam kerangka tasawuf sosial, tawakkal dimaknai sebagai integrasi
antara ikhtiar maksimal dan kepasrahan total kepada ketentuan Ilahi.
GAMIS menolak pemahaman tawakkal yang pasif dan fatalistik, sebab
sikap tersebut justru berpotensi melemahkan etos kerja dan tanggung
jawab sosial. Sebaliknya, tawakkal dipahami sebagai kesadaran bahwa
segala upaya manusia harus dijalankan secara optimal, sembari menyadari
keterbatasan diri di hadapan kehendak Allah. Pemaknaan ini menunjukkan
upaya kontekstualisasi ajaran tasawuf klasik agar tetap relevan dengan
tuntutan kehidupan sosial modern yang meniscayakan perencanaan,
manajemen, dan profesionalisme.

Nilai sabar dalam GAMIS berfungsi sebagai daya tahan batin dalam
menghadapi kompleksitas relasi sosial yang tidak jarang diwarnai oleh
perbedaan karakter, kepentingan, dan tingkat kesadaran spiritual jama’ah.
Sabar tidak dipahami sebagai sikap menerima secara pasif, melainkan
sebagai kemampuan mengelola emosi, menunda reaksi negatif, dan
menjaga integritas moral dalam situasi yang penuh tantangan (Syekh
Muhammad Fathurahman, 2020). Dengan demikian, sabar menjadi
instrumen penting dalam merawat harmoni sosial dan mencegah konflik
internal yang dapat melemahkan solidaritas umat.

Secara keseluruhan, GAMIS merepresentasikan bentuk tasawuf yang
adaptif dan transformatif dengan memadukan dimensi spiritual dan sosial
secara harmonis. Masjid diposisikan tidak hanya sebagai ruang ibadah
ritual, tetapi sebagai pusat pembinaan moral, penguatan komunitas, dan
produksi nilai-nilai kebajikan sosial. Pendekatan ini memperlihatkan
bahwa tasawuf tidak identik dengan pengasingan diri dari realitas sosial,
melainkan justru mampu menjadi sumber etika publik yang membentuk
karakter kolektif umat. Relevansi GAMIS dalam tasawuf modern terletak
pada kemampuannya menghadirkan spiritualitas yang membumi dan
berdampak luas, baik pada ranah individual maupun sosial.

294 Jurnal Penelitian Ilmu Ushuluddin | Vol. 5 No. 3 (Agustus 2025)



GAMIS sebagai Formulasi Tasawuf Modern: Studi atas Tarekat Idrisiyyah

- T —

Gambar 6. Dokumentasi Kegiatan GAMIS lainnya

Gambar 6. Dokumentasi Kegiatan GAMIS lainnya. Dokumentasi
berbagai kegiatan GAMIS —sebagaimana tergambar dalam aktivitas
pelayanan, pendidikan, dan penguatan jama’ah—menunjukkan bahwa
ajaran tasawuf dapat dihidupkan secara konkret dalam kehidupan
masyarakat kontemporer. GAMIS menjadi contoh praksis bagaimana nilai-
nilai tasawuf klasik tidak berhenti sebagai wacana normatif atau simbol
kesalehan, tetapi diwujudkan dalam tindakan nyata yang menjawab
kebutuhan umat. Dengan demikian, GAMIS tidak hanya berfungsi sebagai
gerakan memakmurkan masjid secara fisik dan struktural, tetapi juga
sebagai laboratorium spiritual-sosial yang memperlihatkan potensi
tasawuf sebagai kekuatan transformatif dalam masyarakat modern.
Dengan demikian, GAMIS menjadi contoh bagaimana ajaran tasawuf dapat
dihidupkan dan diwujudkan secara nyata dalam kehidupan masyarakat
masa kini.

Kesimpulan

Tasawuf sebagai dimensi spiritual dalam Islam senantiasa mengalami
perkembangan yang dinamis dan kontekstual sejalan dengan perubahan
sosial dan tantangan modernitas. Menurut Syekh Akbar Muhammad
Fathurahman, tasawuf tidak hanya berperan sebagai upaya pembinaan
batin dan penyucian jiwa, tetapi juga harus terwujud dalam bentuk
pengabdian nyata yang memberikan manfaat bagi masyarakat. Konsep
suluk yang beliau rumuskan tidak dipahami semata sebagai praktik
kontemplatif yang terpisah dari kehidupan, melainkan sebagai perjalanan
ruhani yang terintegrasi dengan aktivitas sosial sehari-hari.

Jurnal Penelitian Ilmu Ushuluddin | Vol. 5 No. 3 (Agustus 2025) 295



Annisa Nurfadila, Salim Bella Pili, Asep Deni

Gerakan Memakmurkan Masjid (GAMIS) merupakan salah satu
bentuk implementasi konkret dari gagasan tasawuf modern tersebut.
Melalui GAMIS, masjid difungsikan kembali sebagai pusat spiritual,
pendidikan, sosial, dan pemberdayaan ekonomi yang berkontribusi pada
pembentukan kesalehan individu dan kolektif. Nilai-nilai sufistik seperti
keikhlasan, kerendahan hati, cinta kasih, pelayanan, tawakkal, dan
kesabaran tidak hanya diajarkan secara konseptual, tetapi diwujudkan
dalam praktik nyata seperti pelayanan jama’ah, program pemberdayaan
ekonomi, pembinaan moral, dan penguatan solidaritas sosial.

Dengan demikian, GAMIS mencerminkan pergeseran orientasi
tasawuf dari pendekatan yang bersifat personal menuju bentuk tasawuf
sosial yang membumi. Gerakan ini menegaskan bahwa kedekatan kepada
Allah dapat ditempuh melalui keterlibatan aktif dalam kehidupan
masyarakat, selama aktivitas tersebut dilandasi dengan niat yang tulus
untuk beribadah kepada-Nya. Penelitian ini menunjukkan bahwa
formulasi tasawuf yang dikembangkan Syekh Akbar Muhammad
Fathurahman mampu merespons kebutuhan spiritual dan sosial
masyarakat modern, serta memberikan kontribusi bagi pengembangan
tasawuf yang adaptif, menyeluruh, dan relevan sepanjang masa.

Daftar Pustaka

Abidin, Z., & Sirojuddin, A. (2024). Developing Spiritual Intelligence
Internalization of Sufistic Values: Pesantren Education Through The
Learning From. 5(2), 331-343.

Abitolkha, A. M. (2021). Seyyed Hossein Nasr’s Teaching on Sufism and Its
Relevance to Modern Society. Jurnal Theologia, 32(1), 1-22.
https:/ /doi.org/10.21580/ teo.2021.32.1.8069

Afendi, A. H. (2022). TAREKAT IDRISIYYAH Sejarah Perkembangan, Manhaj
Pendidikan, Integrasi Tarekat Dengan Kewirausahaan (D. Sukayat (ed.)).
FKIP-UMCIREBON.

Almustofa, S.,, Amarudin, A. A., & Muna, N. El. (2024). Analysis Of the
Effectiveness of The Distribution of Mosque Zakat Funds. 11(2), 164-180.

Asmanidar, A. (2021). Suluk Dan Perubahan Perilaku Sosial Salik (Telaah
Teori Konstruksi Sosial Peter L Berger Dan Thomas Luckman).
Abrahamic  Religions:  Jurnal — Studi  Agama-Agama, 1(1), 99.
https:/ /doi.org/10.22373 / arj.v1i1.9488

Aziz, A. (2024). PERAN TASAWUF UNTUK KESEHATAN MENTAL
MASYARAKAT MODERN. 7, 5383-5388.

Bela Pili, S. (2019). Tarekat Idrisiyyah Sejarah & Ajarannya (D. U. S. M. K.
Idrisiyyah (ed.)). Mawahib.

Busria, A. Z., Suarnib, A., & Wahyunic, S. (2022). Mosque-Based Community
Empowerment : A Case Study of Muhammadiyah Mosques in Gowa Regency ,
South Sulawesi , Indonesia. 1303-1309.

296 Jurnal Penelitian Ilmu Ushuluddin | Vol. 5 No. 3 (Agustus 2025)



GAMIS sebagai Formulasi Tasawuf Modern: Studi atas Tarekat Idrisiyyah

Dewi, S. (2024). Ketika Karomah Berbicara (Mawahib (ed.); Pertama). Februari
2024.

Dewi, S., Pujianti, N., Aini Rahman, Q., & Sri Rahmasari, D. (2022). Cahaya
Menuju Futuh (L. Al-Hakim & Q. Production (eds.)). Mawahib.

Dzul, A., Ikram, J., Abubakar, A., Irham, M., Said, W., Islam, U., & Alauddin,
N. (2025). The Concept of Tawakkal in the Qur'an and Hadith and its
Implications for Modern Islamic Business Practices. 8(3), 27-35.

Falach, G., & Assya’bani, R. (2022). Peran Tasawuf Di Era Masyarakat
Modern "Peluang dan Tantangan”. Refleksi Jurnal Filsafat Dan Pemikiran
Islam, 21(2), 191-206. https:/ /doi.org/10.14421 /ref.v21i2.3183

Fauzi, R. (2024). Tingkatan Kemursyidan menurut Syaikh Akbar Muhamamd
Fathurahman. 4(1), 22-32.

Hakim, L. Al (2019). Biografi Tokoh-Tokoh Idrisiyyah (Mawahib (ed.); ke-V).
Juli 2019.

Hakim, L. Al. (2021). Tasawuf: Ringkasan Kajian Islam Syekh Muhammad
Fathurahman, M.Ag (D. U. S. M. K. Idrisiyyah (ed.)). Mawahib.

Hakim, B. R. (2024). Neo-Sufism as a Social Da * wah Paradigm : Addressing
Challenges and Transforming Spirituality in Modern Indonesia. 1(3), 14-33.

Handoko, S. B., Suteja, S., Hania, 1., & Kafrawi, S. (2023). Modernism and
Crisis: Seyyed Hossein Nasr’s Idea on Spiritual Intelligence and Its
Relevance Today. Teosofia: Indonesian Journal of Islamic Mysticism, 12(2),
207-230. https:/ /doi.org/10.21580/tos.v12i2.18913

Handoyo, B. (2021). Peran Tasawuf dalam Membangun Nilai Keagamaan
Masyarakat Modern. 1(2).

Hussin, R. (2025). From crisis to strength : Islamic pathways to resilience through
tawhid. 1, 1-14. https:/ /doi.org/10.20885/iscip.voll.artl

Mahessa, A., Zakir, Z. L., Dayati, R., & Pratiwi, Y. (2024). Revitalisasi Fungsi
Sosial Masjid : Menjadikannya Sebagai Pusat Pelayanan Kesehatan di
Lingkungan Masyarakat.

Muhammad Akmansyah, Nurnazli, Amin Mujahid, T. S. . K. (2025). The
Essence of Mursyid Teachers in Sufism Spiritual Education in the Framework
of Magasid al-Syari’ah: The Perspectives of Indonesian Scholars. 8(1), 50-71.
https:/ /doi.org/10.22373 /6m127a63

Munir, A. A. (2023). Gerakan Sosial Tarekat Idrisiyyah ; ( Melacak Akar Moderasi
dalam Konsep Tasawuf Sanusiyyah ). 3(2), 104-118.

Nisok, S. R., & Resa, A. (2023). Konsep Tasawuf Martin Lings dan
Relevansinya dengan Inklusivitas Beragama. Esoterik, 9(2), 107.
https:/ /doi.org/10.21043 / esoterik.v9i2.20940

Rahmabh, S., Saleh, A. H., & Rahmi, S. N. (2024). The Influence of Sufism on
Social Practices in Contemporary Muslim Societies: A Case Study in
Indonesia. Journal of Noesantara Islamic Studies, 1(4), 214-232.
https:/ /doi.org/10.70177 /jnis.v1i4.1396

Razzaq, T. (2023). Spiritual Purification in Sufism -An Analytical Study

Jurnal Penelitian Ilmu Ushuluddin | Vol. 5 No. 3 (Agustus 2025) 297



Annisa Nurfadila, Salim Bella Pili, Asep Deni

Spiritual Purification in Sufism - An Analytical Study ABSTRACT :
Spiritual Purification in Sufism - An Analytical Study, 2(4), 40-52.

Rofig, A., & Riyadi, A. K. (2023). Konsep Suluk Zainuddin Al-Malibari:
Jalan Tritunggal Menuju Ma'rifat Allah. Tajdid: Jurnal Ilmu Ushuluddin,
22(2), 331-358. https:/ /doi.org/10.30631/ tjd.v22i2.382

Rohmawati, H. S. (2024). The Role of Sufi Orders in Social Change in Indonesia :
A Systematic Literature Review. 13(2), 211-234.
https:/ /doi.org/10.21580/ tos.v13i2.22567

Saleh, A. H. (2017). CONCEPT OF KHIDMAH FROM SYED MUHAMMAD
NAQUIB AL-ATTAS IN.

Saputro, M. R. (2023). KHIDMAH (PENGABDIAN) SEBAGAI SARANA
PENGUATAN HUBUNGAN SPIRITUAL DAN SOSIAL DI PONDOK
PESANTREN. 10(5), 5126-5139.

Sidig, M. Y., Islam, U., Sunan, N., Al-idrisiyyah, T., & Fathurahman, M.
(n.d.). TRANSFORMASI  SPIRITUAL DARI TRADISI KE
MODERNITAS : SYEKH AKBAR MUHAMMAD FATHURAHMAN
DAN. 03, 117-141.

Sinta, S., & Zulva, S. N. (2025). TAREKAT : PENGERTIAN DAN SEJARAH
PERKEMBANGANNYA TARIQA : DEFINITION AND HISTORICAL
DEVELOPMENT. 4950-4957.

Snikdewi. (2025). Kelana Talaga Jiwa (Lugman Al-Hakim (ed.)). Mawahib.

Sukawati, E., Zahra, F., Tinggi, S., & Islam, A. (2025). Model Dakwah Tasawuf
Simpatik Syekh Akbar Muhammad Fathurahman di Era Digital. 5(1), 68-78.

Suryati, Yelliza Gusti, J. (2024). ANALISIS PERSPEKTIF HAEDAR
NASHIR TENTANG MUHAMMADIYAH DITINJAU DARI
BERBAGAI ASPEK KEILMUAN ISLAM BERKEMAJUAN. Jurnal Edu
Research : Indonesian Institute For Corporate Learning And Studies (IICLS),
6, 28-35.

Syekh Muhammad Fathurahman, M. A. (2016). JALAN MENUJU TUHAN
(D. Eman Mulyatman (ed.); Pertama). PT Grasindo. Anggota IKAPI,
september 2016.

Syekh Muhammad Fathurahman, M. A. (2020a). Tasawuf Berkarakter
SIMPATIK (Simpel, Praktis, & Komprehensif) 2. In D. U. S. M. K.
Idrisiyyah (Ed.), Tasawuf Berkarakter SIMPATIK 2 (Kedua, p. 302).
Mawahib.

Syekh Muhammad Fathurahman, M. A. (2020b). Tasawuf Berkarakter
SIMPATIK (Simpel, Praktis & Komprehensif) 1. In D. U. S. M. K.
Idrisiyyah (Ed.), Tasawuf Berkarakter SIMPATIK 1 (Pertama, p. 243).
Mawahib.

Syekh Muhammad Fathurahman, M. A. (2022). Tasawuf berkarakter
SIMPATIK (Simpel, Praktis & Komprehensif) 3. In Dewan Ulum
Shufiyyah Majelis Ketarekatan Idrisiyyah (Ed.), Tasawuf Berkarakter
SIMPATIK 3 (ketiga, p. 304). Mawahib.

298 Jurnal Penelitian Ilmu Ushuluddin | Vol. 5 No. 3 (Agustus 2025)



GAMIS sebagai Formulasi Tasawuf Modern: Studi atas Tarekat Idrisiyyah

Tobing, M. E. E., Nurwahidin, & Setiawan, A. (2023). Relevansi Tasawuf
Amali dan Tasawuf Falsafi pada Masa Modern. Nizham, 11(2), 1-13.

Wajdi, F., Puspita, D., & Hakam, A. (2024). The Synergy of Sufism and
Nationalism : The Role of Idrisiyya Sufi Order in Contemporary Indonesia.
3538(11), 3142-3150.

Jurnal Penelitian Ilmu Ushuluddin | Vol. 5 No. 3 (Agustus 2025) 299



