
Jurnal Penelitian Ilmu Ushuluddin 
Vol. 5 No. 3 (Agustus): 279-299 

DOI: 10.15575/jpiu.v5i3.45254 | E-ISSN: 2774-8340 
https://journal.uinsgd.ac.id/index.php/jpiu/index 

279 
© 2025 by the authors; This is an Open Access article distributed under the terms of the Creative Commons 
Attribution- ShareAlike 4.0 International License. (https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/), which 
permits unrestricted use, distribution, and reproduction in any medium, provided the original work is properly 
cited. 

 

 

GAMIS sebagai Formulasi Tasawuf Modern: Studi 

atas Tarekat Idrisiyyah 
 

Annisa Nurfadila1, Salim Bella Pili2, Asep Deni3 
1,2 Ma’had Aly Idrisiyyah Tasikmalaya, Indonesia 

3 Sekolah Tinggi Agama Islam Idrisiyyah Tasikmalaya, Indonesia 
annisa090103@gmail.com, asepdeni@stai.idrisiyyah.ac.id, 

salimpili57@gmail.com 
 

Abstract 
This study aims to examine the Mosque Prosperity Movement 
(GAMIS) as a formulation of modern Sufism in the thoughts 
of Sheikh Akbar Muhammad Fathurahman within the 
Idrisiyyah Order. Sufism is understood not only as a process 
of spiritual development and purification of the soul through 
tazkiyah an-nafs, dhikr, and moral development, but also as a 
form of social service that provides benefits for the 
community. The concept of suluk developed by Sheikh Akbar 
emphasizes that the spiritual journey is not separate from 
social life, but must be realized in concrete actions oriented 
towards service and community empowerment. This study 
uses a qualitative descriptive method through field 
observations, in-depth interviews, and literature studies. The 
results show that GAMIS positions the mosque as a center of 
spiritual, educational, social, and economic activities that 
build individual and collective piety. Sufi values such as 
sincerity, modesty, love, service, trust, and patience are 
implemented through activities such as daily suluk, charity, 
congregational character development, and community 
empowerment programs. Thus, GAMIS is a modern, adaptive 
and contextual model of Sufism, which is able to integrate 
spiritual and social aspects harmoniously, and provides a real 
contribution to the revitalization of the function of mosques 
and strengthening community life in the contemporary era. 

  

Keywords: GAMIS; Idrisiyyah Order; Modern Sufism; Suluk; 
Syekh Akbar. 

  
 
 

https://doi.org/10.15575/jpiu.v5i3.45254
https://journal.uinsgd.ac.id/index.php/jpiu/index
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:annisa090103@gmail.com
mailto:asepdeni@stai.idrisiyyah.ac.id
mailto:salimpili57@gmail.com


 Annisa Nurfadila, Salim Bella Pili, Asep Deni 

  

280                   Jurnal Penelitian Ilmu Ushuluddin | Vol. 5 No. 3 (Agustus 2025) 

 Abstrak  
Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji Gerakan 
Memakmurkan Masjid (GAMIS) sebagai formulasi tasawuf 
modern dalam pemikiran Syekh Akbar Muhammad 
Fathurahman di lingkungan Tarekat Idrisiyyah. Tasawuf 
dipahami tidak hanya sebagai proses pembinaan batin dan 
penyucian jiwa melalui tazkiyah an-nafs, dzikir, dan 
pembinaan akhlak, tetapi juga sebagai bentuk pengabdian 
sosial yang memberikan kemaslahatan bagi umat. Konsep 
suluk yang dikembangkan Syekh Akbar menekankan bahwa 
perjalanan spiritual tidak terpisah dari kehidupan sosial, 
melainkan harus diwujudkan dalam tindakan nyata yang 
berorientasi pada pelayanan dan pemberdayaan masyarakat. 
Penelitian ini menggunakan metode deskriptif kualitatif 
melalui observasi lapangan, wawancara mendalam, dan studi 
kepustakaan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa GAMIS 
memosisikan masjid sebagai pusat aktivitas spiritual, 
pendidikan, sosial, dan ekonomi yang membangun kesalehan 
individual sekaligus kolektif. Nilai-nilai sufistik seperti ikhlas, 
tawadhu’, mahabbah, khidmah, tawakkal, dan sabar 
diterapkan melalui kegiatan seperti suluk harian, sedekah, 
pembinaan karakter jama’ah, serta program pemberdayaan 
komunitas. Dengan demikian, GAMIS merupakan model 
tasawuf modern yang adaptif dan kontekstual, yang mampu 
mengintegrasikan aspek spiritual dan sosial secara harmonis, 
serta memberikan kontribusi nyata bagi revitalisasi fungsi 
masjid dan penguatan kehidupan keumatan di era 
kontemporer. 
 
Kata Kunci: GAMIS; Suluk; Syekh Akbar; Tarekat Idrisiyyah; 
Tasawuf Modern. 
 

Pendahuluan 
Tasawuf merupakan dimensi batiniah dalam Islam yang berfokus 

pada pembinaan spiritual dan penyucian jiwa melalui berbagai praktik 
seperti tazkiyah an-nafs, dzikir, serta pembinaan akhlak. Inti dari ajaran ini 
adalah proses transformasi batin individu sebagai dasar kehidupan religius 
yang mendalam (Rahmah et al., 2024). Dalam kajian-kajian mutakhir, 
tasawuf dipahami tidak hanya sebagai tradisi kontemplatif semata, tetapi 
juga sebagai sistem nilai yang terus berkembang seiring perubahan zaman  
(Razzaq, 2023). Praktiknya tidak hanya berorientasi pada hubungan 
vertikal antara manusia dan Allah, melainkan juga terjalin erat dengan 



GAMIS sebagai Formulasi Tasawuf Modern: Studi atas Tarekat Idrisiyyah 

 
 

Jurnal Penelitian Ilmu Ushuluddin | Vol. 5 No. 3 (Agustus 2025)                   281 

dinamika sosial, politik, dan budaya di berbagai konteks masyarakat 
(Falach & Assya’bani, 2022). Sejalan dengan tantangan modernitas seperti 
urbanisasi, sekularisasi, dan perubahan sosial muncul bentuk tasawuf 
modern yang menegaskan relevansi sufisme sebagai jalan spiritual sekaligus 
sumber etika sosial dan moral publik yang kontekstual terhadap persoalan-
persoalan kontemporer (Tobing et al., 2023). 

Salah satu bentuk praktik utama dalam ilmu tasawuf dikenal dengan 
istilah suluk. Secara etimologis, suluk berarti “perjalanan”, dan dalam 
konteks tasawuf, istilah ini merujuk pada perjalanan rohani seorang hamba 
menuju kedekatan dengan Allah SWT (Rofiq & Riyadi, 2023). Perjalanan 
tersebut hanya dapat ditempuh di bawah bimbingan seorang mursyid, yaitu 
pembimbing ruhani yang memiliki otoritas dan kompetensi dalam 
mengarahkan murid melalui berbagai tahapan penyucian diri (tazkiyah an-
nafs), menunjukkan jalan spiritual yang benar, serta menanamkan adab-
adab yang harus dijaga selama proses tersebut (Sinta & Zulva, 2025). Syekh 
Akbar Muhammad Fathurahman merupakan mursyid Tarekat Idrisiyyah 
yang dikenal sebagai ulama sufi, pendidik, dan tokoh spiritual yang aktif 
dalam dakwah serta pemberdayaan umat. Beliau berhasil 
memasyarakatkan ajaran tasawuf melalui program Tasawuf Serambi Islami 
di TVRI Nasional yang rutin disampaikan hampir setiap pekan (Dewi, 
2024). Dalam upaya menghadirkan tasawuf yang kontekstual dengan 
kehidupan modern, Syekh Akbar menulis karya berjudul Tasawuf 
Berkarakter Simpatik sebagai panduan spiritual bagi para salik di era 
kontemporer. Pada edisi ketiganya, beliau secara khusus menguraikan 
pengaplikasian praktik suluk dalam tasawuf modern, yaitu bagaimana 
perjalanan spiritual seorang hamba dapat diwujudkan melalui aktivitas 
sosial, pengabdian, dan gerakan memakmurkan masjid sebagai manifestasi 
kedekatan kepada Allah SWT(Syekh Muhammad Fathurahman, 2022). 

Dalam praktiknya, penerapan suluk di lingkungan Tarekat Idrisiyyah 
tidak terbatas pada bentuk spiritual klasik semata, melainkan 
dikontekstualisasikan dengan kebutuhan zaman modern. Syekh Akbar 
Muhammad Fathurahman membawa pembaruan dengan 
memformulasikan konsep suluk modern yang menggabungkan dimensi 
spiritual dengan orientasi sosial (Syekh Muhammad Fathurahman, 2022). 
Bentuk aktualisasi dari gagasan tersebut terwujud dalam Gerakan 
Memakmurkan Masjid (GAMIS) yang digagas oleh Tarekat Idrisiyyah di 
bawah bimbingan beliau. Dengan demikian, GAMIS menjadi bentuk 
konkret dari tasawuf modern yang tidak berhenti pada pengalaman batin 
individu, melainkan diwujudkan dalam kerja sosial dan pengabdian untuk 
kemaslahatan umat  (Rizal, wawancara pribadi, 6 Maret 2025). 

Formulasi pemikiran Syekh Akbar dalam gerakan GAMIS 
mencerminkan adanya pergeseran paradigma tasawuf dari orientasi 
mikro-spiritual menuju orientasi makro-sosial, namun tetap berpegang 



 Annisa Nurfadila, Salim Bella Pili, Asep Deni 

  

282                   Jurnal Penelitian Ilmu Ushuluddin | Vol. 5 No. 3 (Agustus 2025) 

pada esensi penghambaan kepada Allah SWT (Dewi et al., 2022). 
Pendekatan ini menegaskan bahwa jalan menuju Allah tidak hanya melalui 
kontemplasi batin, tetapi juga melalui pelayanan dan pengabdian kepada 
masyarakat, sejalan dengan prinsip al-‘ubūdiyyah yang melahirkan al-
khidmah (pengabdian) (Saputro, 2023). Oleh karena itu, GAMIS dapat 
dipahami sebagai model praksis tasawuf yang kontekstual, membumi, dan 
relevan dengan kebutuhan spiritual umat di era modern. 

Penelitian ini berupaya mengkaji secara komprehensif formulasi 
GAMIS sebagai wujud tasawuf modern dalam perspektif Syekh Akbar 
Muhammad Fathurahman serta implementasinya di lingkungan Tarekat 
Idrisiyyah. Fokus kajian meliputi analisis nilai-nilai sufistik yang 
mendasari gerakan tersebut, strategi spiritual-sosial yang diterapkan, dan 
kontribusinya terhadap revitalisasi fungsi masjid di tengah masyarakat 
kontemporer. Melalui pendekatan ini, diharapkan penelitian dapat 
memberikan kontribusi konseptual bagi pengembangan tasawuf yang 
adaptif terhadap dinamika zaman tanpa menghilangkan substansi 
spiritualnya. 

Meskipun telah banyak kajian yang membahas mengenai penerapan  
tasawuf modern, pendekatan dan metode pembinaan spiritual yang 
dikembangkan oleh Syekh Akbar memiliki karakteristik unik yang layak 
dieksplorasi lebih lanjut. Beberapa literatur sebelumnya menunjukkan 
upaya para pemikir Islam dalam menafsirkan ulang peran tasawuf di 
tengah tantangan modernitas. Misalnya seperti Seyyed Hossein Nasr 
menegaskan bahwa tasawuf memiliki peran penting dalam menjawab 
krisis spiritual manusia modern yang terjebak dalam arus materialisme dan 
kehilangan orientasi ilahiah. Menurutnya, modernitas telah menjauhkan 
manusia dari dimensi transenden, sehingga tasawuf perlu dihidupkan 
kembali sebagai kekuatan spiritual yang mampu memulihkan kesadaran 
ketuhanan. Melalui ajaran-ajarannya, tasawuf mengembalikan 
keseimbangan antara akal, jiwa, dan alam, serta menuntun manusia untuk 
kembali pada hakikat eksistensinya sebagai hamba Allah SWT (Abitolkha, 
2021) (Handoko et al., 2023).  

Sementara itu, Martin Lings berpendapat bahwa tasawuf merupakan 
dimensi spiritual Islam yang bersifat transhistoris, tetap sama dalam 
esensinya namun fleksibel dalam bentuk pengamalannya. Dengan 
demikian, nilai-nilai sufistik dapat terus dihidupkan di tengah perubahan 
zaman tanpa kehilangan kedalaman maknanya (Nisok & Resa, 2023). Dan 
Haedar Nashir pun menekankan pentingnya tasawuf sosial sebagai bentuk 
spiritualitas Islam yang tidak berhenti pada dimensi batin dan individual 
semata, tetapi juga diwujudkan dalam tanggung jawab sosial dan 
kemanusiaan. Menurutnya, tasawuf yang sejati harus menghadirkan 
keseimbangan antara kedekatan spiritual kepada Allah dengan kepedulian 
terhadap realitas sosial umat (Suryati, Yelliza Gusti, 2024).  



GAMIS sebagai Formulasi Tasawuf Modern: Studi atas Tarekat Idrisiyyah 

 
 

Jurnal Penelitian Ilmu Ushuluddin | Vol. 5 No. 3 (Agustus 2025)                   283 

Dengan mengintegrasikan nilai-nilai sufistik seperti keikhlasan, kasih 
sayang, dan pelayanan, tasawuf sosial menjadi sarana untuk membangun 
masyarakat berkemajuan yang berlandaskan moral, intelektualitas, serta 
solidaritas sosial. Dalam pandangan Haedar, kebangkitan spiritual umat 
Islam hanya akan bermakna apabila sejalan dengan upaya mewujudkan 
keadilan, kesejahteraan, dan kemanusiaan universal (Suryati, Yelliza Gusti, 
2024). Berdasarkan berbagai literatur dan pandangan para pemikir, dapat 
dilihat bahwa gagasan Gerakan Memakmurkan Masjid (GAMIS) yang 
dirumuskan oleh Syekh Akbar Muhammad Fathurahman mencerminkan 
kesinambungan antara spiritualitas sufistik klasik dan praksis sosial 
modern. Gerakan ini tidak hanya merevitalisasi fungsi masjid, tetapi juga 
mentransformasikan nilai-nilai tasawuf menjadi kekuatan sosial yang 
nyata dan berorientasi pada kemaslahatan umat. 

Namun demikian, kajian yang secara khusus membahas GAMIS 
sebagai formulasi tasawuf modern dalam perspektif Syekh Akbar masih 
sangat terbatas, terutama dalam konteks integrasi dimensi spiritual dan 
sosial dalam tarekat kontemporer. Oleh karena itu, penelitian ini berupaya 
memberikan kontribusi ilmiah baru dalam studi tasawuf modern dengan 
mengkaji secara mendalam pemikiran Syekh Akbar Muhammad 
Fathurahman tentang GAMIS, baik dari sisi konseptual maupun 
implementatif di lingkungan Tarekat Idrisiyyah. Penelitian ini tidak hanya 
membahas hubungan teoretis antara suluk dan pengabdian sosial, tetapi 
juga menelusuri bagaimana nilai-nilai sufistik diwujudkan dalam kegiatan 
nyata memakmurkan masjid dan membina masyarakat. Dengan demikian, 
penelitian ini diharapkan dapat memperkaya khazanah keilmuan tasawuf 
yang dinamis dan relevan dengan perkembangan zaman, serta menjadi 
rujukan penting bagi akademisi, praktisi spiritual, dan masyarakat dalam 
memahami tasawuf yang membumi, kontekstual, dan berorientasi pada 
kemaslahatan umat. 

Metode Penelitian 
Penelitian ini menggunakan metode deskriptif kualitatif dengan 

pendekatan lapangan (field research) yang dilaksanakan di lingkungan 
Tarekat Idrisiyyah, Tasikmalaya. Pendekatan ini dipilih karena 
karakteristik objek kajian ialah praktik suluk dan konstruksi spiritual dalam 
tarekat yang menuntut pemahaman mendalam terhadap makna, 
pengalaman, dan simbol-simbol keagamaan yang hidup dalam komunitas 
tarekat. Metode deskriptif kualitatif memungkinkan peneliti untuk 
menangkap realitas sosial-keagamaan secara holistik, kontekstual, dan 
interpretatif, sehingga dinamika suluk dapat dipahami sebagai praktik 
spiritual yang berkelindan dengan tradisi, otoritas keilmuan, dan 
pengalaman batin para pengamalnya. 



 Annisa Nurfadila, Salim Bella Pili, Asep Deni 

  

284                   Jurnal Penelitian Ilmu Ushuluddin | Vol. 5 No. 3 (Agustus 2025) 

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui observasi partisipatif 
dan wawancara mendalam. Observasi partisipatif digunakan untuk 
memperoleh pemahaman langsung terhadap situasi lapangan, pola 
interaksi, serta praktik suluk yang dijalankan oleh mahasantri dalam 
konteks keseharian tarekat. Sementara itu, wawancara mendalam 
dilakukan dengan sejumlah mahasantri dan tokoh yang memiliki otoritas 
keilmuan serta pemahaman mendalam terhadap konsep suluk menurut 
Syekh Akbar Muhammad Fathurahman. Teknik ini memungkinkan 
peneliti menggali perspektif emik (insider perspective), sekaligus 
mengidentifikasi variasi pemaknaan, rasionalisasi teologis, dan 
pengalaman spiritual yang berkembang dalam internal komunitas tarekat, 
sehingga data yang diperoleh tidak bersifat monolitik, melainkan reflektif 
dan dialogis. 

Selain data lapangan, penelitian ini juga dilengkapi dengan studi 
kepustakaan (library research) melalui penelaahan kitab, buku, manuskrip, 
serta dokumentasi kajian Syekh Akbar Muhammad Fathurahman yang 
relevan dengan tema suluk. Studi kepustakaan berfungsi sebagai 
instrumen analitis untuk menempatkan temuan lapangan dalam kerangka 
konseptual dan historis yang lebih luas, sekaligus sebagai sarana verifikasi 
dan pendalaman data empiris. Dengan mengombinasikan data lapangan 
dan sumber tertulis, penelitian ini berupaya membangun analisis yang 
kritis dan berimbang, tidak hanya mendeskripsikan praktik suluk secara 
normatif, tetapi juga menilai konstruksi wacana dan otoritas keilmuan yang 
menyertainya, sebagaimana ditegaskan dalam pendekatan metodologis 
penelitian kualitatif (Suardi Wekke, 2019). 

Hasil dan Pembahasan 

1. Tarekat Idrisiyyah dan Syekh Akbar Muhammad Fathurahman 

a) Sejarah Singkat Tarekat Idrisiyyah 

Tarekat Idrisiyyah merupakan salah satu tarekat besar di Indonesia 
yang menekankan keseimbangan antara dimensi spiritual dan tanggung 
jawab sosial. Di bawah kepemimpinan Syekh Akbar Muhammad 
Fathurahman, tarekat ini mengalami revitalisasi gerakan sufistik yang 
menumbuhkan kesadaran kolektif umat untuk berperan aktif dalam 
pembangunan masyarakat (Munir, 2023). Salah satu bentuk konkret dari 
upaya tersebut adalah Gerakan Memakmurkan Masjid (GAMIS). Dalam 
kajian Sabtu Shubuh di Masjid An-Nabawi Banjar Wijaya, Cipondoh (13 
September 2025), Syekh Akbar Muhammad Fathurahman menjelaskan 
bahwa praktik suluk di Tarekat Idrisiyyah tidak hanya berupa ibadah ritual, 
tetapi juga diwujudkan melalui aktivitas sosial dan pengabdian. Salah satu 
praktik suluk dilakukan dengan berdiam di masjid antara Subuh–Isyrak 
dan Maghrib–Isya untuk membaca Al-Qur’an, menamatkan wirid, serta 



GAMIS sebagai Formulasi Tasawuf Modern: Studi atas Tarekat Idrisiyyah 

 
 

Jurnal Penelitian Ilmu Ushuluddin | Vol. 5 No. 3 (Agustus 2025)                   285 

melakukan kegiatan positif yang bermanfaat bagi diri dan lingkungan 
(Rizal, wawancara pribadi, 6 Maret 2025). 

Secara historis, Tarekat Idrisiyyah didirikan oleh Syekh Ahmad bin 
Idris al-Fasi (1750–1837 M), seorang ulama dan sufi besar asal Fas (Fez), 
Maroko (Dewi et al., 2022). Beliau dikenal sebagai pembaharu tasawuf pada 
abad ke-18 yang menekankan pentingnya tauhid, dzikir langsung kepada 
Allah tanpa perantara, serta semangat kembali kepada sunnah Nabi 
Muhammad SAW secara murni. Dari ajaran beliau lahir sejumlah cabang 
tarekat besar seperti Tarekat Sanusiyyah dan Khatmiyyah melalui murid-
muridnya (Wajdi et al., 2024). Setelah wafatnya Syekh Ahmad bin Idris, 
ajaran ini disebarkan ke berbagai wilayah Afrika, Timur Tengah, dan Asia. 
Salah satu murid utamanya, Syekh Ibrahim ar-Rasyid, mendirikan cabang 
Tarekat Idrisiyyah ar-Rasyidiyyah, yang kemudian menjadi jalur sanad 
penyebaran tarekat ini hingga ke Asia Tenggara (Dewi et al., 2022).  

Tarekat Idrisiyyah masuk ke Indonesia melalui Syekh Akbar Abdul 
Fattah pada tahun 1932. Beliau menerima ajaran ini dari Syekh Ahmad 
Syarif as-Sanusi di Jabal Abu Qubais, Mekkah, tempat ia berguru selama 
empat tahun. Sejak berdiri, tarekat ini telah mengalami empat periode 
kepemimpinan, dan kini dipimpin oleh Syekh Akbar Muhammad 
Fathurahman (L. Al Hakim, 2019). Di bawah kepemimpinan beliau, Tarekat 
Idrisiyyah mengalami revitalisasi besar dengan menekankan konsep 
“tasawuf yang membumi” yakni penggabungan antara suluk (perjalanan 
spiritual) dan khidmah (pengabdian sosial) melalui pendidikan, dakwah, 
dan pemberdayaan umat, yang salah satunya diwujudkan dalam Gerakan 
Memakmurkan Masjid (GAMIS). 

b) Biografi Syekh Akbar Muhammad Fathurahman 

Syekh Akbar Muhammad Fathurahman merupakan mursyid Tarekat 
Idrisiyyah saat ini. Ia lahir pada 3 Maret 1974 di Tasikmalaya sebagai anak 
ketiga dari pasangan Ajengan Nasruddin dan Maimunah. Ayahnya dikenal 
sebagai mubaligh yang energik dan karismatik, yang senantiasa 
berdakwah ke berbagai wilayah dengan semangat tinggi, bahkan 
menempuh perjalanan jauh untuk menemui para muridnya. Sosok Ajengan 
Nasruddin diyakini memiliki kedalaman spiritual yang kuat dan berperan 
besar dalam membentuk karakter serta pemikiran spiritual Syekh Akbar 
Muhammad Fathurahman (L. Al Hakim, 2019). Sejak kecil, beliau yang 
akrab dipanggil "Nunang" telah menunjukkan jiwa kepemimpinan dan 
kepekaan terhadap isu-isu sosial keagamaan. Di usia 12 tahun, ia sudah 
mampu menangkap nuansa problematika keberagamaan di 
masyarakatnya, khususnya konflik antar aliran, yang menjadi bahan 
perenungan awal dalam hidupnya (Dewi et al., 2022). 

Kepemimpinannya di Tarekat Idrisiyyah ditandai dengan berbagai 
pembaruan strategis, seperti penguatan nilai-nilai tasamuh (toleransi) guna 



 Annisa Nurfadila, Salim Bella Pili, Asep Deni 

  

286                   Jurnal Penelitian Ilmu Ushuluddin | Vol. 5 No. 3 (Agustus 2025) 

mengikis kesan eksklusivitas yang melekat pada organisasi tersebut 
sebelumnya (Bela Pili, 2019). Langkah-langkah pembenahan dilakukan 
secara konsisten demi meningkatkan keterbukaan serta memperluas 
jangkauan dakwah. Kemitraan yang dibangun oleh beliau tidak terbatas 
pada internal tarekat, tetapi meluas ke lembaga pendidikan, komunitas 
ekonomi, serta organisasi sosial keagamaan lainnya—baik di dalam 
maupun luar negeri. Pendekatan ini mencerminkan model dakwah yang 
holistik dan partisipatif (Dewi, 2024). Dalam bidang pendidikan, Syekh 
Akbar menempuh studi di 13 pesantren sebelum akhirnya melanjutkan 
jenjang S-2 di UIN Sunan Gunung Djati Bandung dengan konsentrasi 
Ulumul Qur’an. Beberapa pesantren tempat ia belajar antara lain Pondok 
Pesantren Fathiyyah Idrisiyyah, Al-Munawaroh Limbangan Garut, 
Riyadhul Alfiyyah Sadang Garut, Darul Hikmah Cibeureum Pasir 
Sukabumi, Al-Qusyairiyyah, Darus Salam, An-Nizham, Siqotur Rohman di 
Sukabumi, Miftahul Huda dan Darul Fikri di Cianjur, serta Ki Mufasir di 
Banten (Syekh Muhammad Fathurahman, 2016). 

Syekh Akbar juga dikenal produktif dalam menghasilkan karya-karya 
ilmiah dan sufistik. Beberapa karya pentingnya antara lain ialah Jalan 
Menuju Tuhan, Tasawuf Berkarakter Simpatik seri 1–4, Risalah Muhimmah Fi 
Bayani Wujub Suluk Al-Thariqah Al-Mu’tabarah, Ibarat (Analogi Sufistik), Dalail, 
Berlian Langit, Tauhid vs Syirik, Pencerah Umat, Pengantar Tasawuf, Memahami 
Argumentasi Cadar/Burgho’, Hadiqoh Riyahin, dan Dampak Merokok Ditinjau 
dari Berbagai Aspek (Faqih, wawancara pribadi, 8 Maret 2025). Melalui 
kepemimpinan, pendidikan, serta karya-karya tulisnya, Syekh Akbar 
Muhammad Fathurahman terus berupaya menyebarkan nilai-nilai tasawuf 
yang moderat, adaptif, dan berdampak positif terhadap masyarakat luas. 
Ia menjadi salah satu tokoh penting dalam pembaruan spiritual di era 
kontemporer. 

2. Tasawuf Modern dalam Pemikiran Syekh Akbar Muhammad 
Fathurahman 

Tasawuf harus menjadi kekuatan hidup yang mampu menuntun 
manusia menuju Allah dan menghadirkan kemaslahatan bagi masyarakat 
(Syekh Muhammad Fathurahman, 2016). Oleh karena itu, Syekh Akbar 
Muhammad Fathurahman memformulasikan konsep “tasawuf modern” 
yang menempatkan nilai-nilai sufistik sebagai landasan pembinaan diri 
dan pemberdayaan sosial. Tasawuf tidak hanya dipahami sebagai proses 
tazkiyah an-nafs (penyucian jiwa) yang bersifat personal, melainkan 
sebagai jalan pembentukan kepribadian yang utuh yang menumbuhkan 
kepedulian sosial, semangat pengabdian kepada umat, serta tanggung 
jawab dalam memakmurkan kehidupan masyarakat berlandaskan nilai-
nilai ilahiah (L. Al Hakim, 2021).  



GAMIS sebagai Formulasi Tasawuf Modern: Studi atas Tarekat Idrisiyyah 

 
 

Jurnal Penelitian Ilmu Ushuluddin | Vol. 5 No. 3 (Agustus 2025)                   287 

Jalan menuju Allah tidak hanya ditempuh melalui pengasingan diri 
atau khalwat semata, tetapi juga dapat dijalani melalui pengabdian dan 
pelayanan kepada sesama (Syekh Muhammad Fathurahman, 2016). Dalam 
pandangan Syekh Akbar Muhammad Fathurahman, suluk bukan sekadar 
riyadhah (latihan spiritual) yang dilakukan dengan menyepi, melainkan 
perjalanan rohani yang menyatu dengan kehidupan sosial sehari-hari. 
Suluk tidak hanya berupa dzikir, wirid, dan tafakkur, tetapi harus 
menghasilkan perubahan nyata dalam bentuk akhlak yang baik, etos kerja, 
dan manfaat sosial (Asmanidar, 2021) (Handoyo, 2021).  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Gambar 1. Wawancara bersama Rizal Fauzi 
 
Gambar 1. Wawancara bersama Rizal Fauzi. Menurut Rizal Fauzi 

selaku adik kandung Syekh Akbar Muhammad Fathurahman sekaligus 
pendidik dan dai di lingkungan Tarekat Idrisiyyah,  

 
"Konsep suluk modern yang beliau tekankan adalah suluk yang membumi 
(tasawuf al-‘amali), yakni perjalanan spiritual yang dijalankan dengan 
menjaga kontinuitas ibadah (dzikrullah, tilawah, dan wirid yang diijazahkan), 
aktif memakmurkan masjid seperti berdiam antara Subuh–Isyrak dan 
Maghrib–Isya, menjalankan khidmah sosial melalui pelayanan dan adab 
yang baik, serta menghadirkan kesadaran akan kehadiran Allah dalam 
seluruh aktivitas, tidak hanya pada ibadah formal." (Wawancara pribadi, 6 
Maret 2025).  
 
Dalam konteks pembinaan akhlak dan kepribadian, Syekh Akbar pun 

menafsirkan nilai zuhud secara kontekstual. Zuhud tidak dipahami sebagai 
sikap menjauhi kehidupan dunia secara total, tetapi sebagai usaha menjaga 
kebersihan ruhani agar tidak terikat secara berlebihan pada dunia (Syekh 
Muhammad Fathurahman, 2020b). Beliau menegaskan bahwa bekerja, 
berusaha, dan mencari rezeki adalah bagian dari tanggung jawab manusia, 
karena meskipun rezeki telah ditetapkan, manusia tetap berkewajiban 
menjemputnya. Namun dalam proses itu hati harus senantiasa terhubung 



 Annisa Nurfadila, Salim Bella Pili, Asep Deni 

  

288                   Jurnal Penelitian Ilmu Ushuluddin | Vol. 5 No. 3 (Agustus 2025) 

kepada Allah dan seluruh aktivitas diniatkan sebagai ibadah (Sukawati et 
al., 2025).  

Pada masa kepemimpinannya, Tarekat Idrisiyyah mengembangkan 
berbagai bidang usaha seperti Qini Mart, Qini Fashion, Qini Minang, Qini 
Bakery, Qini Otomotif, Tambak Udang Cipatujah, Idrisiyyah Medical 
Center, Idrisiyyah Travel, BMT Idrisiyyah, Lazis Aghnia Care, serta usaha-
usaha lain yang dikelola para murid melalui kerja sama dengan Tarekat 
(Bela Pili, 2019). Melalui pengembangan ini, beliau menegaskan bahwa 
tasawuf harus berkembang dan menyesuaikan diri dengan dinamika 
zaman. Tasawuf tidak boleh statis atau hanya berfokus pada aspek 
ubudiyyah semata, tetapi juga harus hadir dalam kehidupan sosial dan 
ekonomi umat. Meskipun demikian, perkembangan tersebut tetap 
berlandaskan pada niat yang murni, yakni pengabdian kepada Allah 
semata (Syekh Muhammad Fathurahman, 2020b). 

Contoh nyata lainnya yaitu dari upaya beliau menunjukkan bahwa 
tasawuf bukan ajaran kuno yang terlepas dari perkembangan zaman 
tampak melalui pendekatan dakwah yang membumi dan modern. Melalui 
metode dakwah yang inklusif, tasawuf menjadi lebih mudah dipahami dan 
diterima oleh berbagai kalangan (Afendi, 2022). Dakwah yang beliau 
lakukan tidak terbatas pada majelis-majelis formal atau ceramah semata, 
tetapi diwujudkan melalui pembentukan jaringan dan hubungan harmonis 
dengan para ulama, tarekat lain, organisasi Islam, serta berbagai komunitas 
masyarakat. Sikap ini mencerminkan bahwa praktik tasawuf dapat berjalan 
seiring dengan perkembangan zaman, bersifat adaptif, terbuka, serta 
mampu membangun toleransi dan kerjasama sosial tanpa kehilangan 
esensi spiritualnya (Snikdewi, 2025).  

3. Gerakan Memakmurkan Masjid (GAMIS) sebagai Implementasi 
Tasawuf Modern 

Gerakan Memakmurkan Masjid (GAMIS) merupakan inovasi gerakan 
sufistik yang digagas oleh Syekh Akbar Muhammad Fathurahman sebagai 
respons atas tantangan keberagamaan masyarakat Muslim modern. 
Gerakan ini berupaya mereposisi masjid tidak semata sebagai ruang ritual 
ibadah mahdhah, melainkan sebagai pusat integratif aktivitas spiritual, 
sosial, dan kultural umat. Dalam perspektif tasawuf kontemporer, GAMIS 
merepresentasikan upaya kontekstualisasi nilai-nilai suluk agar tidak 
terjebak pada dimensi asketisme individualistik, tetapi hadir sebagai 
praksis spiritual yang berdampak langsung pada kehidupan sosial. Dengan 
demikian, masjid dipahami sebagai ruang transformasi spiritual sekaligus 
ruang produksi etos sosial-keagamaan yang berorientasi pada 
pembentukan masyarakat berakhlak dan berdaya. 

Secara konseptual, GAMIS memaknai suluk sebagai proses penyucian 
batin yang harus berkelindan dengan tanggung jawab sosial. Nilai-nilai 



GAMIS sebagai Formulasi Tasawuf Modern: Studi atas Tarekat Idrisiyyah 

 
 

Jurnal Penelitian Ilmu Ushuluddin | Vol. 5 No. 3 (Agustus 2025)                   289 

seperti zuhud, ikhlas, dan khidmah diterjemahkan ke dalam program-
program konkret berupa pelayanan sosial, pendidikan keagamaan, serta 
pemberdayaan ekonomi berbasis masjid. Pendekatan ini menunjukkan 
pergeseran paradigma tasawuf dari yang bersifat inward-looking menuju 
outward-looking, di mana pengalaman spiritual tidak diukur semata 
melalui intensitas ritual personal, tetapi juga melalui kontribusi nyata 
terhadap kemaslahatan publik (Mahessa et al., 2024; Busria et al., 2022). 
Dalam konteks ini, tasawuf modern yang diusung GAMIS berfungsi 
sebagai etika sosial yang mendorong terciptanya solidaritas, keadilan sosial, 
dan kemandirian umat. 

Namun demikian, implementasi GAMIS juga perlu dibaca secara 
kritis, terutama terkait potensi institusionalisasi tasawuf dalam ruang 
sosial-keagamaan yang lebih luas. Ketika masjid menjadi pusat berbagai 
aktivitas, terdapat tantangan dalam menjaga keseimbangan antara 
otentisitas pengalaman spiritual dan tuntutan manajerial-organisatoris. 
Selain itu, dominasi figur mursyid atau otoritas spiritual dalam 
mengarahkan program-program masjid berpotensi melahirkan relasi kuasa 
yang perlu diawasi secara reflektif. Oleh karena itu, keberhasilan GAMIS 
sebagai implementasi tasawuf modern tidak hanya ditentukan oleh 
intensitas aktivitasnya, tetapi juga oleh sejauh mana nilai-nilai suluk tetap 
dijaga secara substantif, inklusif, dan berorientasi pada kemaslahatan 
bersama, bukan sekadar simbolisasi kesalehan kolektif. Dalam pelaksanaan 
GAMIS pun peran mursyid, santri, dan jama’ah menjadi sangat penting. 
Mursyid bertindak sebagai pembimbing dan pengarah suluk, sedangkan 
santri dan jama’ah berperan sebagai pelaksana program yang senantiasa 
mengikuti arahan Syekh Akbar Muhammad Fathurahman (Fauzi, 2024). 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Gambar 2. Wawancara bersama A. Rijal Muttaqin 
 
Gambar 2. Wawancara bersama A. Rijal Muttaqin terkait pelaksanaan 

GAMIS, A. Rijal Muttaqin yang merupakan murid dan pengajar di 
lingkungan Tarekat Idrisiyyah menjelaskan bahwa; 

 



 Annisa Nurfadila, Salim Bella Pili, Asep Deni 

  

290                   Jurnal Penelitian Ilmu Ushuluddin | Vol. 5 No. 3 (Agustus 2025) 

"GAMIS juga berperan dalam pemberdayaan ekonomi berbasis masjid 
melalui program sedekah subuh dan sedekah rutin yang dikelola bersama 
Lazis Aghnia Care. Selain itu, GAMIS menjadi pusat solidaritas sosial 
melalui penyediaan makanan setelah salat Jumat dalam program Jumat 
Berkah, serta penyediaan konsumsi pada kegiatan pengajian besar sebagai 
upaya memperkuat ukhuwah dan menumbuhkan rasa kebersamaan. Dengan 
demikian, seluruh aktivitas GAMIS berlandaskan kesadaran spiritual bahwa 
setiap amal dan keterlibatan sosial merupakan bagian dari pengabdian kepada 
Allah, bukan semata-mata aktivitas duniawi." (Wawancara pribadi, 7 
Maret 2025). 
 
Implementasi GAMIS mencakup pendidikan berbasis masjid yang 

meliputi Majelis Taklim, Kajian Rutin, serta Pesantren Masjid dengan 
program seperti Tahfidz al-Qur’an, pembinaan adab, dan pengembangan 
kepribadian. Pembinaan spiritual ini dipusatkan pada kegiatan suluk 
harian, terutama pada waktu Maghrib-Isya dan Subuh-Isyrak, di mana 
para murid dan jama’ah dianjurkan berdiam diri di masjid untuk 
mengamalkan wirid yang telah diijazahkan, membaca al-Qur’an, serta 
memperbanyak ibadah sunnah (Rizal, Wawancara pribadi, 6 Maret 2025). 
Seluruh aktivitas ini berlangsung di bawah bimbingan dan pengawasan 
seorang mursyid agar tujuan ruhani tetap terarah (Muhammad 
Akmansyah, Nurnazli, Amin Mujahid, 2025). GAMIS  juga dapat 
diwujudkan melalui pelayanan sosial seperti santunan anak yatim, bantuan 
untuk dhuafa, pembagian sembako, serta penyaluran zakat, infak, dan 
sedekah melalui lembaga Lazis Aghnia Care yang bekerja sama dengan 
DKM masjid (Almustofa et al., 2024).  

4. Nilai-nilai sufistik dalam Gerakan Memakmurkan Masjid (GAMIS) 
Nilai-nilai sufistik yang diajarkan Syekh Akbar Muhammad 

Fathurahman menjadi inti dari seluruh pelaksanaan GAMIS. Setiap 
aktivitas sosial dipahami sebagai bagian dari dzikir dan bentuk pengabdian 
kepada Allah SWT, sehingga antara ibadah ritual dan amal sosial tidak lagi 
dipisahkan, melainkan menyatu dalam satu tujuan spiritual (Syekh 
Muhammad Fathurahman, 2016).  

 
  
 
 
 
 
 

 
 

Gambar 3. Wawancara bersama Ahmad Faqih 



GAMIS sebagai Formulasi Tasawuf Modern: Studi atas Tarekat Idrisiyyah 

 
 

Jurnal Penelitian Ilmu Ushuluddin | Vol. 5 No. 3 (Agustus 2025)                   291 

 
Gambar 3. Wawancara bersama Ahmad Faqih. Menurut Faqih, adik 

kandung Syekh Akbar Muhammad Fathurahman sekaligus pendidik dan 
dai di lingkungan Tarekat Idrisiyyah, 

 
"Gerakan ini tidak hanya bertujuan menghidupkan masjid secara fisik, tetapi 
juga menumbuhkan kesadaran ruhani bahwa seluruh kegiatan yang 
dilakukan di masjid harus dilandasi oleh keikhlasan, ketawadhu’an, serta 
orientasi untuk meraih ridho Allah. Dengan demikian, GAMIS hadir sebagai 
wujud tasawuf yang membumi, yang menekankan keseimbangan antara 
kesalehan pribadi dengan kepedulian sosial" (Wawancara pribadi, 8 Maret 
2025).  
 
Sikap ikhlas dan tawadhu’ merupakan fondasi etis-spiritual dalam 

pelaksanaan Gerakan Memakmurkan Masjid (GAMIS). Ikhlas dipahami 
sebagai orientasi amal yang sepenuhnya ditujukan kepada Allah, tanpa 
disertai motif pencarian pengakuan sosial, kedudukan simbolik, maupun 
keuntungan material. Sementara itu, tawadhu’ berfungsi sebagai 
mekanisme spiritual untuk meredam ego dan klaim kesalehan, sehingga 
pelaku gerakan mampu menempatkan diri secara proporsional dalam 
relasi sosial-keagamaan. Dalam perspektif tasawuf, kerendahan hati 
menjadi prasyarat bagi kejernihan jiwa dan pembukaan kesadaran 
transendental, karena hanya jiwa yang bersih dari kesombongan yang 
mampu menangkap makna kedekatan dengan Allah secara autentik (Syekh 
Muhammad Fathurahman, 2016). 

Dari fondasi ikhlas dan tawadhu’ tersebut berkembang nilai mahabbah 
(cinta kasih) sebagai energi moral dan sosial yang menggerakkan praksis 
keberagamaan dalam GAMIS. Mahabbah tidak dipahami semata sebagai 
pengalaman emosional individual antara hamba dan Tuhan, tetapi sebagai 
daya transformatif yang mendorong seorang murid untuk memberi 
manfaat seluas-luasnya kepada sesama. Dalam kerangka tasawuf sosial, 
cinta kepada makhluk dipandang sebagai manifestasi konkret dari cinta 
kepada Sang Pencipta, sehingga tindakan pelayanan sosial memperoleh 
legitimasi spiritual yang setara dengan praktik ibadah ritual (Abidin & 
Sirojuddin, 2024). Dengan demikian, GAMIS menempatkan kasih sayang 
sebagai jembatan antara kesalehan personal dan tanggung jawab sosial. 

Lebih lanjut, konsep tazkiyah an-nafs dalam GAMIS mengalami 
perluasan makna yang signifikan. Penyucian jiwa tidak lagi direduksi pada 
praktik-praktik ritual seperti wirid, dzikir, atau khalwat semata, tetapi 
diwujudkan melalui keterlibatan aktif dalam kegiatan sosial 
kemasyarakatan. Membantu, melayani, dan memberdayakan umat 
dipandang sebagai sarana efektif untuk membersihkan diri dari sifat egois, 
cinta berlebihan pada dunia, serta kecenderungan eksklusivisme spiritual 



 Annisa Nurfadila, Salim Bella Pili, Asep Deni 

  

292                   Jurnal Penelitian Ilmu Ushuluddin | Vol. 5 No. 3 (Agustus 2025) 

(Aziz, 2024). Dalam konteks ini, ruang sosial menjadi medan latihan 
spiritual yang menuntut konsistensi antara kesadaran batin dan tindakan 
lahiriah. 

Konsep khidmah atau pelayanan kemudian menempati posisi sentral 
sebagai bentuk penghambaan yang paling konkret dan menantang. 
Khidmah dipahami bukan sekadar aktivitas filantropis, tetapi sebagai laku 
spiritual yang mengandung dimensi pengorbanan, kesabaran, dan 
keikhlasan yang tinggi. Melalui khidmah, seorang salik dilatih untuk 
menundukkan ego, mengelola emosi, dan menghadapi kompleksitas 
karakter manusia dalam kehidupan kolektif (Saleh, 2017). Dengan 
demikian, GAMIS berfungsi sebagai wahana integratif yang 
menghubungkan transformasi batin dengan praksis sosial, sekaligus 
menguji keautentikan pengalaman tasawuf dalam realitas sehari-hari. 

Nilai tawakkal dan sabar menjadi prinsip penguat dalam menghadapi 
dinamika sosial yang inheren dengan tantangan, konflik, dan perbedaan. 
Mengelola jama’ah, membangun kebersamaan, serta merawat solidaritas 
umat menuntut kelapangan hati dan kepasrahan yang aktif kepada Allah. 
Tawakkal dalam GAMIS dimaknai bukan sebagai sikap pasif, melainkan 
usaha maksimal yang disertai kepercayaan penuh terhadap ketentuan Ilahi 
(Dzul et al., 2025), sementara sabar berfungsi sebagai daya tahan batin 
dalam menghadapi ujian dan kompleksitas relasi sosial (Hussin, 2025). 
Dengan demikian, GAMIS tidak hanya memakmurkan masjid dalam 
pengertian fisik dan fungsional, tetapi juga menjadi proses pembentukan 
karakter spiritual yang utuh seperti jernih hati, rendah hati, penuh cinta, 
siap melayani, serta tangguh dalam menghadapi realitas kehidupan. 

5. Relevansi Konsep Gerakan Memakmurkan Masjid (GAMIS) dalam 
Konteks Tasawuf Modern 

Konsep Gerakan Memakmurkan Masjid (GAMIS) memiliki relevansi 
yang kuat dalam perkembangan tasawuf modern yang tidak hanya 
berfokus pada aspek batin, tetapi juga pada perubahan sosial. Tasawuf 
kontemporer bergerak dari orientasi yang cenderung individualistik 
menuju pendekatan yang lebih inklusif dan aplikatif, di mana nilai-nilai 
spiritual diterapkan dalam aktivitas sosial (Syekh Muhammad 
Fathurahman, 2020a). GAMIS hadir sebagai wujud tasawuf praktis yang 
memosisikan masjid bukan sekadar tempat ibadah ritual, tetapi juga pusat 
pelayanan umat, pembinaan akhlak, serta penguatan solidaritas sosial 
(Dewi et al., 2022). Dengan demikian, GAMIS menampilkan corak tasawuf 
yang aktif, kontekstual, dan relevan dengan kebutuhan masyarakat masa 
kini. 

 



GAMIS sebagai Formulasi Tasawuf Modern: Studi atas Tarekat Idrisiyyah 

 
 

Jurnal Penelitian Ilmu Ushuluddin | Vol. 5 No. 3 (Agustus 2025)                   293 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Gambar 4. Dokumentasi Kegiatan Utama GAMIS 
 
Gambar 4. Dokumentasi Kegiatan Utama GAMIS. Dalam perspektif 

tazkiyah an-nafs, GAMIS memaknai pelayanan sosial sebagai bagian 
esensial dari proses penyucian jiwa. Hal ini sejalan dengan pandangan 
tasawuf modern yang menekankan pentingnya keterlibatan sosial untuk 
mengurangi sifat egoistik, menumbuhkan rasa empati, dan memperdalam 
kesadaran spiritual melalui interaksi langsung dengan sesama (B. R. Hakim, 
2024). Aktivitas seperti pendidikan, pemberdayaan ekonomi, 
pendampingan komunitas, serta program kemaslahatan menjadi ruang 
mujahadah eksternal yang melengkapi praktik wirid, dzikir, dan khalwat. 
Dengan demikian, tasawuf dipahami bukan hanya sebagai pencarian 
ketenangan batin, tetapi juga sebagai upaya menghadirkan manfaat nyata 
bagi masyarakat (Rohmawati, 2024). 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Gambar 5. Dokumentasi Kegiatan GAMIS 
 



 Annisa Nurfadila, Salim Bella Pili, Asep Deni 

  

294                   Jurnal Penelitian Ilmu Ushuluddin | Vol. 5 No. 3 (Agustus 2025) 

Gambar 5. Dokumentasi Kegiatan GAMIS. GAMIS secara tegas 
menekankan urgensi nilai khidmah, tawakkal, dan sabar sebagai fondasi 
etika spiritual dalam kehidupan kolektif umat. Dalam konteks pengelolaan 
jama’ah dan pembinaan kebersamaan, nilai-nilai tersebut tidak dipahami 
sebagai ajaran normatif yang bersifat abstrak, melainkan sebagai prinsip 
praksis yang menuntut ketulusan hati, kesiapan berkorban, serta komitmen 
moral yang berkelanjutan. Khidmah dalam GAMIS mengandaikan 
kesediaan individu untuk mendahulukan kepentingan bersama di atas 
kepentingan personal, sehingga relasi sosial tidak dibangun atas dasar 
transaksi, melainkan pengabdian yang dilandasi kesadaran spiritual (L. Al 
Hakim, 2021). 

Dalam kerangka tasawuf sosial, tawakkal dimaknai sebagai integrasi 
antara ikhtiar maksimal dan kepasrahan total kepada ketentuan Ilahi. 
GAMIS menolak pemahaman tawakkal yang pasif dan fatalistik, sebab 
sikap tersebut justru berpotensi melemahkan etos kerja dan tanggung 
jawab sosial. Sebaliknya, tawakkal dipahami sebagai kesadaran bahwa 
segala upaya manusia harus dijalankan secara optimal, sembari menyadari 
keterbatasan diri di hadapan kehendak Allah. Pemaknaan ini menunjukkan 
upaya kontekstualisasi ajaran tasawuf klasik agar tetap relevan dengan 
tuntutan kehidupan sosial modern yang meniscayakan perencanaan, 
manajemen, dan profesionalisme. 

Nilai sabar dalam GAMIS berfungsi sebagai daya tahan batin dalam 
menghadapi kompleksitas relasi sosial yang tidak jarang diwarnai oleh 
perbedaan karakter, kepentingan, dan tingkat kesadaran spiritual jama’ah. 
Sabar tidak dipahami sebagai sikap menerima secara pasif, melainkan 
sebagai kemampuan mengelola emosi, menunda reaksi negatif, dan 
menjaga integritas moral dalam situasi yang penuh tantangan (Syekh 
Muhammad Fathurahman, 2020). Dengan demikian, sabar menjadi 
instrumen penting dalam merawat harmoni sosial dan mencegah konflik 
internal yang dapat melemahkan solidaritas umat. 

Secara keseluruhan, GAMIS merepresentasikan bentuk tasawuf yang 
adaptif dan transformatif dengan memadukan dimensi spiritual dan sosial 
secara harmonis. Masjid diposisikan tidak hanya sebagai ruang ibadah 
ritual, tetapi sebagai pusat pembinaan moral, penguatan komunitas, dan 
produksi nilai-nilai kebajikan sosial. Pendekatan ini memperlihatkan 
bahwa tasawuf tidak identik dengan pengasingan diri dari realitas sosial, 
melainkan justru mampu menjadi sumber etika publik yang membentuk 
karakter kolektif umat. Relevansi GAMIS dalam tasawuf modern terletak 
pada kemampuannya menghadirkan spiritualitas yang membumi dan 
berdampak luas, baik pada ranah individual maupun sosial.  



GAMIS sebagai Formulasi Tasawuf Modern: Studi atas Tarekat Idrisiyyah 

 
 

Jurnal Penelitian Ilmu Ushuluddin | Vol. 5 No. 3 (Agustus 2025)                   295 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Gambar 6. Dokumentasi Kegiatan GAMIS lainnya 
 
Gambar 6. Dokumentasi Kegiatan GAMIS lainnya. Dokumentasi 

berbagai kegiatan GAMIS—sebagaimana tergambar dalam aktivitas 
pelayanan, pendidikan, dan penguatan jama’ah—menunjukkan bahwa 
ajaran tasawuf dapat dihidupkan secara konkret dalam kehidupan 
masyarakat kontemporer. GAMIS menjadi contoh praksis bagaimana nilai-
nilai tasawuf klasik tidak berhenti sebagai wacana normatif atau simbol 
kesalehan, tetapi diwujudkan dalam tindakan nyata yang menjawab 
kebutuhan umat. Dengan demikian, GAMIS tidak hanya berfungsi sebagai 
gerakan memakmurkan masjid secara fisik dan struktural, tetapi juga 
sebagai laboratorium spiritual-sosial yang memperlihatkan potensi 
tasawuf sebagai kekuatan transformatif dalam masyarakat modern. 
Dengan demikian, GAMIS menjadi contoh bagaimana ajaran tasawuf dapat 
dihidupkan dan diwujudkan secara nyata dalam kehidupan masyarakat 
masa kini. 

Kesimpulan 
Tasawuf sebagai dimensi spiritual dalam Islam senantiasa mengalami 

perkembangan yang dinamis dan kontekstual sejalan dengan perubahan 
sosial dan tantangan modernitas. Menurut Syekh Akbar Muhammad 
Fathurahman, tasawuf tidak hanya berperan sebagai upaya pembinaan 
batin dan penyucian jiwa, tetapi juga harus terwujud dalam bentuk 
pengabdian nyata yang memberikan manfaat bagi masyarakat. Konsep 
suluk yang beliau rumuskan tidak dipahami semata sebagai praktik 
kontemplatif yang terpisah dari kehidupan, melainkan sebagai perjalanan 
ruhani yang terintegrasi dengan aktivitas sosial sehari-hari. 



 Annisa Nurfadila, Salim Bella Pili, Asep Deni 

  

296                   Jurnal Penelitian Ilmu Ushuluddin | Vol. 5 No. 3 (Agustus 2025) 

Gerakan Memakmurkan Masjid (GAMIS) merupakan salah satu 
bentuk implementasi konkret dari gagasan tasawuf modern tersebut. 
Melalui GAMIS, masjid difungsikan kembali sebagai pusat spiritual, 
pendidikan, sosial, dan pemberdayaan ekonomi yang berkontribusi pada 
pembentukan kesalehan individu dan kolektif. Nilai-nilai sufistik seperti 
keikhlasan, kerendahan hati, cinta kasih, pelayanan, tawakkal, dan 
kesabaran tidak hanya diajarkan secara konseptual, tetapi diwujudkan 
dalam praktik nyata seperti pelayanan jama’ah, program pemberdayaan 
ekonomi, pembinaan moral, dan penguatan solidaritas sosial. 

Dengan demikian, GAMIS mencerminkan pergeseran orientasi 
tasawuf dari pendekatan yang bersifat personal menuju bentuk tasawuf 
sosial yang membumi. Gerakan ini menegaskan bahwa kedekatan kepada 
Allah dapat ditempuh melalui keterlibatan aktif dalam kehidupan 
masyarakat, selama aktivitas tersebut dilandasi dengan niat yang tulus 
untuk beribadah kepada-Nya. Penelitian ini menunjukkan bahwa 
formulasi tasawuf yang dikembangkan Syekh Akbar Muhammad 
Fathurahman mampu merespons kebutuhan spiritual dan sosial 
masyarakat modern, serta memberikan kontribusi bagi pengembangan 
tasawuf yang adaptif, menyeluruh, dan relevan sepanjang masa. 
 
Daftar Pustaka 
Abidin, Z., & Sirojuddin, A. (2024). Developing Spiritual Intelligence 

Internalization of Sufistic Values : Pesantren Education Through The 
Learning From. 5(2), 331–343. 

Abitolkha, A. M. (2021). Seyyed Hossein Nasr’s Teaching on Sufism and Its 
Relevance to Modern Society. Jurnal Theologia, 32(1), 1–22. 
https://doi.org/10.21580/teo.2021.32.1.8069 

Afendi, A. H. (2022). TAREKAT IDRISIYYAH Sejarah Perkembangan, Manhaj 
Pendidikan, Integrasi Tarekat Dengan Kewirausahaan (D. Sukayat (ed.)). 
FKIP-UMCIREBON. 

Almustofa, S., Amarudin, A. A., & Muna, N. El. (2024). Analysis Of the 
Effectiveness of The Distribution of Mosque Zakat Funds. 11(2), 164–180. 

Asmanidar, A. (2021). Suluk Dan Perubahan Perilaku Sosial Salik (Telaah 
Teori Konstruksi Sosial Peter L Berger Dan Thomas Luckman). 
Abrahamic Religions: Jurnal Studi Agama-Agama, 1(1), 99. 
https://doi.org/10.22373/arj.v1i1.9488 

Aziz, A. (2024). PERAN TASAWUF UNTUK KESEHATAN MENTAL 
MASYARAKAT MODERN. 7, 5383–5388. 

Bela Pili, S. (2019). Tarekat Idrisiyyah Sejarah & Ajarannya (D. U. S. M. K. 
Idrisiyyah (ed.)). Mawahib. 

Busria, A. Z., Suarnib, A., & Wahyunic, S. (2022). Mosque-Based Community 
Empowerment : A Case Study of Muhammadiyah Mosques in Gowa Regency , 
South Sulawesi , Indonesia. 1303–1309. 



GAMIS sebagai Formulasi Tasawuf Modern: Studi atas Tarekat Idrisiyyah 

 
 

Jurnal Penelitian Ilmu Ushuluddin | Vol. 5 No. 3 (Agustus 2025)                   297 

Dewi, S. (2024). Ketika Karomah Berbicara (Mawahib (ed.); Pertama). Februari 
2024. 

Dewi, S., Pujianti, N., Aini Rahman, Q., & Sri Rahmasari, D. (2022). Cahaya 
Menuju Futuh (L. Al-Hakim & Q. Production (eds.)). Mawahib. 

Dzul, A., Ikram, J., Abubakar, A., Irham, M., Said, W., Islam, U., & Alauddin, 
N. (2025). The Concept of Tawakkal in the Qur’an and Hadith and its 
Implications for Modern Islamic Business Practices. 8(3), 27–35. 

Falach, G., & Assya’bani, R. (2022). Peran Tasawuf Di Era Masyarakat 
Modern "Peluang dan Tantangan”. Refleksi Jurnal Filsafat Dan Pemikiran 
Islam, 21(2), 191–206. https://doi.org/10.14421/ref.v21i2.3183 

Fauzi, R. (2024). Tingkatan Kemursyidan menurut Syaikh Akbar Muhamamd 
Fathurahman. 4(1), 22–32. 

Hakim, L. Al. (2019). Biografi Tokoh-Tokoh Idrisiyyah (Mawahib (ed.); ke-V). 
Juli 2019. 

Hakim, L. Al. (2021). Tasawuf: Ringkasan Kajian Islam Syekh Muhammad 
Fathurahman, M.Ag (D. U. S. M. K. Idrisiyyah (ed.)). Mawahib. 

Hakim, B. R. (2024). Neo-Sufism as a Social Da ’ wah Paradigm : Addressing 
Challenges and Transforming Spirituality in Modern Indonesia. 1(3), 14–33. 

Handoko, S. B., Suteja, S., Hania, I., & Kafrawi, S. (2023). Modernism and 
Crisis: Seyyed Hossein Nasr’s Idea on Spiritual Intelligence and Its 
Relevance Today. Teosofia: Indonesian Journal of Islamic Mysticism, 12(2), 
207–230. https://doi.org/10.21580/tos.v12i2.18913 

Handoyo, B. (2021). Peran Tasawuf dalam Membangun Nilai Keagamaan 
Masyarakat Modern. 1(2). 

Hussin, R. (2025). From crisis to strength : Islamic pathways to resilience through 
tawhid. 1, 1–14. https://doi.org/10.20885/iscip.vol1.art1 

Mahessa, A., Zakir, Z. L., Dayati, R., & Pratiwi, Y. (2024). Revitalisasi Fungsi 
Sosial Masjid : Menjadikannya Sebagai Pusat Pelayanan Kesehatan di 
Lingkungan Masyarakat. 

Muhammad Akmansyah, Nurnazli, Amin Mujahid, T. S. I. K. (2025). The 
Essence of Mursyid Teachers in Sufism Spiritual Education in the Framework 
of Maqāṣid al-Syarī’ah: The Perspectives of Indonesian Scholars. 8(1), 50–71. 
https://doi.org/10.22373/6m127a63 

Munir, A. A. (2023). Gerakan Sosial Tarekat Idrisiyyah ; ( Melacak Akar Moderasi 
dalam Konsep Tasawuf Sanusiyyah ). 3(2), 104–118. 

Nisok, S. R., & Resa, A. (2023). Konsep Tasawuf Martin Lings dan 
Relevansinya dengan Inklusivitas Beragama. Esoterik, 9(2), 107. 
https://doi.org/10.21043/esoterik.v9i2.20940 

Rahmah, S., Saleh, A. H., & Rahmi, S. N. (2024). The Influence of Sufism on 
Social Practices in Contemporary Muslim Societies: A Case Study in 
Indonesia. Journal of Noesantara Islamic Studies, 1(4), 214–232. 
https://doi.org/10.70177/jnis.v1i4.1396 

Razzaq, T. (2023). Spiritual Purification in Sufism -An Analytical Study 



 Annisa Nurfadila, Salim Bella Pili, Asep Deni 

  

298                   Jurnal Penelitian Ilmu Ushuluddin | Vol. 5 No. 3 (Agustus 2025) 

Spiritual Purification in Sufism – An Analytical Study ABSTRACT : 
Spiritual Purification in Sufism - An Analytical Study, 2(4), 40–52. 

Rofiq, A., & Riyadi, A. K. (2023). Konsep Suluk Zainuddin Al-Malibari: 
Jalan Tritunggal Menuju Ma’rifat Allah. Tajdid: Jurnal Ilmu Ushuluddin, 
22(2), 331–358. https://doi.org/10.30631/tjd.v22i2.382 

Rohmawati, H. S. (2024). The Role of Sufi Orders in Social Change in Indonesia : 
A Systematic Literature Review. 13(2), 211–234. 
https://doi.org/10.21580/tos.v13i2.22567 

Saleh, A. H. (2017). CONCEPT OF KHIDMAH FROM SYED MUHAMMAD 
NAQUIB AL-ATTAS IN. 

Saputro, M. R. (2023). KHIDMAH (PENGABDIAN) SEBAGAI SARANA 
PENGUATAN HUBUNGAN SPIRITUAL DAN SOSIAL DI PONDOK 
PESANTREN. 10(5), 5126–5139. 

Sidiq, M. Y., Islam, U., Sunan, N., Al-idrisiyyah, T., & Fathurahman, M. 
(n.d.). TRANSFORMASI SPIRITUAL DARI TRADISI KE 
MODERNITAS : SYEKH AKBAR MUHAMMAD FATHURAHMAN 
DAN. 03, 117–141. 

Sinta, S., & Zulva, S. N. (2025). TAREKAT : PENGERTIAN DAN SEJARAH 
PERKEMBANGANNYA TARIQA : DEFINITION AND HISTORICAL 
DEVELOPMENT. 4950–4957. 

Snikdewi. (2025). Kelana Talaga Jiwa (Luqman Al-Hakim (ed.)). Mawahib. 
Sukawati, E., Zahra, F., Tinggi, S., & Islam, A. (2025). Model Dakwah Tasawuf 

Simpatik Syekh Akbar Muhammad Fathurahman di Era Digital. 5(1), 68–78. 
Suryati, Yelliza Gusti, J. (2024). ANALISIS PERSPEKTIF HAEDAR 

NASHIR TENTANG MUHAMMADIYAH DITINJAU DARI 
BERBAGAI ASPEK KEILMUAN ISLAM BERKEMAJUAN. Jurnal Edu 
Research : Indonesian Institute For Corporate Learning And Studies (IICLS), 
6, 28–35. 

Syekh Muhammad Fathurahman, M. A. (2016). JALAN MENUJU TUHAN 
(D. Eman Mulyatman (ed.); Pertama). PT Grasindo. Anggota IKAPI, 
september 2016. 

Syekh Muhammad Fathurahman, M. A. (2020a). Tasawuf Berkarakter 
SIMPATIK (Simpel, Praktis, & Komprehensif) 2. In D. U. S. M. K. 
Idrisiyyah (Ed.), Tasawuf Berkarakter SIMPATIK 2 (Kedua, p. 302). 
Mawahib. 

Syekh Muhammad Fathurahman, M. A. (2020b). Tasawuf Berkarakter 
SIMPATIK (Simpel, Praktis & Komprehensif) 1. In D. U. S. M. K. 
Idrisiyyah (Ed.), Tasawuf Berkarakter SIMPATIK 1 (Pertama, p. 243). 
Mawahib. 

Syekh Muhammad Fathurahman, M. A. (2022). Tasawuf berkarakter 
SIMPATIK (Simpel, Praktis & Komprehensif) 3. In Dewan Ulum 
Shufiyyah Majelis Ketarekatan Idrisiyyah (Ed.), Tasawuf Berkarakter 
SIMPATIK 3 (ketiga, p. 304). Mawahib. 



GAMIS sebagai Formulasi Tasawuf Modern: Studi atas Tarekat Idrisiyyah 

 
 

Jurnal Penelitian Ilmu Ushuluddin | Vol. 5 No. 3 (Agustus 2025)                   299 

Tobing, M. E. E., Nurwahidin, & Setiawan, A. (2023). Relevansi Tasawuf 
Amali dan Tasawuf Falsafi pada Masa Modern. Nizham, 11(2), 1–13. 

Wajdi, F., Puspita, D., & Hakam, A. (2024). The Synergy of Sufism and 
Nationalism : The Role of Idrisiyya Sufi Order in Contemporary Indonesia. 
3538(11), 3142–3150. 

 


