Jurnal Penelitian Ilmu Ushuluddin

7 Jurnal Penelitian Vol. 5 No. 3 (Agustus): 300-321
ILMU USHULUDDIN DOI: 10.15575/jpiu.v5i3.46111 | E-ISSN: 2774-8340

https:/ /journal.uinsgd.ac.id /index.php/jpiu/index

Eksplorasi Manhaj al-Khas Kitab Tafsir At-Tahrir wa

at-Tanwir karya Ibnu "Asyur

Muhammad Hasan Alil, Edi Komarudin2, Asep Ahmad Fathurrohman3

123 UIN Sunan Gunung Djati Bandung
mhasanali810@gmail.com, edikomarudin@uinsgd.ac.id,
asepahmadfathurrohman79@gmail.com

Abstract

Interpretation methods are generally divided into four types,
namely tahlili, ijmali, muqaran, and maudhui. However,
beyond these general methods, each interpreter, or mufasir,
has their own unique perspective when interpreting the
Quran, known as manhaj al-khash or the interpreter's special
method. This research aims to discuss Ibn Ashur's manhaj al-
khash in writing his exegesis, At-tahrir wa at-Tanwir. This
study uses a qualitative research method based on literature
review. The primary source in this research is Tafsir At-tahrir
wa at-tanwir Juz 27, while the secondary sources refer to
books, texts, and articles related to the research theme. The
results of this study indicate that there are at least fifteen
manhaj al-khash of Ibn Ashur in writing his exegesis,
pertaining to the methods of using interpretation sources as
well as the writing methods in his exegesis.

Keywords: at-Tahrir wa at-Tanwir; Ibnu “Asyur; Manhaj al-khash.

Abstrak
Metode tafsir secara umum terbagi kepada empat macam,
yaitu tahlili, ijmali, mugaran, dan maudhu’i. Namun, di balik
metode umum tersebut terdapat cara pandang tersendiri dari
setiap mufasir ketika menafsirkan Al-Qur’an yang disebut
dengan manhaj al-khash atau metode khusus mufasir.
Penelitian ini bertujuan untuk membahas manhaj al-khash Ibnu
"Asyur dalam penulisan tafsirnya at-Tahrir wa at-Tanwir.
Penelitian ini menggunakan metode penelitian kualitatif yang
berdasar pada studi pustaka. Sumber primer dalam penelitian
ini menggunakan Tafsir at-Tahrir wa at-Tanwir juz 27, adapun
sumber sekundernya merujuk pada kitab, buku, dan artikel

© 2025 by the authors; This is an Open Access article distributed under the terms of the Creative Commons
Attribution- ShareAlike 4.0 International License. (https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/), which
permits unrestricted use, distribution, and reproduction in any medium, provided the original work is properly
cited.


https://doi.org/10.15575/jpiu.v5i3.46111
https://journal.uinsgd.ac.id/index.php/jpiu/index
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:mhasanali810@gmail.com
mailto:edikomarudin@uinsgd.ac.id

GAMIS sebagai Formulasi Tasawuf Modern: Studi atas Tarekat Idrisiyyah

yang berkaitan dengan tema penelitian. Hasil dari penelitian
ini menunjukkan bahwa setidaknya terdapat lima belas
manhaj al-khash Ibnu *Asyur dalam penulisan tafsirnya yang
berkaitan dengan metode penggunaan sumber tafsir, ataupun
metode penulisan dalam tafsirnya.

Kata Kunci: at-Tahrir wa at-Tanwir; Ibnu “Asyur; Manhaj al-khash.

Pendahuluan

Penafsiran Al-Qur’an tak akan pernah lepas dari metodologi (manhaj)
yang digunakan oleh setiap mufasir. Sebagaimana ketetapan dari para
ulama, bahwa dari segi metode tafsir ia terbagi menjadi empat macam yaitu
tahlili, ijmali, mugaran, dan maudhu’i (Tohis & Malula, 2023). Keempat
metode tersebut merupakan metode umum yang pasti digunakan oleh
setiap mufasir dengan memilih salah satunya untuk diterapkan pada
sebuah karya tafsir. Hal tersebut dapat diketahui dengan mudah ketika
memperhatikan hasil penulisannya, misalnya Tafsir ath-Thabari ditulis
menggunakan metode tahlili karena uraiannya yang panjang atau Tafsir
Jalalain yang ditulis menggunakan metode ijmali karena ringkasnya
pembahasan di dalamnya. Akan tetapi, hal ini seharusnya menjadi
perhatian karena pada kenyataannya meskipun beberapa kitab tafsir
memiliki metode umum yang sama, di sisi lain terdapat perbedaan dari
segi penulisan, penggunaan sumber, atau corak tafsirnya.

Salah satu contohnya ialah Tafsir ath-Thabari dengan Tafsir at-Tahrir
wa at-Tanwir yang keduanya memiliki metode umum yang sama, yakni
metode tahlili. Meskipun keduanya memiliki kesamaan dalam metode
umum, tapi dari segi isinya kedua tafsir tersebut memiliki perbedaan yang
mencolok. Perbedaan tersebut dihasilkan dari cara pandang yang berbeda
terhadap makna teks Al-Qur’an. Perbedaan cara pandang ini menjadi
sebuah keunikan dan ciri khas dari seorang mufasir yang dapat
membedakannya dengan mufasir lainnya (Ali et al., 2024). Ciri khas ini
tergambar dalam metode-metode yang digunakan seorang mufasir dalam
penulisan tafsirnya, yang kemudian dapat disebut dengan manhaj al-khas
atau metode khusus mufasir. Adapun untuk mengetahui manhaj al-khash
tersebut, diperlukan analisis yang komprehensif terhadap sebuah karya
tafsir (Mahmud, 2000).

Salah satu karya tafsir yang menarik untuk dianalisis manhaj al-khash-
nya adalah Tafsir at-Tahrir wa at-Tanwir karya Ibnu “Asyur. Hal ini karena
Ibnu “Asyur merupakan salah seorang mufasir dari Tunisia yang
menuliskan sebuah karya tafsir dengan pembahasan yang rinci. Berbagai
penelitian yang berkaitan dengan Tafsir at-Tahrir wa at-Tanwir sebagai
sumber rujukannya telah dilakukan sebelumnya. Di antaranya adalah

Jurnal Penelitian Ilmu Ushuluddin | Vol. 5 No. 3 (Agustus 2025) 301



Annisa Nurfadila, Salim Bella Pili, Asep Deni

penelitian yang dilakukan oleh Khaerul Asfar pada tahun 2022 dalam
sebuah artikel yang berjudul ”Metodologi Tafsir Al-Tahrir Wa Al-Tanwir
Karya Muhammad Tahir Ibnu “Asyur”. Hasil penelitian tersebut
menunjukkan bahwa kitab at-Tahrir wa at-Tanwir memiliki kekhasan
tersendiri dibanding tafsir yang lain, terutama kecenderungan tafsirnya
pada corak bahasa (Asfar, 2022). Kemudian penelitian lainnya yang
dilakukan oleh Muhammad Jalaluddin Al-Mahaly pada tahun 2024 dalam
sebuah artikel yang berjudul ”Metode Penafsiran Ibnu “Asyur dalam
Menafsirkan Al-Qur’an”. Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa metode
tafsir Ibnu " Asyur menggabungkan antara ma’tsur yang berdasar pada teks
dengan ar-ra’yu yang berdasar pada pemikiran rasional untuk memastikan
penafsiran yang kontekstual dan juga holistik (Al-Mahaly, 2024).

Sejumlah penelitian yang telah dilakukan tersebut, dalam hemat
penulis pembahasan terkait manhaj al-khash belum pernah dibahas secara
spesifik sebelumnya. Sebagaimana dua penelitian di atas meskipun
berkaitan dengan metodogi tafsir Tafsir at-Tahrir wa at-Tanwir, akan tetapi
keduanya hanya membahas hal tersebut pada kajian bahasa dan
mukadimah tafsirnya saja. Dengan demikian, penelitian ini hadir untuk
melengkapi pembahasan-pembahasan sebelumnya tentang metodologi
tafsir dengan lebih komprehensif. Penelitian ini penting untuk dilakukan
karena dengan mengetahui manhaj al-khash Ibnu "~Asyur, maka pembaca
tafsirnya dapat mempertimbangkan karya tafsirnya berdasarkan metode
yang ia tempuh dalam penulisannya. Penulis membatasi penelitian ini
hanya pada juz 27 untuk mengetahui bagaimana metode yang digunakan
Ibnu “Asyur dalam tafsirnya agar penelitian ini dapat lebih terarah. Oleh
karena itu, penelitian ini bertujuan untuk membahas manhaj al-khash Ibnu
“Asyur dalam Tafsir at-Tahrir wa at-Tanwir pada juz 27.

Metode Penelitian

Setiap penelitian ilmiah meniscayakan penggunaan metode dan
pendekatan yang tepat agar tujuan penelitian dapat dicapai secara
sistematis dan dapat dipertanggungjawabkan secara akademik. Metode
tidak hanya berfungsi sebagai prosedur teknis, tetapi juga sebagai kerangka
epistemologis yang menentukan cara peneliti memahami, mengolah, dan
menafsirkan data penelitian (Darmalaksana, 2020). Dalam konteks
penelitian keislaman, khususnya studi tafsir, pemilihan metode menjadi
krusial karena objek kajian berupa teks keagamaan sarat dengan dimensi
historis, linguistik, dan teologis yang menuntut ketelitian analitis serta
kehati-hatian interpretatif.

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan
studi pustaka (library research). Pendekatan ini dipilih karena fokus
penelitian terletak pada analisis teks dan pemikiran, bukan pada
pengamatan perilaku sosial secara langsung. Metode kualitatif

302 Jurnal Penelitian Ilmu Ushuluddin | Vol. 5 No. 3 (Agustus 2025)



GAMIS sebagai Formulasi Tasawuf Modern: Studi atas Tarekat Idrisiyyah

memungkinkan peneliti untuk menggali makna, pola penafsiran, dan
kerangka konseptual yang terkandung dalam teks tafsir secara mendalam
dan kontekstual. Dengan demikian, pendekatan studi pustaka relevan
untuk mengungkap konstruksi pemikiran mufassir, sekaligus
menempatkan penafsiran tersebut dalam horizon keilmuan dan wacana
tafsir yang lebih luas (Fiantika, 2022).

Sumber data primer dalam penelitian ini adalah kitab Tafsir at-Tahrir
wa at-Tanwir karya Ibnu ‘Asyur, yang dipilih karena otoritas dan
signifikansinya dalam tradisi tafsir modern. Tafsir ini dikenal dengan
pendekatan rasional-linguistik serta perhatian kuat terhadap maqasid al-
syari’ah, sehingga menawarkan perspektif tafsir yang kaya dan
argumentatif. Pemilihan Ibnu ‘Asyur sebagai sumber utama
memungkinkan penelitian ini untuk mengeksplorasi bagaimana teks Al-
Qur’an ditafsirkan secara kontekstual dengan mempertimbangkan aspek
bahasa, tujuan syariat, dan realitas sosial umat. Sementara itu, sumber data
sekunder berupa buku bacaan dan artikel ilmiah digunakan untuk
memperkaya analisis, memperkuat landasan teoritik, serta membuka
ruang dialog kritis dengan penelitian-penelitian sebelumnya.

Teknik pengumpulan data dalam penelitian ini dilakukan melalui
teknik dokumentasi, yaitu dengan menghimpun berbagai sumber tertulis
yang relevan dengan tema penelitian (Yasin et al., 2024). Teknik ini
memungkinkan peneliti melakukan penelusuran sistematis terhadap ayat-
ayat Al-Qur’an yang ditafsirkan, argumentasi mufassir, serta pandangan
para sarjana kontemporer yang membahas tema serupa. Namun demikian,
penggunaan dokumentasi juga menuntut sikap kritis dalam menyeleksi
sumber, agar data yang digunakan memiliki validitas ilmiah dan relevansi
konseptual dengan fokus penelitian.

Adapun teknik analisis data yang digunakan adalah content analysis
(analisis isi), yang bertujuan untuk mengidentifikasi, mengklasifikasi, dan
menafsirkan makna-makna yang terkandung dalam teks secara sistematis
(Bungin, 2007). Melalui analisis isi, peneliti tidak hanya mendeskripsikan
isi tafsir secara tekstual, tetapi juga mengkaji struktur argumentasi,
kecenderungan metodologis, serta implikasi pemikiran Ibnu ‘Asyur
terhadap tema yang diteliti. Dengan pendekatan ini, penelitian diharapkan
mampu menghasilkan analisis yang kritis dan komprehensif, tidak berhenti
pada reproduksi teks tafsir, melainkan menawarkan pembacaan analitis
yang relevan dengan diskursus keislaman kontemporer.

Hasil dan Pembahasan

1. Definisi Manhaj al-Khash
Secara terminologis, manhaj dapat dipahami sebagai seperangkat
metode, pola pikir, atau jalan yang sistematis dan berbasis kaidah tertentu

Jurnal Penelitian Ilmu Ushuluddin | Vol. 5 No. 3 (Agustus 2025) 303



Annisa Nurfadila, Salim Bella Pili, Asep Deni

untuk mencapai tujuan yang telah ditetapkan. Dalam konteks kajian tafsir,
konsep manhaj tidak sekadar menunjuk pada teknik penafsiran, tetapi
mencerminkan orientasi epistemologis dan kerangka metodologis seorang
mufasir dalam memahami dan menjelaskan makna Al-Qur’an. Manhaj
tafsir pada dasarnya menunjukkan metode penafsiran Al-Qur’an secara
umum, yang menjadi kerangka dasar dalam proses memahami teks wahyu
(Zulaiha, 2023). Dengan demikian, pembahasan manhaj tafsir menjadi
krusial untuk menilai sejauh mana sebuah tafsir dibangun secara sistematis
dan ilmiah.

Dalam kajian metodologi tafsir, manhaj tafsir secara umum (manhaj
al-‘am) diklasifikasikan ke dalam beberapa metode utama yang lazim
digunakan oleh para mufasir. Metode tersebut meliputi tahlili, ijmali,
mugqaran, dan maudhu’l yang secara inheren hampir selalu hadir dalam
berbagai karya tafsir klasik maupun kontemporer (Firdaus et al., 2023).
Metode tahlili menekankan penafsiran ayat demi ayat secara rinci, metode
ijmali menyajikan penafsiran secara global dan ringkas, metode mugaran
membandingkan berbagai pendapat mufasir, sementara metode maudhu’i
berfokus pada pembahasan tema tertentu secara tematik. Keempat metode
ini merepresentasikan kerangka umum yang menjadi fondasi dasar dalam
tradisi penafsiran Al-Qur’an.

Namun demikian, keberadaan manhaj al-‘am belum sepenuhnya
mampu menjelaskan keunikan dan karakter intelektual seorang mufasir.
Oleh karena itu, diperlukan pemahaman terhadap manhaj al-khash, yakni
metode khusus yang menjadi ciri khas dan strategi personal mufasir dalam
menafsirkan Al-Qur'an (Firdaus & Zulaiha, 2023). Manhaj al-khash
mencakup pilihan sumber tafsir, pendekatan keilmuan yang dominan,
serta kecenderungan metodologis tertentu, seperti penekanan pada aspek
linguistik, teologis, hukum, atau sosial. Aspek inilah yang membedakan
satu karya tafsir dengan karya tafsir lainnya, meskipun sama-sama berada
dalam kerangka manhaj al-"am.

Untuk mengidentifikasi manhaj al-khash seorang mufasir, diperlukan
analisis yang komprehensif dan sistematis terhadap karya tafsir yang
dihasilkannya. Mahmud (2000) menegaskan bahwa analisis tersebut harus
mencakup dua aspek utama, yakni metode penggunaan sumber tafsir dan
metode penulisan tafsir. Analisis sumber bertujuan untuk menelusuri
sejauh mana mufasir mengandalkan Al-Qur’an dengan Al-Qur’an, hadis,
pendapat sahabat dan tabi’in, serta rasio atau konteks sosial. Sementara itu,
analisis metode penulisan berkaitan dengan struktur penyajian, pola
argumentasi, dan konsistensi pendekatan yang digunakan dalam
keseluruhan karya tafsir.

Dengan demikian, kajian manhaj tafsir baik al-’am maupun al-khash itu
memiliki signifikansi penting dalam studi tafsir Al-Qur’an. Pemahaman
terhadap manhaj al-"am membantu memetakan posisi sebuah tafsir dalam

304 Jurnal Penelitian Ilmu Ushuluddin | Vol. 5 No. 3 (Agustus 2025)



GAMIS sebagai Formulasi Tasawuf Modern: Studi atas Tarekat Idrisiyyah

tradisi metodologis yang lebih luas, sedangkan analisis manhaj al-khash
memungkinkan pembacaan yang lebih kritis terhadap orientasi ideologis,
epistemologis, dan konteks sosial-intelektual mufasir. Pendekatan ini tidak
hanya memperkaya khazanah studi tafsir, tetapi juga mencegah
pembacaan yang ahistoris dan reduktif terhadap karya tafsir, sehingga
tafsir dapat dipahami sebagai produk pemikiran yang dinamis dan
kontekstual.

2. Biografi Singkat Ibnu “Asyur

Nama lengkap Ibnu ‘Asyur yaitu Muhammad At-Tahir bin
Muhammad bin Muhammad Tahir bin Muhammad bin Muhammad
Shadzily bin Abdul Qadir Muhammad bin “Asyur. Ia lahir di Tunisia pada
tahun 1879 M atau 1296 H, dan besar dalam lingkungan keluarga
cendikiawan Muslim yang religius. "Asyur memiliki ayah yang bernama
Muhammad At-Tahir (w. 1913 M) dan kakek yang bernama Muhammad
At-Tahir bin Muhammad (w. 1868 M). Keduanya secara khusus menjadi
sosok yang menaruh harapan besar akan masa depan Ibnu “Asyur agar
menjadi seorang yang terhormat (Al-Khaujah, 2004).

Wawasan keilmuan Ibnu “Asyur sudah mulai terlihat sejak dini, salah
satu faktornya ialah kecerdasannya sendiri serta dukungan dari
keluarganya terhadap ilmu pengetahuan (Wahyudi, 2018). Selain itu, faktor
bimbingan dari guru-gurunya sejak kecil pun memberikan pengaruh besar
terhadap kepribadian Ibnu “Asyur. Dalam catatannya, Ibnu ’"Asyur
menyebutkan bahwa ia telah mempelajari Al-Qur’an, ilmu keislaman, dan
bahasa Arab dari gurunya sejak kecil. Kemudian ketika usianya 14 tahun,
Ibnu “Asyur melanjutkan pendidikan formalnya di sebuah sekolah yang
bernama al-Zaitunah. Dalam proses pendidikannya disana, Ibnu "Asyur
banyak mempelajari berbagai ilmu pengetahuan seperti Al-Qur’an, figih,
ushul figh, bahasa Arab, hadits, dan lain sebagainya. Tak hanya itu, Ibnu
‘Asyur juga seringkali menyempatkan untuk mempelajari kitab tafsir,
menghafal hadits dan syair-syair Arab (Al-Khaujah, 2004).

Pendidikan yang diperoleh dari al-Zaitunah ini berperan besar dalam
perjalanan intelektual Ibnu “Asyur. Selama disana ia banyak bertemu dan
belajar kepada guru-guru yang juga merupakan para ulama yang terkenal
pada zamannya. Berbagai ilmu ia dapatkan dari guru yang berbeda
sehingga menjadikannya banyak memiliki guru. Dalam bidang Al-Qur’an
ia belajar kepada Syekh Abdul Qadir At-Tamimi. Dalam bahasa Arab, ia
belajar pada Muhammad An-Nakhly, Syekh Muhammad Shalih, dan Amru
Ibnu *Asyur. Dalam bidang hadits, ia belajar pada Syekh Muhammad An-
Najar. Dalam bidang fiqih, ia belajar kepada Syekh Muhammad Thahir
Ja’tar dan Syekh Muhammad Al-"Arabi ad-Dur’i.

Banyaknya guru dari Ibnu “Asyur menjadikannya sosok yang haus
akan ilmu pengetahuan, sehingga menjadikannya murid paling unggul.

Jurnal Penelitian Ilmu Ushuluddin | Vol. 5 No. 3 (Agustus 2025) 305



Annisa Nurfadila, Salim Bella Pili, Asep Deni

Kecerdasannya tersebut mengantarnya pada berbagai ijazah keilmuan dari
ulama seperti Syekh Muhammad Al-Aziz Bu’atur, Syekh Mahmud bin Al-
Khaujah, Syekh Salim Buhajib, dan Amru bin Asy-Syeikh (Al-Hasani, 1995).
Tak hanya itu, keilmuannya tersebut menjadikan karirnya berkutat dalam
bidang pendidikan dan keislaman. la juga memiliki banyak murid yang
berkualitas seperti Syekh Abdul Hamid dan Muhammad Al-Fadhil Ibnu
*Asyur. Adapun dalam bidang keislaman, ia menjabat sebagai gadhi (hakim)
di Tunisia pada tahun 1913, kemudian di tahun 1927 ia diangkat menjadi
pemimpin mufti. Hal tersebut menjadikannya sebagai salah satu ulama
besar dari Tunisia ("Asyur, 2006).

Sebagai seorang yang berkecimpung dalam dunia pendidikan, ia juga
produktif dalam menghasilkan karya tulis dalam berbagai bidang ilmu.
Dalam bidang syariat agama, ia menulis Tafsir at-Tahrir wa at-Tanwir. Dalam
bidang fiqih ia menulis Magasid asy-Syari’ah al-Islamiyyah. Dalam bidang
hadits ia menulis Kasyfu al-Mughty min al-Ma’ani wal Alfadz al-Wagi ah fi al-
Muwattha’. Dalam bidang sastra dan bahasa Arab ia menulis Ushul al-Insya’
wa al-Khithabah. Dalam bidang pemikiran Islam ia menulis Ushul an-Nizham
al-Ijtima’i fi al-Islam. Selain itu, masih banyak karya lainnya yang dihasilkan
oleh Ibnu “Asyur baik yang telah diterbitkan maupun berbentuk makalah-
makalah. Berbagai macam karyanya ini menunjukkan bahwa Ibnu “Asyur
merupakan salah seorang ulama yang ahli dalam berbagai ilmu. Pada
akhirnya, kepribadian tersebut mengantarkan Ibnu *Asyur menjadi ulama
besar di Tunisia hingga ia wafat pada bulan Rajab tahun 1973 M /1393 H
yang kemudian dimakamkan di Al-Zalaj (Al-Khaujah, 2004).

3. Selayang Pandang Tafsir at-Tahrir wa at-Tanwir

Salah satu karya fenomenal dari Ibnu *Asyur adalah Tafsir at-Tahrir
wa at-Tanwir dengan judul lengkap nama Tahrir al-Ma'na asy-Syadid wa
Tanwir al-’Aqlu al-Jadid min Tafsir al-Kitab al-Majid (Eka, 2024). Penamaan ini
berdasar pada latar belakang sosio-politiknya, yakni at-tahrir yang berarti
pembebasan yang menggambarkan pembebasan tafsir dari penafsiran
tradisi lama. Sedangkan at-tanwir yang berarti penerangan, merupakan
gambaran upaya tafsir ini sebagai penerang bagi para pembacanya dalam
memahami makna ayat-ayat Al-Qur’an ("Asyur, 1984).

Latar belakang penulisan tafsir ini berawal dari keinginan pribadi
Ibnu “Asyur (Nur, 2020). Akan tetapi keinginannya tersebut tak berjalan
mulus karena ia harus menjadi bagian dari perjuangan masyarakat Tunisia
pada masa itu. Posisinya sebagai ulama besar di Tunisia dicabut oleh
pemerintahan Tunisia karena perlawanannya terhadap pemerintah.
Setelah masa perjuangannya selesai, akhirnya keinginannya tersebut dapat
ditunaikan. Keinginan ini berasal dari niat Ibnu “Asyur yang ingin
mengantar masyarakat pada kebahagiaan dunia dan akhirat melalui
penjelasan makna dan kandungan Al-Qur’an. Keinginannya untuk menulis

306 Jurnal Penelitian Ilmu Ushuluddin | Vol. 5 No. 3 (Agustus 2025)



GAMIS sebagai Formulasi Tasawuf Modern: Studi atas Tarekat Idrisiyyah

tafsir mulai diwujudkan pada tahun 1341 H/1922 M saat ia memulai
penulisan tafsirnya (Al-Hamid, 2015).

Selama masa penulisan tafsir tersebut, Tunisia sedang berada dalam
periode pembaharuan di berbagai bidang. Pembaharuan ini tentu
memberikan pengaruh terhadap perkembangan pemikiran Ibnu “Asyur.
Setidaknya terdapat tiga faktor yang memengaruhi hal tersebut, yakni
pembaharuan sistem pendidikan di al-Zaitunah, perubahan yang digagas
oleh Khairuddin al-Tunisi, dan munculnya gagasan pembaharuan yang
dicetus oleh Jamaluddin al-Afgani dan Muhammad Abduh. Faktor
pembaharuan dari al-Afgani dan Abduh menjadi faktor paling
berpengaruh pada pemikiran Ibnu “Asyur. Antusiasnya yang besar
terhadap pembaharuan menjadikan Ibnu “Asyur mempelajari kitab al-
Muwafagat karya asy-Syatibi dalam bidang kajian magashid asy-syari’ah
(Firdaus, 2023).

Ibnu “Asyur dengan tegas menyatakan bahwa penulisan kitab
tafsirnya merupakan hasil analisis yang mendalam terhadap karya tafsir
sebelumnya yang didominasi oleh al-ma’tsur yang tanpa disertai kritikan
mendalam (Asfar, 2022). Dalam hal ini, “Asyur menekankan bahwa Al-
Qur’an juga harus dipahami dari segi permasalahan ilmiah. Akan tetapi ia
menyatakan pendapat tersebut bukanlah pandangan pribadinya secara
mutlak, melainkan ia juga menyebutkan kemungkinan ulama lain
berpandangan sama. Oleh karena itu, penulisan tafsir ini dilandasi oleh
kecintaan Ibnu “Asyur terhadap Islam dan para pemeluknya, serta
kecintaannya pada ilmu pengetahuan (Mauluddin, 2023). Penulisan kitab
tafsirnya ini berlangsung selama 39 tahun yang berakhir pada tahun 1380
H/1961 M (Al-Hamid, 2015).

4. Manhaj al-Khash Tafsir at-Tahrir wa at-Tanwir

Ibnu “Asyur dalam menuliskan penafsirannya terhadap ayat Al-
Qur’an di Tafsir at-Tahrir wa at-Tanwir, ia menggunakan beberapa manhaj
al-khash (Harahap & Shofa, 2025). Di antara ragam manhaj al-khash yang
digunakan oleh Ibnu “Asyur dalam tafsirnya ialah sebagai berikut ini:

a) Sebelum memulai penafsirannya terhadap suatu surah, Ibnu "Asyur
terlebih dahulu menguraikan profil surah yang akan ditafsirkan.

Profil surah yang dituliskan oleh Ibnu *Asyur dalam tafsirnya diawali
dengan penulisan lafaz basmalah yang disertai dengan penyebutan nama
surah yang akan ditafsirkan. Pada bagian berikutnya, Ibnu “Asyur
menguraikan hal-hal berikut ini dalam tafsirnya yang berkaitan dengan
profil surah (*Asyur, 1984):

1) Membahas penamaan surah tersebut dengan merujuk pada mushaf Al-
Qur’an, riwayat, kitab hadits, pendapat mufasir, atau pendapat dalam
kitab ‘ulum Al-Qur’an. Dalam uraiannya, Ibnu "Asyur memang tidak

Jurnal Penelitian Ilmu Ushuluddin | Vol. 5 No. 3 (Agustus 2025) 307



Annisa Nurfadila, Salim Bella Pili, Asep Deni

2)

3)

4)

5)

6)

7)

b)

mengutip suatu riwayat yang menyatakan alasan penamaan suatu
surah. Akan tetapi, tujuan dari penggunaan riwayat yang
menyebutkan nama sebuah surah bertujuan untuk menunjukkan
bahwa penamaan surah bersifat tauqifi, yakni telah ditentukan sejak
masa Nabi saw.

Membahas penentuan makkiyah atau madaniyyah dari suatu surah
dengan merujuk pada pendapat jumhur ulama, para sahabat, atau
pendapat ulama tertentu seperti halnya pendapat dari Ibnu "Athiyyah.
Dalam penentuan ini, Ibnu "Asyur terkadang menyepakati pendapat
jumhur ulama sebagaimana penentuan surah al-Qamar sebagai surah
makkiyyah. Di sisi lain, terkadang Ibnu ‘Asyur memberikan
pandangannya apabila terdapat perbedaan pendapat dalam penentuan
tersebut sebagaimana penentuan surah al-Hadid.

Membahas tartib an-nuzul dari suatu surah dengan menggunakan
pendapatnya sendiri atau mengutip pendapat ulama lain seperti Jabir
bin Zaid.

Membahas jumlah ayat dari suatu surah dengan merujuk pada
pendapat Ahli Mekah, Ahli Madinah, Ahli Syam, Ahli Kufah, dan Ahli
Bashrah. Di antara mereka terdapat perbedaan pendapat terkait
jumlah hitungan ayat dalam suatu surah, dan Ibnu "Asyur menuliskan
keseluruhan pendapat tersebut tanpa disertai penjelasan apapun.
Adapun jumlah hitungan ayat yang digunakan oleh Ibnu "Asyur dalam
tafsirnya merujuk pada hitungan dari Ahli Kufah.

Membahas asbab an-nuzul dari suatu surah dengan merujuk pada
riwayat dari al-Wahidi. Dalam pembahasan ini, Ibnu "Asyur hanya
menuliskan asbab an-nuzul pada surah-surah yang memang terdapat
riwayat yang menyertainya. Dalam juz 27 ini Ibnu "Asyur hanya
menuliskan riwayat asbab an-nuzul dari surah an-Najm, al-Qamar,
dan ar-Rahman saja.

Membahas waktu turunnya suatu surah dengan merujuk pada riwayat
yang berkaitan dengannya. Dalam hal ini, Ibnu "Asyur tidak
memberikan perhatian khusus sehingga penulisan terkait waktu
turunnya surah hanya terdapat pada surah tertentu saja. Misalnya
dalam juz 27 ini Ibnu "Asyur hanya menuliskannya pada profil dari
surah al-Qamar dan al-Hadid saja.

Membahas fadilah dan gambaran umum dari suatu surah menurut
pandangannya sendiri. Hal ini juga menjadi bagian tambahan dari
uraian profil surah, sehingga Ibnu "Asyur hanya menuliskannya pada
surah tertentu. Dalam juz 27 ini Ibnu "Asyur hanya membahas hal
tersebut dalam profil surah al-Waqi’ah dan al-Hadid saja.

Ibnu “Asyur juga menuliskan tujuan-tujuan yang terkandung dalam
suatu surah sebelum ia menafsirkan surah tersebut dalam bagian yang
terpisah.

308

Jurnal Penelitian Ilmu Ushuluddin | Vol. 5 No. 3 (Agustus 2025)



GAMIS sebagai Formulasi Tasawuf Modern: Studi atas Tarekat Idrisiyyah

Setelah menguraikan profil surah, Ibnu “Asyur tidak langsung
melanjutkan penulisannya pada penafsiran ayat. Akan tetapi Ibnu “Asyur
menuliskan tujuan-tujuan dari suatu surah dalam bagian terpisah sebelum
masuk pada penafsiran. Dalam hal ini, Ibnu *Asyur menuliskan judul agrad
hadzihi as-surah untuk menunjukkan tujuan-tujuan surah yang ditafsirkan.
Ibnu “Asyur menuliskan tujuan setiap surah berdasarkan pendapatnya
sendiri yang merujuk pada isi dari surah yang ditafsirkan ("Asyur, 1984).

¢) Dalam menafsirkan ayat, Ibnu “Asyur terkadang mengelompokkan
ayat-ayat tersebut atau menafsirkan satu per satu ayat secara terpisah.

Dalam penafsirannya, Ibnu “Asyur mengelompokkan ayat-ayat yang
akan ditafsirkan sesuai dengan urutan ayatnya. Pada beberapa bagian
lainnya, terkadang Ibnu “Asyur hanya menafsirkan satu ayat secara
terpisah. Pengelompokkan ayat ini dilakukan oleh Ibnu “Asyur untuk
menunjukkan bahwa rangkaian ayat tersebut memiliki keterkaitan satu
sama lain. Dalam penafsiran ayat yang berkelompok, Ibnu “Asyur tetap
menjelaskan ayat-ayat tersebut sesuai dengan urutannya. Perbedaan yang
terlihat dari penafsiran ayat yang berkelompok dengan satu ayat yang
terpisah nampak pada kedalaman pembahasannya. Ibnu “Asyur cenderung

menafsirkan ayat yang berkelompok dengan uraian yang cukup singkat
(‘Asyur, 1984).

d) Ibnu "Asyur seringkali menggunakan ayat Al-Qur’an dari surah yang
lain ketika menafsirkan suatu ayat.

Dalam penafsiran ayat-ayat di juz 27, dapat ditemukan banyak ayat-
ayat dari surah yang terdapat dalam juz lain yang digunakan oleh Ibnu
"Asyur. Penggunaan ayat-ayat Al-Qur’an dari surah lain ini bertujuan
sebagai tafsiran dari ayat yang sedang dibahas atau sekedar menunjukkan
kesamaan ayat yang dibahas dengan ayat di surah lainnya. Ayat Al-Qur’an
yang digunakan sebagai penjelasan makna dari ayat yang sedang dibahas
misalnya terdapat dalam penafsiran QS al-Waqgi'ah ayat 10. Dalam
penafsiran ayat tersebut, Ibnu “Asyur ketika menjelaskan lafaz as-sabiquna
bisa bermakna dua hal sebagaimana yang dijelaskan dalam QS at-Taubah
dan QS al-Mu’'minun seperti redaksi berikut ini ("Asyur, 1984).

Osiiludly ¢ JU5 A 8 LS ) G p3-1 1 81,1 833Uk G Shomsas ¢ Ogildl 9 06 OF jgoned”
A5l ) fad 3 AIUNY B Namins 055 OF 3589 Bslp gm0 & ¢ JlaiWlg cprlghl s OglsY)
"o gkl Bygu § ¢ Oghilu Wb o9 Spd) G O gy ol ¢ S

Adapun ayat Al-Qur'an yang digunakan untuk menunjukkan
kesamaan dapat dilihat contohnya dalam penafsiran QS ath-Thur ayat 37,
Ibnu “Asyur menggunakan ayat dari QS Shad dan QS az-Zukhruf dengan
redaksi berikut ini ("Asyur, 1984).

Jurnal Penelitian Ilmu Ushuluddin | Vol. 5 No. 3 (Agustus 2025) 309



Annisa Nurfadila, Salim Bella Pili, Asep Deni

b op i i o S ke J5IT 5 o By 3 4GS g8 ) Sy 1 e of ((an Ly Wgi”
A5 By & by (e sl Sy Ly il eakie ol e el L o £ 55 o
”él.f) Z\.?‘) OM:

Berdasarkan contoh-contoh di atas, Ibnu “Asyur dalam hal
penggunaan ayat Al-Qur’an untuk penafsiran ayat lainnya tidak berdasar
pada riwayat-riwayat. Oleh karena itu, penafsiran suatu ayat dengan
menggunakan ayat lainnya dijelaskan oleh Ibnu “Asyur berdasar pada
kedalaman pemahamannya terhadap ayat-ayat Al-Qur’an ("Asyur, 1984).

e) Dalam penafsirannya, Ibnu “Asyur juga menggunakan riwayat-
riwayat baik dari Nabi saw., sahabat, atau para tabiin.

Dalam penafsirannya di juz 27, Ibnu *Asyur cukup banyak mengutip
riwayat yang berkaitan dengan ayat yang dibahas. Dalam hal ini, riwayat-
riwayat tersebut digunakan Ibnu “Asyur untuk menunjukkan penafsiran
Nabi saw., sahabat, atau tabiin terhadap suatu ayat. Terkadang juga
riwayat tersebut digunakan untuk menjelaskan beberapa hal yang
maknanya terdapat dalam suatu riwayat, meskipun riwayat tersebut tidak
berkaitan dengan ayat yang ditafsirkan. Salah satu contoh penggunaan
riwayat Nabi saw. ialah pada penafsiran QS al-Wagqi’ah ayat 46 dalam
penjelasan makna al-"azhim dengan redaksi berikut ini ("Asyur, 1984).

Spns ol S g . AL I12Y) ga daall Codlg ) GOl (6 ¢ asg 3 (sl ¢ aaally”
O ¢ Jw JBy s gag 1w dl gous O 1 JB € glael Collt of ) Jgwy b2 el 1 JB uf

s ol 3,20

Adapun contoh penggunaan riwayat dari sahabat dapat dilihat dalam
penafsiran QS al-Qamar ayat 24 pada penjelasan lafaz as-su’ur yang
berdasar pada perkataan Ibnu Abbas berikut ini.

plgdnad oo ¢ Liy oo ade ST BTy Aarg | jrw a2 wl Ao Ol jadl s (ol iy
"y

Sedangkan penggunaan riwayat dari tabiin dapat dilihat dalam
penafsiran QS adz-Dzariyat ayat 56, Ibnu "Asyur mengutip riwayat dari
Mujahid dan Zaid bin Aslam dengan redaksi berikut ini.

"e2l5 on Y Y1 aas « Ogtad V1 AP s hal o iy dalE ey

310 Jurnal Penelitian Ilmu Ushuluddin | Vol. 5 No. 3 (Agustus 2025)



GAMIS sebagai Formulasi Tasawuf Modern: Studi atas Tarekat Idrisiyyah

Berdasarkan contoh-contoh di atas, Ibnu “Asyur tetap memberikan
ruang untuk riwayat-riwayat dari Nabi saw., sahabat, dan tabiin sebagai
sumber al-ma’tsur dalam penafsirannya. Dalam hal ini, Ibnu “Asyur
menggunakan riwayat-riwayat tersebut juga digunakan sebagai penjelasan

tambahan dari penafsiran yang telah ia tuliskan terhadap suatu ayat
("Asyur, 1984).

f) Apabila terdapat ragam qira’at terhadap suatu ayat, maka Ibnu
"Asyur akan menguraikan hal tersebut dalam penafsirannya.

Dalam penafsirannya di juz 27, Ibnu “Asyur cukup banyak
menguraikan ragam gira’at yang terdapat dalam suatu ayat. Setiap ragam
gira’at tersebut dituliskan oleh Ibnu “Asyur keseluruhannya dimulai dari
gira’at berdasar jumhur ulama kemudian gira’at dari pendapat ahli yang
lainnya. Dalam hal ini, Ibnu *Asyur menjelaskan bahwa ragam gira’at
adakalanya tidak berpengaruh pada penafsiran atau dapat berpengaruh
pada pemaknaan suatu ayat ("Asyur, 1984). Salah satu contoh ragam gira’at
yang tidak berpengaruh terhadap pemaknaan ayat dapat dilihat dalam
penafsiran QS al-Qamar ayat 11 berikut ini ("Asyur, 1984).

Jgln 5 zas padlly . AWLMo adiiny e ot of By . o) sy ((Lowadd ) y5g0r) 1397
”;M‘

Adapun contoh ragam gira’at yang dapat berpengaruh pada
pemaknaan ayat dapat dilihat dalam penafsiran QS adz-Dzariyat ayat 46
berikut ini.

S el o S5 bade diy Bgd# fad gi ¢ (S31) ik madl g » ysges! 137
k«;m\jsﬁj 3,«9}3?0@55 Q\:}L\\ ““wd"d"’bg}'&‘ u.h.cua\.\.aj ¢ Cj) 6}5 L&L&i} : Oﬁ-La.'t'
T s dy gl e« 568 » o Ule 2l Calsg slngg

Berdasarkan contoh-contoh di atas, dapat dilihat ketika ragam gira’at
tidak berpengaruh pada penafsiran maka Ibnu “Asyur hanya memberikan
uraian singkat dan tidak menunjukkan perbedaan makna. Adapun pada
ragam gira’at yang berpengaruh pada penafsiran, maka Ibnu “Asyur
memberikan uraian penjelasan yang menunjukkan perbedaan makna dari
kedua gira’at yang terdapat dalam suatu ayat ("Asyur, 1984).

g) Ibnu "Asyur menerapkan teori munasabah ayat dan surat dalam
penafsirannya.

Teori munasabah antar ayat dan antar surah diterapkan oleh Ibnu
"Asyur dalam penafsirannya di juz 27 ini. Hal ini berbeda dengan

Jurnal Penelitian Ilmu Ushuluddin | Vol. 5 No. 3 (Agustus 2025) 311



Annisa Nurfadila, Salim Bella Pili, Asep Deni

penggunaan ayat Al-Qur’an lain sebagai bagian dari penafsirannya, karena
Ibnu “Asyur menjelaskan munasabah dari suatu ayat dalam bentuk satu
paragraf uraian penjelasan. Salah satu contoh penerapan munasabah antar
surah dapat dilihat pada penafsiran awal surah ath-Thur yang berkaitan
dengan akhir surah adz-Dzariyat sebagaimana penjelasan Ibnu “Asyur
dalam redaksi berikut ini.

0358 oo 8 gl sLei 1 0da OF 4k eniol] 18 gl 5081 Aoling (ke gl 308 5 ASTT @l
Tl ahe g0 ST 1y 0 Are 09 038 2 IDa OIS) 0o b I @l e (g Bnny

Adapun contoh penerapan munasabah antar ayat dapat dilihat dalam
penafsiran QS ar-Rahman ayat 19-20 dengan redaksi berikut ini.

d SBY1 Y1 il Al Oy bl ) Wl Al 5B L AT Ald b Cdis 0,5 desling”
”UM\ 8\»& o La-@-ﬁéji « O\.:m‘ﬂ\j Logils )\-;::9‘}{\ S Juas b u.'ofﬂ\ <l

Berdasarkan contoh-contoh di atas, dapat menunjukkan bahwa Ibnu
"Asyur berupaya untuk menjaga keserasian hubungan-hubungan yang
terdapat dalam Al-Qur'an. Terkait penjelasan munasabah dalam
penafsirannya, Ibnu “Asyur terkadang menuliskannya dalam uraian
singkat sebagaimana contoh di atas (“Asyur, 1984).

h) Syair-syair Arab menjadi salah satu hal yang digunakan Ibnu "Asyur
ketika menafsirkan suatu ayat.

Ibnu “Asyur dalam menafsirkan suatu ayat menggunakan media syair
Arab sebagai salah satu alat bantu. Syair-syair Arab ini digunakan oleh
Ibnu “Asyur untuk menjelaskan makan lafaz yang dinilai gharib dari suatu
ayat. Dalam penafsirannya di juz 27, Ibnu “Asyur cukup banyak mengutip
syair Arab dari beberapa penyair seperti Nabighah, Antarah, al-
Mutalammis, Imru” al-Qais, al-A’sya, Amr bin Kultsum, al-Mutanabbi,
Labid bin Rabi’ah, serta beberapa penyair lainnya. Salah satu contoh
penggunaan syair Arab dalam menjelaskan suatu ayat dapat dilihat pada
penafsiran QS al-Wagi’ah ayat 56, yakni Ibnu “Asyur mengutip sebuah
syair dari Amr bin Kultsum berikut ini.

Bl IS oS8 4nis Ld gag . alab 0 il add b By G ey Osdl i JHIS”
1058 o 908 U 4SSl

b goxdd Of (6,1 Lkomad e SLol Jje o5

gl s el b S5 Lo (ST 3

312 Jurnal Penelitian Ilmu Ushuluddin | Vol. 5 No. 3 (Agustus 2025)



GAMIS sebagai Formulasi Tasawuf Modern: Studi atas Tarekat Idrisiyyah

Berdasarkan contoh tersebut, terlihat bahwa syair Arab tersebut
digunakan oleh Ibnu “Asyur untuk menjelaskan sebuah makna lafaz agar
lebih mudah dipahami. Melalui syair Arab, Ibnu *Asyur berupaya untuk
menunjukkan penggunaan suatu lafaz dari penuturnya langsung, yakni
bangsa Arab. Syair-syair yang dituliskan oleh Ibnu “Asyur dalam tafsirnya
ini bisa dalam bentuk sebaris atau sebait syair ("Asyur, 1984).

i) Dalam menafsirkan ayat, Ibnu "Asyur menguraikan penjelasan dari
segi kebahasaan yang terkandung dalam ayat tersebut.

Salah satu ciri khas yang ditonjolkan Ibnu “Asyur dalam
penafsirannya ialah kedalaman pembahasan dari segi kebahasaan. Dalam
menafsirkan suatu ayat, Ibnu “Asyur seringkali menguraikan
penjelasannya dari segi kebahasaan terlebih dahulu sebelum masuk pada
konteks ayat. Pembahasan kebahasaan yang dijelaskan Ibnu “Asyur dalam
tafsirnya meliputi penjelasan mufradat (kosa kata), nahwu (tata bahasa), dan
sharaf (bentuk kata). Salah satu contoh pembahasan mufradat dalam
tafsirnya ini dapat dilihat pada penafsiran QS ath-Thur ayat 20 terkait lafaz
hur dengan redaksi berikut ini (“Asyur, 1984).

OB ey Slaege (STOI I G 0d L1 g3 S U sladl Gag A 3 bl sled o 1 ygg”
G ol oo FLAl Joadl 8 oS0 dg Slnge on G (gt slad (g Al doad A1 G 4
Bygm 5 (U9 vi.?\jjj (,;;i L 1931 ) Jlas b s ol ) 3 Ol § g lgib g

O-Lall sldl 19l e Jlr 1 & I gd JW Ly S50

Kemudian contoh pembahasan nahwu dalam tafsirnya dapat dilihat
pada penafsiran QS adz-Dzariyat ayat 47 terkait penggunaan lafaz inna
dengan redaksi berikut ini.

day OB glsell 33t 19l 3) Sl ) 83 daws Sy 0 Wi bl Juzed (01) B2 1 STy”
”La%.

Adapun contoh pembahasan sharaf dalam tafsirnya ini dapat dilihat
pada penafsiran QS al-Qamar ayat 4 terkait mashdar mimi dengan redaksi
berikut ini.

S oyl djri N J& Aty aked g:;-U\ Jyuﬁ.\ V'“‘ FEIS &W SRY (o A ﬁ’}j“j”
sh o a1y Jas YY (el day Jubs éj\ Jd¥l ot e Juu JIlg | dalal) ad JledY) B3leg ¢ o)

Jurnal Penelitian Ilmu Ushuluddin | Vol. 5 No. 3 (Agustus 2025) 313



Annisa Nurfadila, Salim Bella Pili, Asep Deni

o) 1512 ad By as jlrsiVl fazed @b iy g8 Lot aally L 05Ty b ST 0 ob il 4B Lo
gl 98 (6T ¢ A gl ) Sy 3 @S O 5 Jlas WS Wy o) Bl b e o azadle 3

Berdasarkan contoh-contoh di atas, dapat terlihat perhatian khusus
Ibnu “Asyur terhadap pembahasan kebahasaan dalam penafsirannya.
Penjelasan yang berkaitan dengan isim, fi'il, dan harf menjadi bagian-bagian
yang mewarnai penafsirannya. Tak hanya itu, penjelasan dari segi
kebahasaan ini juga menjadi pondasi utama dalam uraian penafsirannya.
Penjelasan dari segi kebahasaan ini juga dapat menunjukkan bahwa Ibnu
"Asyur dalam penafsirannya dominan mengkaji teks untuk menuju
konteks yang dimaksud. Artinya sebelum menjelaskan konteks suatu ayat,
Ibnu “Asyur terlebih dahulu menguraikan makna-makna lafaz satu per
satu dari segi kebahasaan yang meliputi ayat tersebut ("Asyur, 1984).

j) Ibnu “Asyur juga memberikan penjelasan terkait balagah yang
terkandung dalam suatu ayat.

Dalam salah satu mukadimah tafsirnya Ibnu “Asyur menyatakan
bahwa keindahan bahasa Al-Qur’an dalam perspektif balagah merupakan
salah satu bentuk dari kemukjizatan Al-Qur’an ("Asyur, 1984). Dalam
penafsirannya di juz 27 ini Ibnu “Asyur menguraikan penjelasan dari segi
balagah yang terkandung dalam suatu ayat. Kaidah balagah seperti tasybih,
majaz, kinayah, isti’arah dan lainnya mewarnai penafsiran yang dilakukan
oleh Ibnu “Asyur. Salah satu contoh pembahasan balagah dalam tafsirnya
dapat dilihat pada penafsiran QS al-Wagqi'ah ayat 60 terkait isti’arah dengan
redaksi berikut.

ICONPE NPT ([ PITRYWv-- UM PICE - V3 N PRI WP It JUCRRY
S 058 o8 WS Sz 0da 39 .. e Ao s OF 5 J5 JB ¢ Aol § Wloazw) alidl ¢
"G 1l 3,51 3 Lly 3131y 2y o 3evas S Ll (3 Ll ulll doliaeg B

Berdasarkan contoh tersebut, dapat dilihat bagaimana cara Ibnu
*Asyur menguraikan keindahan bahasa Al-Qur’an dengan ilmu balagah.
Ibnu *Asyur menjelaskan kiasan-kiasan yang terkandung dalam suatu ayat
dengan pemahamannya sendiri. Hal ini juga dapat menunjukkan
kedalaman Ibnu “Asyur dalam bidang bahasa dan keindahan sastranya
("Asyur, 1984).

k) Dalam penafsirannya Ibnu “Asyur juga merujuk pada beberapa
mufasir atau ulama lainnya ketika menjelaskan suatu ayat.

Pendapat ulama atau mufasir yang dirujuk oleh Ibnu “Asyur dalam
tafsirnya bertujuan untuk menjelaskan berbagai hal. Beberapa di antaranya

314 Jurnal Penelitian Ilmu Ushuluddin | Vol. 5 No. 3 (Agustus 2025)



GAMIS sebagai Formulasi Tasawuf Modern: Studi atas Tarekat Idrisiyyah

seperti pendapat terkait profil surah, penafsiran mufasir lain terhadap
suatu ayat, pendapat ulama ahli bahasa tentang makna suatu lafaz, atau
pendapat para ahli figih tentang ayat-ayat hukum. Pendapat-pendapat
tersebut digunakan Ibnu *Asyur sebagai penguat, pembanding, atau untuk
dikritisi. Mufasir lainnya seperti ath-Thabari dan al-Qurthubi banyak
digunakan pendapatnya oleh Ibnu *Asyur. Kemudian dari segi kebahasaan,
Ibnu *Asyur terkadang merujuk pada ahli bahasa seperti Raghib al-Isfahani
dan az-Zamakhsyari. Adapun dalam pendapat fiqih, Ibnu “Asyur
seringkali mengadakan perbandingan mazhab terkait suatu hukum. Salah
satu contoh penggunaan pendapat ulama lain dalam tafsirnya dapat dilihat
pada penafsiran QS ath-Thur ayat 4 yang salah satu penjelasannya
mengutip pada Tafsir ath-Thabari berikut ini ("Asyur, 1984).

e T Oganms agy JS Ay sloedl 3 oy » 0 JWBB € jp0all ol Lot o Lo OF : (g pladl 357
el Ofy ¢ (dhoge slg sl ) Cinify domall Ll iy (gl A0 U ¢ ol 4] Og3gm Y
B S jpenll codl b Ogpu o gr JB HE 1 OTEIE ey . clD Jae 186wy ol g Dl
JUs age slond) & OF 8 Dgline 3,8 LT alg . 31 5T U) ¢ Gl axd slond! 3 domns 40

VA o0 o) L1 0 e LA 68T 3 Ol I ST ¢ jgenalt Sl 2 A

Berdasarkan contoh tersebut dapat dilihat bahwa terkadang Ibnu
*Asyur menuliskan pendapat mufasir lain secara keseluruhan. Akan tetapi
pada contoh yang lain, terkadang Ibnu “Asyur hanya mengutip potongan
penjelasan dari para ulama yang berkaitan dengan ayat yang sedang
ditafsirkan. Ibnu “Asyur memasukkan pendapat para ulama dengan tujuan
untuk memperkaya dan memperjelas penafsirannya terhadap suatu ayat
("Asyur, 1984).

D) Ibnu "Asyur terkadang menafsirkan suatu ayat yang mengandung
isyarat ilmiah dengan sudut pandang sains yang sederhana.

Dalam tafsirnya, Ibnu “Asyur menggunakan sudut pandang sains
sebagai salah satu alat bantu untuk menjelaskan makna ayat. Penjelasan
dengan sudut pandang sains ini dilakukan oleh Ibnu “Asyur pada ayat-ayat
yang mengandung isyarat ilmiah dengan uraian yang tidak terlalu
mendalam. Dalam juz 27 ini memang tidak banyak ditemukan ayat yang
mengandung isyarat ilmiah, akan tetapi salah satu contohnya dapat dilihat
pada penafsiran QS ar-Rahman ayat 19-20 tentang pertemuan dua laut.
Ibnu " Asyur menjelaskan hal tersebut dengan sudut pandang sains seperti
berikut ini.

Jurnal Penelitian Ilmu Ushuluddin | Vol. 5 No. 3 (Agustus 2025) 315



Annisa Nurfadila, Salim Bella Pili, Asep Deni

oylgg FY gab poud usl b ¥ okt g g1 el p Jeo ) ;Lo @1 E5 0L 31 A 197
S35 S M Pl 0 g a4 #Y BO s adus jailes e Legae sbe 873 elldy
Vgl e U do LT o ¥ 6T Olin ¥ (3m 929 301 S0 Login T ¢ bt i 5

Telldly sluss ) add sl ) o) Ada) 0dd pisld deab ddd adde Gk

Contoh tersebut memberikan gambaran bagaimana Ibnu “Asyur
menerapkan sudut pandang sains dalam penafsirannya. Penjelasan di atas
merupakan bagian kecil dari penjelasan Ibnu “Asyur secara keseluruhan
terkait kelompok ayat tersebut. Makna kedua ayat tersebut apabila dilihat
secara keseluruhan, maka dapat ditemukan korelasi antara sains dengan
syariat Islam (*Asyur, 1984).

m) Ibnu "Asyur menerapkan sistem ruju’ (pengembalian) dalam beberapa
keadaan tertentu dalam penafsirannya.

Tafsir at-Tahrir wa at-Tanwir karya Ibnu “Asyur ini secara umum
menggunakan metode tahlili, sehingga penafsirannya terhadap suatu ayat
dapat terlihat begitu rinci. Akan tetapi dalam beberapa ayat lainnya yang
memiliki kesamaan makna atau penjelasan, maka Ibnu “Asyur tidak
mengulangi lagi penjelasannya terhadap ayat tersebut. Hal ini juga dapat
dilihat dalam tafsir juz 27, yakni pada beberapa ayat yang sama dan
diulang-ulang seperti dalam QS al-Qamar dan QS ar-Rahman. Tak hanya
persamaan penjelasan dalam satu ayat secara keseluruhan, dalam beberapa
bagian juga terdapat beberapa penjelasan makna lafaz yang telah dijelaskan
sebelumnya. Salah satu contohnya pada penafsiran QS al-Hadid ayat 25
terkait lafaz hadid yang telah dijelaskan oleh Ibnu *Asyur dalam tafsiran QS
al-Khafi ayat 96 sebagai berikut ("Asyur, 1984).

”J@Q\ dygw &3 ¢l S} L}jﬂ gdwdd s ‘:3 aslino g didasg dydd-| ;5 e.\.ﬁ.‘:’ NUPY

Dalam hal ini, Ibnu *Asyur menerapkan sistem ruju’ pada penjelasan
sebelumnya. Ibnu "Asyur menuliskan gad tagaddama lalu menyebutkan
letak penjelasan yang dimaksud saat terdapat pembahasan yang serupa
sebagaimana contoh di atas. Selain itu, kisah-kisah yang terdapat dalam Al-
Qur’an apabila terdapat kesamaan cerita maka tidak akan dituliskan ulang
oleh Ibnu “Asyur. Dengan demikian, sistem ruju’ ini bertujuan untuk
menghindari pembahasan yang berulang-ulang dan dapat berakibat pada
panjangnya tulisan ("Asyur, 1984).

n) Dalam penafsirannya, Ibnu ‘Asyur berupaya menjelaskan aspek
magqashid yang terkandung dalam suatu ayat.

Salah satu bidang keahlian Ibnu “Asyur yaitu pemahamannya
terhadap aspek-aspek magashidiyyah. Oleh karena itu, dalam tafsirnya ini

316 Jurnal Penelitian Ilmu Ushuluddin | Vol. 5 No. 3 (Agustus 2025)



GAMIS sebagai Formulasi Tasawuf Modern: Studi atas Tarekat Idrisiyyah

Ibnu “Asyur juga berupaya mengemukakan aspek magashidiyyah yang
terkandung dalam ayat-ayat Al-Qur’an. Aspek magashid yang dijelaskan
Ibnu “Asyur dalam penafsirannya dapat berupa maqgashid Al-Qur’an atau
magqashid asy-syari’ah. Adapun penjelasannya terhadap aspek magqashidiyyah
dilakukan oleh Ibnu "Asyur secara eksplisit atau implisit. Salah satu contoh
aspek magqashid yang dituliskan secara eksplisit dalam tafsirnya ialah pada
penafsiran QS ar-Rahman ayat 13 berikut ini ("Asyur, 1984).

83lgallg ¢ pall pd all we B3lall 8 1541 OF o agrrugiy oSpakb apadl 1 oWl 3guadlly”
”)\gfg\j b}’b;.'\ ‘:% J.o.':w %;&Jj\j ¢ U.‘.'“}i‘ g F@,;J.G

Adapun contoh aspek magashid yang dituliskan oleh Ibnu “Asyur
secara implisit dalam tafsirnya ialah pada penafsiran QS adz-Dzariyat ayat
56-57. Dalam penafsiran kelompok ayat tersebut, aspek maqashid yang
diungkap oleh Ibnu “Asyur dapat dipahami secara implisit. Berdasarkan
uraian penafsiran terhadap kelompok ayat tersebut, aspek maqgashid yang
terkandung di dalamnya ialah bahwa tujuan penciptaan manusia dan jin
adalah untuk beribadah kepada Allah. Adapun tujuan dibalik perintah
beribadah tersebut terdapat kemaslahatan dan kebaikan bagi manusia dan
jin itu sendiri dalam kehidupannya (" Asyur, 1984).

o) Ibnu "Asyur memiliki sifat kritis dan objektif terhadap penafsiran
terdahulu atau pendapat ulama lainnya dalam hal-hal yang berkaitan
dengan ayat yang ditafsirkan.

Dalam penafsirannya, Ibnu “Asyur diketahui memiliki sifat kritis dan
objektif dalam beberapa hal. Terkait sifat kritisnya, hal tersebut ditujukan
pada penafsiran-penafsiran terdahulu yang dinilai kurang tepat atau tidak
diperlukan. Meskipun begitu, Ibnu *Asyur tetap menghargai penafsiran-
penafsiran terdahulu dengan lebih selektif untuk dijadikan rujukan. Untuk
menunjukkan kritiknya, Ibnu “Asyur menguraikan terlebih dahulu
penafsiran terdahulu dari mufasir lainnya lalu ia memberikan pendapatnya
terhadap penafsiran tersebut. Salah satu contoh sifat kritis dalam tafsirnya
dapat dilihat pada penafsiran QS ar-Rahman ayat 13 yang salah satu
pembahasannya ialah kritikan terhadap penafsiran banyak mufasir dengan
redaksi berikut ("Asyur, 1984).

49 wglas gy oW Sl I35 0TI O dem Mag ¢ o3ty W Sl ga 1 il jog2 JB5”
OTAL 3 oo & sluaal gy o0 OT AN 8 3y9 Lag ¢ ellad) OT N pjan Wb« 31 olladt b
S Wy ¢ gSTy3) B b e Lo BLIL ) GUS AN OF e g 31 Bygw g DY) Bygu
£940) & SlgrU ogdlS LSy Wlanl) & Jladl Wlalt Jal CAUST WS e 093 o ol oa L Bl i

Jurnal Penelitian Ilmu Ushuluddin | Vol. 5 No. 3 (Agustus 2025) 317



Annisa Nurfadila, Salim Bella Pili, Asep Deni

oy e ) Obyar 8 BISH) Bl 3 50 H SD e OTAN sl Led el dalal) US4
i Al Jodl gl

Adapun sifat objektif yang dimiliki Ibnu “Asyur dalam tafsirnya
tergambar pada sikapnya yang tidak memihak atau mengunggulkan
pendapat tertentu. Dalam hal ini, sifat objektif Ibnu “Asyur dapat banyak
dilihat pada permasalahan-permasalahan figih khususnya pada aspek
perbandingan mazhab. Ibnu “Asyur diketahui bermazhab Maliki, namun
meskipun demikian ia tidak mengunggulkan mazhab yang dianutnya
dibanding dengan mazhab lainnya dalam penafsirannya. Ibnu “Asyur
cenderung menuliskan seluruh pendapat mazhab yang ada dan tidak
berkomentar apapun terhadap perbedaan tersebut, kemudian ia
membiarkan pembaca tafsirnya untuk memilih pendapat yang cocok
dengan mazhabnya. Salah satu contohnya dapat dilihat dalam penafsiran
QS an-Najm ayat 62 berikut ini.

o 1) OT AN @138 10 o @2l Bubzens - Ml JUBB Y1 0k i S9! (8 slodall Calis-19”
S Wl pb weg @ie OT AN 3w o OF SIAI g W15l 03150 o . ladis 3l (e B
WS by ool Mo alowsl aBlyg ¢ Juadll o 5 o0 & ST 392w g dy ) DS Loy (03155 )
wl s bl Gy . A gl U Joo hall 8500 By GLELSYI Sy9w By (B ¢ 3ol (18 0
OTAN oS G gl ool oy . e ilie 0 (2 1 b il JBy . QB0 alg g o) B

Ty BBl ST § Syl sag ¢ ML) ) ks

Contoh di atas dapat menunjukkan sifat objektif Ibnu “Asyur yang
menuliskan perbedaan pendapat dalam mazhab secara keseluruhan.
Dalam uraiannya, Ibnu “Asyur hanya menuliskan ragam perbedaan
dengan tidak mengunggulkan salah satu pendapat dari perbedaan tersebut
("Asyur, 1984).

Kesimpulan

Berdasarkan pembahasan penelitian di atas, maka dapat diketahui
bahwa Tafsir at-Tahrir wa at-Tanwir ini memiliki lima belas manhaj al-khash
penulisan Ibnu “Asyur, yang berkaitan dengan metode penggunaan
sumber tafsir atau metode penulisan tafsirnya. Adapun lima belas manhaj
al-khash tersebut diantaranya adalah: Ibnu “Asyur terlebih dahulu
menguraikan profil surah yang akan ditafsirkan sebelum memulai
penafsirannya; Ibnu “Asyur menuliskan tujuan-tujuan yang terkandung
dalam suatu surah sebelum ia menafsirkan surah tersebut; Ibnu "Asyur
terkadang mengelompokkan ayat-ayat tersebut atau menafsirkan satu per

318 Jurnal Penelitian Ilmu Ushuluddin | Vol. 5 No. 3 (Agustus 2025)



GAMIS sebagai Formulasi Tasawuf Modern: Studi atas Tarekat Idrisiyyah

satu ayat secara terpisah; Ibnu “Asyur seringkali menggunakan ayat Al-
Qur’an dari surah yang lain ketika menafsirkan suatu ayat; Ibnu “Asyur
juga menggunakan riwayat-riwayat baik dari Nabi saw., sahabat, atau para
tabiin; Ibnu “Asyur menguraikan ragam gira’at yang terdapat dalam suatu
ayat; Ibnu “Asyur menerapkan teori munasabah ayat dan surat dalam
penafsirannya; Ibnu *Asyur menggunakan syair-syair Arab sebagai salah
satu alat bantu penafsiran; Ibnu *Asyur menguraikan penjelasan dari segi
kebahasaan yang terkandung dalam ayat tersebut dengan rinci; Ibnu
"Asyur memberikan penjelasan terkait balagah yang terkandung dalam
suatu ayat; Ibnu “Asyur juga merujuk pada beberapa mufasir atau ulama
lainnya ketika menjelaskan suatu ayat; Ibnu “Asyur terkadang
menggunakan sudut pandang sains dalam penafsiran ayat yang
mengandung isyarat ilmiah; Ibnu “Asyur menerapkan sistem ruju’
(pengembalian) dalam beberapa keadaan tertentu; Ibnu “Asyur berupaya
menjelaskan aspek magashid yang terkandung dalam suatu ayat; Ibnu
*Asyur memiliki sifat kritis dan objektif terhadap penafsiran terdahulu atau
pendapat ulama lainnya.

Daftar Pustaka

"Asyur, M. T. L. (1984). Tafsir at-Tahrir wa at-Tanwir Juz 1. Daar At-
Tunisiyyah.

"Asyur, M. T. L. (2006). Kasyful Mughtiy minal Ma’ani wal Alfadzul Wagi'ah fil
Muwattha’. Daar As-Salam.

“Asyur, M. T. 1. (1984). Tafsir at-Tahrir wa at-Tanwir Juz 27. Daar At-
Tunisiyyah.

Al-Hamid, M. bin I. (2015). At-Taqrib li At-Tafsir At-Tahrir wa At-Tanwir. Dar
At-Tunisiyyah.

Al-Hasani, 1. (1995). Nadzariyyah al-Magqashid "inda Al-Imam Muhammad Ath-
Thahir Ibnu "Asyur. Ma’had Al-"Ilmi lil Fikr Al-Islami.

Al-Khaujah, M. A.-]. bin. (2004). Syaikhul Islam Al-Imamul Akbar Muhammad
Ath-Thahir Ibn "Asyur. Daar Al-Muassasah Manbu’ Li at-Tauzi’.

Al-Mahaly, M. J. (2024). Metode Penafsiran Ibnu Asyur dalam Menafsirkan
Al-Qur’an. Mashadiruna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir, 3(3), 141-148.
https:/ /doi.org/https:/ /doi.org/10.15575/ mjiat.v3i3.37130

Ali, M. H., Octaviana, O., & Zulaiha, E. (2024). Metode Penafsiran
Abdurrahman bin Nasir as-Sa’di dalam Kitab Taisir al-Karim ar-
Rahman fi Tafsir Kalam al-Mannan pada Juz 30. Ta"wiluna: Jurnal Ilmu
Al-Qur’an, Tafsir, Dan  Pemikiran  Islam,  5(2), 304-319.
https:/ /doi.org/https:/ /doi.org/10.58401 / takwiluna.v5i2.1757

Asfar, K. (2022). Metodologi Tafsir Al-Tahrir Wa Al-Tanwir Karya
Muhammad Tahir Ibnu "Asyur. Al Aqwam : Jurnal Studi Al-Quran Dan
Tafsir, 1(3), 55-67.

Bungin, B. (2007). Metodologi Penelitian Kualitatif. Rineka Cipta.

Jurnal Penelitian Ilmu Ushuluddin | Vol. 5 No. 3 (Agustus 2025) 319



Annisa Nurfadila, Salim Bella Pili, Asep Deni

Darmalaksana, W. (2020). Metode Penelitian Kualitatif Studi Pustaka dan
Studi Lapangan. Pre-Print Digital Library UIN Sunan Gunung Djati
Bandung, 1-6. http:/ /digilib.uinsgd.ac.id/id/eprint/32855

Eka, O. S. (2024). ISRAILIYYAT DALAM TAFSIR (Studi Kisah Nabi Yusuf
Dan Zulaikha Dalam Tafsir At-Tahrir Wa Al-Tanwir Karya Ibnu “Asyur).
UIN Raden Intan Lampung,.

Fiantika, F. R. (2022). Metodologi Penelitian Kualitatif. PT Global Eksekutif
Teknologi.

Firdaus, M. Y. (2023). Konservasi Lingkungan pada Teori Intertekstual Julia
Kristeva Analisis dalam Tafsir al-Tahrir wa al-Tanwir dengan Pendekatan
Tafsir Magasidi. Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati
Bandung.

Firdaus, M. Y., Malik, N. H. A., Salsabila, H., Zulaiha, E., & Yunus, B. M.
(2023). Diskursus Tafsir bi al-Ma’tsur. Jurnal Dirosah Islamiyah, 5(1), 71-
77.

Firdaus, M. Y., & Zulaiha, E. (2023). Kajian Metodologis Kitab Tafsir Fi
Zhilalil Al-Qur’an Karya Sayyid Qutb. Reslaj: Religion Education Social
Laa Roiba Journal, 5(6), 2717-2730.

Harahap, S. A., & Shofa, I. K. (2025). Reinterpretasi Kesetaraan Gender
dalam Pernikahan: Analisis Penafsiran Ibnu Asyur dalam al-Tahrir wa
al-Tanwir. Jurnal Semiotika-Q: Kajian Ilmu Al-Quran Dan Tafsir, 5(2),
689-706.

Hidayat, F., Maizuddin, M., & Djuned, M. (2025). Komunikasi Antara
Orang Tua dan Anak Menurut Tafsir Ibnu *Asyur. Wathan: Jurnal Ilmu
Sosial Dan Humaniora, 2(1), 52-67.

Mahmud, M. A. H. (2000). Manahij Al-Mufassirin. Daar Al-Kitabah Al-
Mishri.

Mauluddin, M. (2023). Ayat-Ayat Jihad Perspektif Tafsir Maqasidiy Ibnu
Asyur. Al Furgan: Jurnal Ilmu Al Quran Dan Tafsir, 6(1), 1-19.

Nada, K., & Faridatunnisa, N. (2026). Lawaqih: Pendekatan Linguistik dan
Saintifik Terhadap QS Al-Hijr [15]: 22 dalam Tafsir Al-Tahrir Wa Al-
Tanwir. Al-Muhith: Jurnal llmu Qur’an Dan Hadits, 5(1), 52-64.

Nur, A. (2020). MUATAN APLIKATIF TAFSIR BI AL-MA’TSUR & BI AL-
RA’YI Telaah Kitab Tafsir Thahir Ibnu ‘Asyur dan M. Quraish Shihab.
KALIMEDIA.

Sanaky, H. A. H. (2008). Metode Tafsir [Perkembangan Metode Tafsir
Mengikuti Warna atau Corak Mufassirin]. Al-Mawarid: Jurnal Hukum
Islam, 18.

Sunarsa, S. (2019). Tafsir Theory; Study on al-Quran Methods and
Records.(Teori Tafsir; Kajian Tentang Metode Dan Corak Tafsir al-
Quran). Al-Afkar, Journal For Islamic Studies, 247-259.

Tohis, R. A., & Malula, M. (2023). Metodologi Tafsir Al-Qur’an. Al-Mustafid:
Journal ~ of  Quran  and  Hadith  Studies,  2(1), 12-22.

320 Jurnal Penelitian Ilmu Ushuluddin | Vol. 5 No. 3 (Agustus 2025)



GAMIS sebagai Formulasi Tasawuf Modern: Studi atas Tarekat Idrisiyyah

https:/ /doi.org/10.30984 / mustafid.v2i1.570

Wahyudi, I. (2018). Potret Pemikiran Ibnu Asyur dalam Perkembangan
Magqashid Kontemporer. Tarbawi: Jurnal Studi Pendidikan Islami, 6(01).

Yasin, M., Garancang, S., & Hamzah, A. A. (2024). Metode dan Instrumen
Pengumpulan Data (Kualitatif dan Kuantitatif). Journal of International
Multidisciplinary Research, 2(3), 161-173.
https:/ /doi.org/https:/ /doi.org/10.62504 / zhnv9724

Zulaiha, E. (2023). Penyatuan Istilah dalam Studi Ilmu Tafsir (Eksplorasi
Keragaman Istilah Metodologi dalam Tafsir). AL QUDS : Jurnal Studi
Algquran Dan Hadis, 7(3), 449.
https:/ /doi.org/10.29240/alquds.v7i3.6332

Jurnal Penelitian Ilmu Ushuluddin | Vol. 5 No. 3 (Agustus 2025) 321



