
Jurnal Penelitian Ilmu Ushuluddin 
Vol. 5 No. 3 (Agustus): 300-321 

DOI: 10.15575/jpiu.v5i3.46111 | E-ISSN: 2774-8340 
https://journal.uinsgd.ac.id/index.php/jpiu/index 

300 
© 2025 by the authors; This is an Open Access article distributed under the terms of the Creative Commons 
Attribution- ShareAlike 4.0 International License. (https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/), which 
permits unrestricted use, distribution, and reproduction in any medium, provided the original work is properly 
cited. 

 

 

Eksplorasi Manhaj al-Khas Kitab Tafsir At-Tahrir wa 

at-Tanwir karya Ibnu `Asyur 
 
Muhammad Hasan Ali1, Edi Komarudin2, Asep Ahmad Fathurrohman3 

1,2,3 UIN Sunan Gunung Djati Bandung 
mhasanali810@gmail.com, edikomarudin@uinsgd.ac.id, 

asepahmadfathurrohman79@gmail.com 
 

Abstract 
Interpretation methods are generally divided into four types, 
namely tahlili, ijmali, muqaran, and maudhui. However, 
beyond these general methods, each interpreter, or mufasir, 
has their own unique perspective when interpreting the 
Quran, known as manhaj al-khash or the interpreter's special 
method. This research aims to discuss Ibn Ashur's manhaj al-
khash in writing his exegesis, At-tahrir wa at-Tanwir. This 
study uses a qualitative research method based on literature 
review. The primary source in this research is Tafsir At-tahrir 
wa at-tanwir Juz 27, while the secondary sources refer to 
books, texts, and articles related to the research theme. The 
results of this study indicate that there are at least fifteen 
manhaj al-khash of Ibn Ashur in writing his exegesis, 
pertaining to the methods of using interpretation sources as 
well as the writing methods in his exegesis. 

  

Keywords: at-Tahrir wa at-Tanwir; Ibnu `Asyur; Manhaj al-khash. 
 

 
 Abstrak  

Metode tafsir secara umum terbagi kepada empat macam, 
yaitu tahlili, ijmali, muqaran, dan maudhu’i. Namun, di balik 
metode umum tersebut terdapat cara pandang tersendiri dari 
setiap mufasir ketika menafsirkan Al-Qur’an yang disebut 
dengan manhaj al-khash atau metode khusus mufasir. 
Penelitian ini bertujuan untuk membahas manhaj al-khash Ibnu 
`Asyur dalam penulisan tafsirnya at-Tahrir wa at-Tanwir. 
Penelitian ini menggunakan metode penelitian kualitatif yang 
berdasar pada studi pustaka. Sumber primer dalam penelitian 
ini menggunakan Tafsir at-Tahrir wa at-Tanwir juz 27, adapun 
sumber sekundernya merujuk pada kitab, buku, dan artikel 

https://doi.org/10.15575/jpiu.v5i3.46111
https://journal.uinsgd.ac.id/index.php/jpiu/index
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:mhasanali810@gmail.com
mailto:edikomarudin@uinsgd.ac.id


GAMIS sebagai Formulasi Tasawuf Modern: Studi atas Tarekat Idrisiyyah 

 
 

Jurnal Penelitian Ilmu Ushuluddin | Vol. 5 No. 3 (Agustus 2025)                   301 

yang berkaitan dengan tema penelitian. Hasil dari penelitian 
ini menunjukkan bahwa setidaknya terdapat lima belas 
manhaj al-khash Ibnu `Asyur dalam penulisan tafsirnya yang 
berkaitan dengan metode penggunaan sumber tafsir, ataupun 
metode penulisan dalam tafsirnya. 
 
Kata Kunci: at-Tahrir wa at-Tanwir; Ibnu `Asyur; Manhaj al-khash. 
 

Pendahuluan 
Penafsiran Al-Qur’an tak akan pernah lepas dari metodologi (manhaj) 

yang digunakan oleh setiap mufasir. Sebagaimana ketetapan dari para 
ulama, bahwa dari segi metode tafsir ia terbagi menjadi empat macam yaitu 
tahlili, ijmali, muqaran, dan maudhu’i (Tohis & Malula, 2023). Keempat 
metode tersebut merupakan metode umum yang pasti digunakan oleh 
setiap mufasir dengan memilih salah satunya untuk diterapkan pada 
sebuah karya tafsir. Hal tersebut dapat diketahui dengan mudah ketika 
memperhatikan hasil penulisannya, misalnya Tafsir ath-Thabari ditulis 
menggunakan metode tahlili karena uraiannya yang panjang atau Tafsir 
Jalalain yang ditulis menggunakan metode ijmali karena ringkasnya 
pembahasan di dalamnya. Akan tetapi, hal ini seharusnya menjadi 
perhatian karena pada kenyataannya meskipun beberapa kitab tafsir 
memiliki metode umum yang sama, di sisi lain terdapat perbedaan dari 
segi penulisan, penggunaan sumber, atau corak tafsirnya. 

Salah satu contohnya ialah Tafsir ath-Thabari dengan Tafsir at-Tahrir 
wa at-Tanwir yang keduanya memiliki metode umum yang sama, yakni 
metode tahlili. Meskipun keduanya memiliki kesamaan dalam metode 
umum, tapi dari segi isinya kedua tafsir tersebut memiliki perbedaan yang 
mencolok. Perbedaan tersebut dihasilkan dari cara pandang yang berbeda 
terhadap makna teks Al-Qur’an. Perbedaan cara pandang ini menjadi 
sebuah keunikan dan ciri khas dari seorang mufasir yang dapat 
membedakannya dengan mufasir lainnya (Ali et al., 2024). Ciri khas ini 
tergambar dalam metode-metode yang digunakan seorang mufasir dalam 
penulisan tafsirnya, yang kemudian dapat disebut dengan manhaj al-khas 
atau metode khusus mufasir. Adapun untuk mengetahui manhaj al-khash 
tersebut, diperlukan analisis yang komprehensif terhadap sebuah karya 
tafsir (Mahmud, 2000). 

Salah satu karya tafsir yang menarik untuk dianalisis manhaj al-khash-
nya adalah Tafsir at-Tahrir wa at-Tanwir karya Ibnu `Asyur. Hal ini karena 
Ibnu `Asyur merupakan salah seorang mufasir dari Tunisia yang 
menuliskan sebuah karya tafsir dengan pembahasan yang rinci. Berbagai 
penelitian yang berkaitan dengan Tafsir at-Tahrir wa at-Tanwir sebagai 
sumber rujukannya telah dilakukan sebelumnya. Di antaranya adalah 



 Annisa Nurfadila, Salim Bella Pili, Asep Deni 

  

302                   Jurnal Penelitian Ilmu Ushuluddin | Vol. 5 No. 3 (Agustus 2025) 

penelitian yang dilakukan oleh Khaerul Asfar pada tahun 2022 dalam 
sebuah artikel yang berjudul ”Metodologi Tafsir Al-Tahrir Wa Al-Tanwir 
Karya Muhammad Tahir Ibnu `Asyur”. Hasil penelitian tersebut 
menunjukkan bahwa kitab at-Tahrir wa at-Tanwir memiliki kekhasan 
tersendiri dibanding tafsir yang lain, terutama kecenderungan tafsirnya 
pada corak bahasa (Asfar, 2022). Kemudian penelitian lainnya yang 
dilakukan oleh Muhammad Jalaluddin Al-Mahaly pada tahun 2024 dalam 
sebuah artikel yang berjudul ”Metode Penafsiran Ibnu `Asyur dalam 
Menafsirkan Al-Qur’an”.  Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa metode 
tafsir Ibnu `Asyur menggabungkan antara ma’tsur yang berdasar pada teks 
dengan ar-ra’yu yang berdasar pada pemikiran rasional untuk memastikan 
penafsiran yang kontekstual dan juga holistik (Al-Mahaly, 2024). 

Sejumlah penelitian yang telah dilakukan tersebut, dalam hemat 
penulis pembahasan terkait manhaj al-khash belum pernah dibahas secara 
spesifik sebelumnya. Sebagaimana dua penelitian di atas meskipun 
berkaitan dengan metodogi tafsir Tafsir at-Tahrir wa at-Tanwir, akan tetapi 
keduanya hanya membahas hal tersebut pada kajian bahasa dan 
mukadimah tafsirnya saja. Dengan demikian, penelitian ini hadir untuk 
melengkapi pembahasan-pembahasan sebelumnya tentang metodologi 
tafsir dengan lebih komprehensif. Penelitian ini penting untuk dilakukan 
karena dengan mengetahui manhaj al-khash Ibnu `Asyur, maka pembaca 
tafsirnya dapat mempertimbangkan karya tafsirnya berdasarkan metode 
yang ia tempuh dalam penulisannya. Penulis membatasi penelitian ini 
hanya pada juz 27 untuk mengetahui bagaimana metode yang digunakan 
Ibnu `Asyur dalam tafsirnya agar penelitian ini dapat lebih terarah. Oleh 
karena itu, penelitian ini bertujuan untuk membahas manhaj al-khash Ibnu 
`Asyur dalam Tafsir at-Tahrir wa at-Tanwir pada juz 27. 

Metode Penelitian 
Setiap penelitian ilmiah meniscayakan penggunaan metode dan 

pendekatan yang tepat agar tujuan penelitian dapat dicapai secara 
sistematis dan dapat dipertanggungjawabkan secara akademik. Metode 
tidak hanya berfungsi sebagai prosedur teknis, tetapi juga sebagai kerangka 
epistemologis yang menentukan cara peneliti memahami, mengolah, dan 
menafsirkan data penelitian (Darmalaksana, 2020). Dalam konteks 
penelitian keislaman, khususnya studi tafsir, pemilihan metode menjadi 
krusial karena objek kajian berupa teks keagamaan sarat dengan dimensi 
historis, linguistik, dan teologis yang menuntut ketelitian analitis serta 
kehati-hatian interpretatif. 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan 
studi pustaka (library research). Pendekatan ini dipilih karena fokus 
penelitian terletak pada analisis teks dan pemikiran, bukan pada 
pengamatan perilaku sosial secara langsung. Metode kualitatif 



GAMIS sebagai Formulasi Tasawuf Modern: Studi atas Tarekat Idrisiyyah 

 
 

Jurnal Penelitian Ilmu Ushuluddin | Vol. 5 No. 3 (Agustus 2025)                   303 

memungkinkan peneliti untuk menggali makna, pola penafsiran, dan 
kerangka konseptual yang terkandung dalam teks tafsir secara mendalam 
dan kontekstual. Dengan demikian, pendekatan studi pustaka relevan 
untuk mengungkap konstruksi pemikiran mufassir, sekaligus 
menempatkan penafsiran tersebut dalam horizon keilmuan dan wacana 
tafsir yang lebih luas (Fiantika, 2022). 

Sumber data primer dalam penelitian ini adalah kitab Tafsir at-Tahrir 
wa at-Tanwir karya Ibnu ‘Asyur, yang dipilih karena otoritas dan 
signifikansinya dalam tradisi tafsir modern. Tafsir ini dikenal dengan 
pendekatan rasional-linguistik serta perhatian kuat terhadap maqāṣid al-
syarī‘ah, sehingga menawarkan perspektif tafsir yang kaya dan 
argumentatif. Pemilihan Ibnu ‘Asyur sebagai sumber utama 
memungkinkan penelitian ini untuk mengeksplorasi bagaimana teks Al-
Qur’an ditafsirkan secara kontekstual dengan mempertimbangkan aspek 
bahasa, tujuan syariat, dan realitas sosial umat. Sementara itu, sumber data 
sekunder berupa buku bacaan dan artikel ilmiah digunakan untuk 
memperkaya analisis, memperkuat landasan teoritik, serta membuka 
ruang dialog kritis dengan penelitian-penelitian sebelumnya. 

Teknik pengumpulan data dalam penelitian ini dilakukan melalui 
teknik dokumentasi, yaitu dengan menghimpun berbagai sumber tertulis 
yang relevan dengan tema penelitian (Yasin et al., 2024). Teknik ini 
memungkinkan peneliti melakukan penelusuran sistematis terhadap ayat-
ayat Al-Qur’an yang ditafsirkan, argumentasi mufassir, serta pandangan 
para sarjana kontemporer yang membahas tema serupa. Namun demikian, 
penggunaan dokumentasi juga menuntut sikap kritis dalam menyeleksi 
sumber, agar data yang digunakan memiliki validitas ilmiah dan relevansi 
konseptual dengan fokus penelitian. 

Adapun teknik analisis data yang digunakan adalah content analysis 
(analisis isi), yang bertujuan untuk mengidentifikasi, mengklasifikasi, dan 
menafsirkan makna-makna yang terkandung dalam teks secara sistematis 
(Bungin, 2007). Melalui analisis isi, peneliti tidak hanya mendeskripsikan 
isi tafsir secara tekstual, tetapi juga mengkaji struktur argumentasi, 
kecenderungan metodologis, serta implikasi pemikiran Ibnu ‘Asyur 
terhadap tema yang diteliti. Dengan pendekatan ini, penelitian diharapkan 
mampu menghasilkan analisis yang kritis dan komprehensif, tidak berhenti 
pada reproduksi teks tafsir, melainkan menawarkan pembacaan analitis 
yang relevan dengan diskursus keislaman kontemporer. 

Hasil dan Pembahasan 

1. Definisi Manhaj al-Khash 
Secara terminologis, manhaj dapat dipahami sebagai seperangkat 

metode, pola pikir, atau jalan yang sistematis dan berbasis kaidah tertentu 



 Annisa Nurfadila, Salim Bella Pili, Asep Deni 

  

304                   Jurnal Penelitian Ilmu Ushuluddin | Vol. 5 No. 3 (Agustus 2025) 

untuk mencapai tujuan yang telah ditetapkan. Dalam konteks kajian tafsir, 
konsep manhaj tidak sekadar menunjuk pada teknik penafsiran, tetapi 
mencerminkan orientasi epistemologis dan kerangka metodologis seorang 
mufasir dalam memahami dan menjelaskan makna Al-Qur’an. Manhaj 
tafsir pada dasarnya menunjukkan metode penafsiran Al-Qur’an secara 
umum, yang menjadi kerangka dasar dalam proses memahami teks wahyu 
(Zulaiha, 2023). Dengan demikian, pembahasan manhaj tafsir menjadi 
krusial untuk menilai sejauh mana sebuah tafsir dibangun secara sistematis 
dan ilmiah. 

Dalam kajian metodologi tafsir, manhaj tafsir secara umum (manhaj 
al-’am) diklasifikasikan ke dalam beberapa metode utama yang lazim 
digunakan oleh para mufasir. Metode tersebut meliputi tahlili, ijmali, 
muqaran, dan maudhu’I yang secara inheren hampir selalu hadir dalam 
berbagai karya tafsir klasik maupun kontemporer (Firdaus et al., 2023). 
Metode tahlili menekankan penafsiran ayat demi ayat secara rinci, metode 
ijmali menyajikan penafsiran secara global dan ringkas, metode muqaran 
membandingkan berbagai pendapat mufasir, sementara metode maudhu’i 
berfokus pada pembahasan tema tertentu secara tematik. Keempat metode 
ini merepresentasikan kerangka umum yang menjadi fondasi dasar dalam 
tradisi penafsiran Al-Qur’an. 

Namun demikian, keberadaan manhaj al-’am belum sepenuhnya 
mampu menjelaskan keunikan dan karakter intelektual seorang mufasir. 
Oleh karena itu, diperlukan pemahaman terhadap manhaj al-khash, yakni 
metode khusus yang menjadi ciri khas dan strategi personal mufasir dalam 
menafsirkan Al-Qur’an (Firdaus & Zulaiha, 2023). Manhaj al-khash 
mencakup pilihan sumber tafsir, pendekatan keilmuan yang dominan, 
serta kecenderungan metodologis tertentu, seperti penekanan pada aspek 
linguistik, teologis, hukum, atau sosial. Aspek inilah yang membedakan 
satu karya tafsir dengan karya tafsir lainnya, meskipun sama-sama berada 
dalam kerangka manhaj al-’am. 

Untuk mengidentifikasi manhaj al-khash seorang mufasir, diperlukan 
analisis yang komprehensif dan sistematis terhadap karya tafsir yang 
dihasilkannya. Mahmud (2000) menegaskan bahwa analisis tersebut harus 
mencakup dua aspek utama, yakni metode penggunaan sumber tafsir dan 
metode penulisan tafsir. Analisis sumber bertujuan untuk menelusuri 
sejauh mana mufasir mengandalkan Al-Qur’an dengan Al-Qur’an, hadis, 
pendapat sahabat dan tabi’in, serta rasio atau konteks sosial. Sementara itu, 
analisis metode penulisan berkaitan dengan struktur penyajian, pola 
argumentasi, dan konsistensi pendekatan yang digunakan dalam 
keseluruhan karya tafsir. 

Dengan demikian, kajian manhaj tafsir baik al-’am maupun al-khash itu 
memiliki signifikansi penting dalam studi tafsir Al-Qur’an. Pemahaman 
terhadap manhaj al-’am membantu memetakan posisi sebuah tafsir dalam 



GAMIS sebagai Formulasi Tasawuf Modern: Studi atas Tarekat Idrisiyyah 

 
 

Jurnal Penelitian Ilmu Ushuluddin | Vol. 5 No. 3 (Agustus 2025)                   305 

tradisi metodologis yang lebih luas, sedangkan analisis manhaj al-khash 
memungkinkan pembacaan yang lebih kritis terhadap orientasi ideologis, 
epistemologis, dan konteks sosial-intelektual mufasir. Pendekatan ini tidak 
hanya memperkaya khazanah studi tafsir, tetapi juga mencegah 
pembacaan yang ahistoris dan reduktif terhadap karya tafsir, sehingga 
tafsir dapat dipahami sebagai produk pemikiran yang dinamis dan 
kontekstual. 

2. Biografi Singkat Ibnu `Asyur 
Nama lengkap Ibnu `Asyur yaitu Muhammad Aṭ-Ṭahir bin 

Muhammad bin Muhammad Ṭahir bin Muhammad bin Muhammad 
Shadzily bin Abdul Qadir Muhammad bin `Asyur. Ia lahir di Tunisia pada 
tahun 1879 M atau 1296 H, dan besar dalam lingkungan keluarga 
cendikiawan Muslim yang religius. `Asyur memiliki ayah yang bernama 
Muhammad Aṭ-Ṭahir (w. 1913 M) dan kakek yang bernama Muhammad 
Aṭ-Ṭahir bin Muhammad (w. 1868 M). Keduanya secara khusus menjadi 
sosok yang menaruh harapan besar akan masa depan Ibnu `Asyur agar 
menjadi seorang yang terhormat (Al-Khaujah, 2004). 

Wawasan keilmuan Ibnu `Asyur sudah mulai terlihat sejak dini, salah 
satu faktornya ialah kecerdasannya sendiri serta dukungan dari 
keluarganya terhadap ilmu pengetahuan (Wahyudi, 2018). Selain itu, faktor 
bimbingan dari guru-gurunya sejak kecil pun memberikan pengaruh besar 
terhadap kepribadian Ibnu `Asyur. Dalam catatannya, Ibnu ’Asyur 
menyebutkan bahwa ia telah mempelajari Al-Qur’an, ilmu keislaman, dan 
bahasa Arab dari gurunya sejak kecil. Kemudian ketika usianya 14 tahun, 
Ibnu `Asyur melanjutkan pendidikan formalnya di sebuah sekolah yang 
bernama al-Zaitunah. Dalam proses pendidikannya disana, Ibnu ’Asyur 
banyak mempelajari berbagai ilmu pengetahuan seperti Al-Qur’an, fiqih, 
ushul fiqh, bahasa Arab, hadits, dan lain sebagainya. Tak hanya itu, Ibnu 
`Asyur juga seringkali menyempatkan untuk mempelajari kitab tafsir, 
menghafal hadits dan syair-syair Arab (Al-Khaujah, 2004). 

Pendidikan yang diperoleh dari al-Zaitunah ini berperan besar dalam 
perjalanan intelektual Ibnu `Asyur. Selama disana ia banyak bertemu dan 
belajar kepada guru-guru yang juga merupakan para ulama yang terkenal 
pada zamannya. Berbagai ilmu ia dapatkan dari guru yang berbeda 
sehingga menjadikannya banyak memiliki guru. Dalam bidang Al-Qur’an 
ia belajar kepada Syekh Abdul Qadir At-Tamimi. Dalam bahasa Arab, ia 
belajar pada Muhammad An-Nakhly, Syekh Muhammad Shalih, dan Amru 
Ibnu `Asyur. Dalam bidang hadits, ia belajar pada Syekh Muhammad An-
Najar. Dalam bidang fiqih, ia belajar kepada Syekh Muhammad Thahir 
Ja’far dan Syekh Muhammad Al-’Arabi ad-Dur’i.  

Banyaknya guru dari Ibnu `Asyur menjadikannya sosok yang haus 
akan ilmu pengetahuan, sehingga menjadikannya murid paling unggul. 



 Annisa Nurfadila, Salim Bella Pili, Asep Deni 

  

306                   Jurnal Penelitian Ilmu Ushuluddin | Vol. 5 No. 3 (Agustus 2025) 

Kecerdasannya tersebut mengantarnya pada berbagai ijazah keilmuan dari 
ulama seperti Syekh Muhammad Al-Aziz Bu’atur, Syekh Mahmud bin Al-
Khaujah, Syekh Salim Buhajib, dan Amru bin Asy-Syeikh (Al-Hasani, 1995). 
Tak hanya itu, keilmuannya tersebut menjadikan karirnya berkutat dalam 
bidang pendidikan dan keislaman. Ia juga memiliki banyak murid yang 
berkualitas seperti Syekh Abdul Hamid dan Muhammad Al-Fadhil Ibnu 
`Asyur. Adapun dalam bidang keislaman, ia menjabat sebagai qadhi (hakim) 
di Tunisia pada tahun 1913, kemudian di tahun 1927 ia diangkat menjadi 
pemimpin mufti. Hal tersebut menjadikannya sebagai salah satu ulama 
besar dari Tunisia (’Asyur, 2006). 

Sebagai seorang yang berkecimpung dalam dunia pendidikan, ia juga 
produktif dalam menghasilkan karya tulis dalam berbagai bidang ilmu. 
Dalam bidang syariat agama, ia menulis Tafsir at-Tahrir wa at-Tanwir. Dalam 
bidang fiqih ia menulis Maqaṣid asy-Syari’ah al-Islamiyyah. Dalam bidang 
hadits ia menulis Kasyfu al-Mughty min al-Ma’ani wal Alfadz al-Waqi`ah fi al-
Muwattha’. Dalam bidang sastra dan bahasa Arab ia menulis Ushul al-Insya’ 
wa al-Khithabah. Dalam bidang pemikiran Islam ia menulis Ushul an-Nizham 
al-Ijtima’i fi al-Islam. Selain itu, masih banyak karya lainnya yang dihasilkan 
oleh Ibnu `Asyur baik yang telah diterbitkan maupun berbentuk makalah-
makalah. Berbagai macam karyanya ini menunjukkan bahwa Ibnu `Asyur 
merupakan salah seorang ulama yang ahli dalam berbagai ilmu. Pada 
akhirnya, kepribadian tersebut mengantarkan Ibnu `Asyur menjadi ulama 
besar di Tunisia hingga ia wafat pada bulan Rajab tahun 1973 M/1393 H 
yang kemudian dimakamkan di Al-Zalaj (Al-Khaujah, 2004). 

3. Selayang Pandang Tafsir at-Tahrir wa at-Tanwir 

Salah satu karya fenomenal dari Ibnu `Asyur adalah Tafsir at-Tahrir 
wa at-Tanwir dengan judul lengkap nama Tahrir al-Ma’na asy-Syadid wa 
Tanwir al-’Aqlu al-Jadid min Tafsir al-Kitab al-Majid (Eka, 2024). Penamaan ini 
berdasar pada latar belakang sosio-politiknya, yakni at-tahrir yang berarti 
pembebasan yang menggambarkan pembebasan tafsir dari penafsiran 
tradisi lama. Sedangkan at-tanwir yang berarti penerangan, merupakan 
gambaran upaya tafsir ini sebagai penerang bagi para pembacanya dalam 
memahami makna ayat-ayat Al-Qur’an (’Asyur, 1984). 

Latar belakang penulisan tafsir ini berawal dari keinginan pribadi 
Ibnu `Asyur (Nur, 2020). Akan tetapi keinginannya tersebut tak berjalan 
mulus karena ia harus menjadi bagian dari perjuangan masyarakat Tunisia 
pada masa itu. Posisinya sebagai ulama besar di Tunisia dicabut oleh 
pemerintahan Tunisia karena perlawanannya terhadap pemerintah. 
Setelah masa perjuangannya selesai, akhirnya keinginannya tersebut dapat 
ditunaikan. Keinginan ini berasal dari niat Ibnu `Asyur yang ingin 
mengantar masyarakat pada kebahagiaan dunia dan akhirat melalui 
penjelasan makna dan kandungan Al-Qur’an. Keinginannya untuk menulis 



GAMIS sebagai Formulasi Tasawuf Modern: Studi atas Tarekat Idrisiyyah 

 
 

Jurnal Penelitian Ilmu Ushuluddin | Vol. 5 No. 3 (Agustus 2025)                   307 

tafsir mulai diwujudkan pada tahun 1341 H/1922 M saat ia memulai 
penulisan tafsirnya (Al-Hamid, 2015). 

Selama masa penulisan tafsir tersebut, Tunisia sedang berada dalam 
periode pembaharuan di berbagai bidang. Pembaharuan ini tentu 
memberikan pengaruh terhadap perkembangan pemikiran Ibnu `Asyur. 
Setidaknya terdapat tiga faktor yang memengaruhi hal tersebut, yakni 
pembaharuan sistem pendidikan di al-Zaitunah, perubahan yang digagas 
oleh Khairuddin al-Tunisi, dan munculnya gagasan pembaharuan yang 
dicetus oleh Jamaluddin al-Afgani dan Muhammad Abduh. Faktor 
pembaharuan dari al-Afgani dan Abduh menjadi faktor paling 
berpengaruh pada pemikiran Ibnu `Asyur. Antusiasnya yang besar 
terhadap pembaharuan menjadikan Ibnu `Asyur mempelajari kitab al-
Muwafaqat karya asy-Syatibi dalam bidang kajian maqashid asy-syari’ah 
(Firdaus, 2023). 

Ibnu `Asyur dengan tegas menyatakan bahwa penulisan kitab 
tafsirnya merupakan hasil analisis yang mendalam terhadap karya tafsir 
sebelumnya yang didominasi oleh al-ma’tsur yang tanpa disertai kritikan 
mendalam (Asfar, 2022). Dalam hal ini, `Asyur menekankan bahwa Al-
Qur’an juga harus dipahami dari segi permasalahan ilmiah. Akan tetapi ia 
menyatakan pendapat tersebut bukanlah pandangan pribadinya secara 
mutlak, melainkan ia juga menyebutkan kemungkinan ulama lain 
berpandangan sama. Oleh karena itu, penulisan tafsir ini dilandasi oleh 
kecintaan Ibnu `Asyur terhadap Islam dan para pemeluknya, serta 
kecintaannya pada ilmu pengetahuan (Mauluddin, 2023). Penulisan kitab 
tafsirnya ini berlangsung selama 39 tahun yang berakhir pada tahun 1380 
H/1961 M (Al-Hamid, 2015). 

4. Manhaj al-Khash Tafsir at-Tahrir wa at-Tanwir 
Ibnu `Asyur dalam menuliskan penafsirannya terhadap ayat Al-

Qur’an di Tafsir at-Tahrir wa at-Tanwir, ia menggunakan beberapa manhaj 
al-khash (Harahap & Shofa, 2025). Di antara ragam manhaj al-khash yang 
digunakan oleh Ibnu `Asyur dalam tafsirnya ialah sebagai berikut ini: 

a) Sebelum memulai penafsirannya terhadap suatu surah, Ibnu `Asyur 
terlebih dahulu menguraikan profil surah yang akan ditafsirkan. 

Profil surah yang dituliskan oleh Ibnu ̀ Asyur dalam tafsirnya diawali 
dengan penulisan lafaz basmalah yang disertai dengan penyebutan nama 
surah yang akan ditafsirkan. Pada bagian berikutnya, Ibnu `Asyur 
menguraikan hal-hal berikut ini dalam tafsirnya yang berkaitan dengan 
profil surah (`Asyur, 1984): 

1) Membahas penamaan surah tersebut dengan merujuk pada mushaf Al-
Qur’an, riwayat, kitab hadits, pendapat mufasir, atau pendapat dalam 
kitab ‘ulum Al-Qur’an. Dalam uraiannya, Ibnu `Asyur memang tidak 



 Annisa Nurfadila, Salim Bella Pili, Asep Deni 

  

308                   Jurnal Penelitian Ilmu Ushuluddin | Vol. 5 No. 3 (Agustus 2025) 

mengutip suatu riwayat yang menyatakan alasan penamaan suatu 
surah. Akan tetapi, tujuan dari penggunaan riwayat yang 
menyebutkan nama sebuah surah bertujuan untuk menunjukkan 
bahwa penamaan surah bersifat tauqifi, yakni telah ditentukan sejak 
masa Nabi saw. 

2) Membahas penentuan makkiyah atau madaniyyah dari suatu surah 
dengan merujuk pada pendapat jumhur ulama, para sahabat, atau 
pendapat ulama tertentu seperti halnya pendapat dari Ibnu `Athiyyah. 
Dalam penentuan ini, Ibnu `Asyur terkadang menyepakati pendapat 
jumhur ulama sebagaimana penentuan surah al-Qamar sebagai surah 
makkiyyah. Di sisi lain, terkadang Ibnu `Asyur memberikan 
pandangannya apabila terdapat perbedaan pendapat dalam penentuan 
tersebut sebagaimana penentuan surah al-Hadid. 

3) Membahas tartib an-nuzul dari suatu surah dengan menggunakan 
pendapatnya sendiri atau mengutip pendapat ulama lain seperti Jabir 
bin Zaid. 

4) Membahas jumlah ayat dari suatu surah dengan merujuk pada 
pendapat Ahli Mekah, Ahli Madinah, Ahli Syam, Ahli Kufah, dan Ahli 
Bashrah. Di antara mereka terdapat perbedaan pendapat terkait 
jumlah hitungan ayat dalam suatu surah, dan Ibnu `Asyur menuliskan 
keseluruhan pendapat tersebut tanpa disertai penjelasan apapun. 
Adapun jumlah hitungan ayat yang digunakan oleh Ibnu `Asyur dalam 
tafsirnya merujuk pada hitungan dari Ahli Kufah. 

5) Membahas asbab an-nuzul dari suatu surah dengan merujuk pada 
riwayat dari al-Wahidi. Dalam pembahasan ini, Ibnu `Asyur hanya 
menuliskan asbab an-nuzul pada surah-surah yang memang terdapat 
riwayat yang menyertainya. Dalam juz 27 ini Ibnu `Asyur hanya 
menuliskan riwayat asbab an-nuzul dari surah an-Najm, al-Qamar, 
dan ar-Rahman saja. 

6) Membahas waktu turunnya suatu surah dengan merujuk pada riwayat 
yang berkaitan dengannya. Dalam hal ini, Ibnu `Asyur tidak 
memberikan perhatian khusus sehingga penulisan terkait waktu 
turunnya surah hanya terdapat pada surah tertentu saja. Misalnya 
dalam juz 27 ini Ibnu `Asyur hanya menuliskannya pada profil dari 
surah al-Qamar dan al-Hadid saja. 

7) Membahas fadilah dan gambaran umum dari suatu surah menurut 
pandangannya sendiri. Hal ini juga menjadi bagian tambahan dari 
uraian profil surah, sehingga Ibnu `Asyur hanya menuliskannya pada 
surah tertentu. Dalam juz 27 ini Ibnu `Asyur hanya membahas hal 
tersebut dalam profil surah al-Waqi’ah dan al-Hadid saja. 

b) Ibnu `Asyur juga menuliskan tujuan-tujuan yang terkandung dalam 
suatu surah sebelum ia menafsirkan surah tersebut dalam bagian yang 
terpisah. 



GAMIS sebagai Formulasi Tasawuf Modern: Studi atas Tarekat Idrisiyyah 

 
 

Jurnal Penelitian Ilmu Ushuluddin | Vol. 5 No. 3 (Agustus 2025)                   309 

Setelah menguraikan profil surah, Ibnu `Asyur tidak langsung 
melanjutkan penulisannya pada penafsiran ayat. Akan tetapi Ibnu `Asyur 
menuliskan tujuan-tujuan dari suatu surah dalam bagian terpisah sebelum 
masuk pada penafsiran. Dalam hal ini, Ibnu `Asyur menuliskan judul agrad 
hadzihi as-surah untuk menunjukkan tujuan-tujuan surah yang ditafsirkan. 
Ibnu `Asyur menuliskan tujuan setiap surah berdasarkan pendapatnya 
sendiri yang merujuk pada isi dari surah yang ditafsirkan (`Asyur, 1984). 

c) Dalam menafsirkan ayat, Ibnu `Asyur terkadang mengelompokkan 
ayat-ayat tersebut atau menafsirkan satu per satu ayat secara terpisah. 

Dalam penafsirannya, Ibnu `Asyur mengelompokkan ayat-ayat yang 
akan ditafsirkan sesuai dengan urutan ayatnya. Pada beberapa bagian 
lainnya, terkadang Ibnu `Asyur hanya menafsirkan satu ayat secara 
terpisah. Pengelompokkan ayat ini dilakukan oleh Ibnu `Asyur untuk 
menunjukkan bahwa rangkaian ayat tersebut memiliki keterkaitan satu 
sama lain. Dalam penafsiran ayat yang berkelompok, Ibnu `Asyur tetap 
menjelaskan ayat-ayat tersebut sesuai dengan urutannya. Perbedaan yang 
terlihat dari penafsiran ayat yang berkelompok dengan satu ayat yang 
terpisah nampak pada kedalaman pembahasannya. Ibnu ̀ Asyur cenderung 
menafsirkan ayat yang berkelompok dengan uraian yang cukup singkat 
(`Asyur, 1984). 

d) Ibnu `Asyur seringkali menggunakan ayat Al-Qur’an dari surah yang 
lain ketika menafsirkan suatu ayat. 

Dalam penafsiran ayat-ayat di juz 27, dapat ditemukan banyak ayat-
ayat dari surah yang terdapat dalam juz lain yang digunakan oleh Ibnu 
`Asyur. Penggunaan ayat-ayat Al-Qur’an dari surah lain ini bertujuan 
sebagai tafsiran dari ayat yang sedang dibahas atau sekedar menunjukkan 
kesamaan ayat yang dibahas dengan ayat di surah lainnya. Ayat Al-Qur’an 
yang digunakan sebagai penjelasan makna dari ayat yang sedang dibahas 
misalnya terdapat dalam penafsiran QS al-Waqi’ah ayat 10. Dalam 
penafsiran ayat tersebut, Ibnu `Asyur ketika menjelaskan lafaz as-sabiquna 
bisa bermakna dua hal sebagaimana yang dijelaskan dalam QS at-Taubah 
dan QS al-Mu’minun seperti redaksi berikut ini (`Asyur, 1984). 

فيجوز أن يكون و السابقون ، مستعملا في المبادرة والاسراع الى الخير في الدين كما في قوله تعالى ، والسابقون ”
مستعملا في المغالبة في تحصيل الخير كقوله  ويجوز أن يكون . الأولون من المهاجرين والأنصار ، في سورة براءة 

 ”تعالى ، أولئك يسارعون في الخيرات وهم لها سابقون ، في سورة المؤمنين
 
Adapun ayat Al-Qur’an yang digunakan untuk menunjukkan 

kesamaan dapat dilihat contohnya dalam penafsiran QS ath-Thur ayat 37, 
Ibnu `Asyur menggunakan ayat dari QS Shad dan QS az-Zukhruf dengan 
redaksi berikut ini (`Asyur, 1984). 



 Annisa Nurfadila, Salim Bella Pili, Asep Deni 

  

310                   Jurnal Penelitian Ilmu Ushuluddin | Vol. 5 No. 3 (Agustus 2025) 

 

                                                                                                 فقوله تعالى هنا ( أم عندهم خزائن ربك ) هو كقوله في سورة ص » أأ نزل عليه الذكر من بيننا بل هم في شك  ”
م عندهم خزائن رحمة ربك العزيز الوهاب ( وقوله في سورة الزخرف » أهم من ذكري بل لما يذوقوا عذاب أ

 ”يقسمون رحمة ربك
 
Berdasarkan contoh-contoh di atas, Ibnu `Asyur dalam hal 

penggunaan ayat Al-Qur’an untuk penafsiran ayat lainnya tidak berdasar 
pada riwayat-riwayat. Oleh karena itu, penafsiran suatu ayat dengan 
menggunakan ayat lainnya dijelaskan oleh Ibnu `Asyur berdasar pada 
kedalaman pemahamannya terhadap ayat-ayat Al-Qur’an (`Asyur, 1984). 

e) Dalam penafsirannya, Ibnu `Asyur juga menggunakan riwayat-
riwayat baik dari Nabi saw., sahabat, atau para tabiin. 

Dalam penafsirannya di juz 27, Ibnu `Asyur cukup banyak mengutip 
riwayat yang berkaitan dengan ayat yang dibahas. Dalam hal ini, riwayat-
riwayat tersebut digunakan Ibnu `Asyur untuk menunjukkan penafsiran 
Nabi saw., sahabat, atau tabiin terhadap suatu ayat. Terkadang juga 
riwayat tersebut digunakan untuk menjelaskan beberapa hal yang 
maknanya terdapat dalam suatu riwayat, meskipun riwayat tersebut tidak 
berkaitan dengan ayat yang ditafsirkan. Salah satu contoh penggunaan 
riwayat Nabi saw. ialah pada penafsiran QS al-Waqi’ah ayat 46 dalam 
penjelasan makna al-’azhim dengan redaksi berikut ini (`Asyur, 1984). 

 

ث العظيم هو الإشراك بالله . وفي حديث ابن مسعود  والعظيم : القوي في نوعه ، أي الذنب الشديد والحن”
أنه قال : قلت : يا رسول الله أي الذنب أعظم ؟ قال : أن تدعو لله ندا وهو خلقك ، وقال تعالى ، إن  

 ”الشرك لظلم عظيم
 
Adapun contoh penggunaan riwayat dari sahabat dapat dilihat dalam 

penafsiran QS al-Qamar ayat 24 pada penjelasan lafaz as-su’ur yang 
berdasar pada perkataan Ibnu Abbas berikut ini. 

عليه من بيننا ، تعليل للاستفهام   الذكر ألقي » وجملة. وفسر ابن عباس السعر بالعذاب على أنه جمع سعير”
 ”الإنكاري

 
Sedangkan  penggunaan riwayat dari tabiin dapat dilihat dalam 

penafsiran QS adz-Dzariyat ayat 56, Ibnu `Asyur mengutip riwayat dari 
Mujahid dan Zaid bin Aslam dengan redaksi berikut ini. 

 

 ”وعن مجاهد وزيد بن أسلم تفسير قوله : إلا ليعبدون « بمعنى : إلا لأمرهم وأنهاهم”
 



GAMIS sebagai Formulasi Tasawuf Modern: Studi atas Tarekat Idrisiyyah 

 
 

Jurnal Penelitian Ilmu Ushuluddin | Vol. 5 No. 3 (Agustus 2025)                   311 

Berdasarkan contoh-contoh di atas, Ibnu `Asyur tetap memberikan 
ruang untuk riwayat-riwayat dari Nabi saw., sahabat, dan tabiin sebagai 
sumber al-ma’tsur dalam penafsirannya. Dalam hal ini, Ibnu `Asyur 
menggunakan riwayat-riwayat tersebut juga digunakan sebagai penjelasan 
tambahan dari penafsiran yang telah ia tuliskan terhadap suatu ayat 
(`Asyur, 1984). 

f) Apabila terdapat ragam qira’at terhadap suatu ayat, maka Ibnu 
`Asyur akan menguraikan hal tersebut dalam penafsirannya. 

Dalam penafsirannya di juz 27, Ibnu `Asyur cukup banyak 
menguraikan ragam qira’at yang terdapat dalam suatu ayat. Setiap ragam 
qira’at tersebut dituliskan oleh Ibnu `Asyur keseluruhannya dimulai dari 
qira’at berdasar jumhur ulama kemudian qira’at dari pendapat ahli yang 
lainnya. Dalam hal ini, Ibnu `Asyur menjelaskan bahwa ragam qira’at 
adakalanya tidak berpengaruh pada penafsiran atau dapat berpengaruh 
pada pemaknaan suatu ayat (’Asyur, 1984). Salah satu contoh ragam qira’at 
yang tidak berpengaruh terhadap pemaknaan ayat dapat dilihat dalam 
penafsiran QS al-Qamar ayat 11 berikut ini (`Asyur, 1984). 

 

بتخفيف التاء . وقرأه ابن عامر بتشديدها على المبالغة . والفتح بمعنى شدة هطول وقرأ الجمهور ) ففتحنا ( ”
 ”المطر

 
Adapun contoh ragam qira’at yang dapat berpengaruh pada 

pemaknaan ayat dapat dilihat dalam penafsiran QS adz-Dzariyat ayat 46 
berikut ini. 

 

دير ) اذكر ( ، أو بفعل محذوف يدل عليه ما ذكر من القصص قبله ، قرأ الجمهور » وقوم ، بالنصب بتق”
تقديره : وأهلكنا قوم نوح ، وهذا من عطف الجمل وليس من عطف المفردات وقرأه أبو عمرو وحمزة والكسائي 

 ”ويعقوب وخلف بالجر عطفا على » ثمود « على تقدير : وفي قوم نوح
 
Berdasarkan contoh-contoh di atas, dapat dilihat ketika ragam qira’at 

tidak berpengaruh pada penafsiran maka Ibnu `Asyur hanya memberikan 
uraian singkat dan tidak menunjukkan perbedaan makna. Adapun pada 
ragam qira’at yang berpengaruh pada penafsiran, maka Ibnu `Asyur 
memberikan uraian penjelasan yang menunjukkan perbedaan makna dari 
kedua qira’at yang terdapat dalam suatu ayat (`Asyur, 1984). 

g) Ibnu `Asyur menerapkan teori munasabah ayat dan surat dalam 
penafsirannya. 

Teori munasabah antar ayat dan antar surah diterapkan oleh Ibnu 
`Asyur dalam penafsirannya di juz 27 ini. Hal ini berbeda dengan 



 Annisa Nurfadila, Salim Bella Pili, Asep Deni 

  

312                   Jurnal Penelitian Ilmu Ushuluddin | Vol. 5 No. 3 (Agustus 2025) 

penggunaan ayat Al-Qur’an lain sebagai bagian dari penafsirannya, karena 
Ibnu `Asyur menjelaskan munasabah dari suatu ayat dalam bentuk satu 
paragraf uraian penjelasan. Salah satu contoh penerapan munasabah antar 
surah dapat dilihat pada penafsiran awal surah ath-Thur yang berkaitan 
dengan akhir surah adz-Dzariyat sebagaimana penjelasan Ibnu `Asyur 
dalam redaksi berikut ini. 

 

الأمور المقسم بها للمقسم عليه أن هذه الأشياء المقسم بها من شؤون   القسم للتأكيد وتحقيق الوعيد، ومناسبة”
 ”بعثة موسى عليه السلام الى فرعون وكان هلاك فرعون ومن معه من جراء تكذيبهم موسى عليه السلام
 
Adapun contoh penerapan munasabah antar ayat dapat dilihat dalam 

penafsiran QS ar-Rahman ayat 19-20 dengan redaksi berikut ini. 
 

ومناسبة ذكره عقب ما قبله أنه لما ذكر أنه سبحانه رب المشرقين ورب المغربين وكانت الأبحر والأنهار في  ”
 ”جهات الأرض ناسب الانتقال إلى الاعتبار بخلقهما والامتنان بما أودعهما من منافع الناس

 
Berdasarkan contoh-contoh di atas, dapat menunjukkan bahwa Ibnu 

`Asyur berupaya untuk menjaga keserasian hubungan-hubungan yang 
terdapat dalam Al-Qur’an. Terkait penjelasan munasabah dalam 
penafsirannya, Ibnu `Asyur terkadang menuliskannya dalam uraian 
singkat sebagaimana contoh di atas (`Asyur, 1984). 

h) Syair-syair Arab menjadi salah satu hal yang digunakan Ibnu `Asyur 
ketika menafsirkan suatu ayat. 

Ibnu ̀ Asyur dalam menafsirkan suatu ayat menggunakan media syair 
Arab sebagai salah satu alat bantu. Syair-syair Arab ini digunakan oleh 
Ibnu `Asyur untuk menjelaskan makan lafaz yang dinilai gharib dari suatu 
ayat. Dalam penafsirannya di juz 27, Ibnu `Asyur cukup banyak mengutip 
syair Arab dari beberapa penyair seperti Nabighah, Antarah, al-
Mutalammis, Imru’ al-Qais, al-A’sya, Amr bin Kultsum, al-Mutanabbi, 
Labid bin Rabi’ah, serta beberapa penyair lainnya. Salah satu contoh 
penggunaan syair Arab dalam menjelaskan suatu ayat dapat dilihat pada 
penafsiran QS al-Waqi’ah ayat 56, yakni Ibnu `Asyur mengutip sebuah 
syair dari Amr bin Kultsum berikut ini. 

 

والنزل بضم النون وضم الزاي وسكونها ما يقدم للضيف من طعام . وهو هنا تشبيه تهكمي كالاستعارة ”
 التهكمية في قول عمرو بن كلثوم:

 فعجلنا القرى أن تشتمونا    نزلتم منزل الأضياف منا
 ”قبيل الصبح مرداة طحونا    ناكم فعجلنا قراكمقري



GAMIS sebagai Formulasi Tasawuf Modern: Studi atas Tarekat Idrisiyyah 

 
 

Jurnal Penelitian Ilmu Ushuluddin | Vol. 5 No. 3 (Agustus 2025)                   313 

 
Berdasarkan contoh tersebut, terlihat bahwa syair Arab tersebut 

digunakan oleh Ibnu `Asyur untuk menjelaskan sebuah makna lafaz agar 
lebih mudah dipahami. Melalui syair Arab, Ibnu `Asyur berupaya untuk 
menunjukkan penggunaan suatu lafaz dari penuturnya langsung, yakni 
bangsa Arab. Syair-syair yang dituliskan oleh Ibnu `Asyur dalam tafsirnya 
ini bisa dalam bentuk sebaris atau sebait syair (`Asyur, 1984). 

i) Dalam menafsirkan ayat, Ibnu `Asyur menguraikan penjelasan dari 
segi kebahasaan yang terkandung dalam ayat tersebut. 

Salah satu ciri khas yang ditonjolkan Ibnu `Asyur dalam 
penafsirannya ialah kedalaman pembahasan dari segi kebahasaan. Dalam 
menafsirkan suatu ayat, Ibnu `Asyur seringkali menguraikan 
penjelasannya dari segi kebahasaan terlebih dahulu sebelum masuk pada 
konteks ayat. Pembahasan kebahasaan yang dijelaskan Ibnu `Asyur dalam 
tafsirnya meliputi penjelasan mufradat (kosa kata), nahwu (tata bahasa), dan 
sharaf (bentuk kata). Salah satu contoh pembahasan mufradat dalam 
tafsirnya ini dapat dilihat pada penafsiran QS ath-Thur ayat 20 terkait lafaz 
hur dengan redaksi berikut ini (`Asyur, 1984). 

 

                                                                                  ساء المؤمنين في الجنة ، وهن  النساء اللاتي كن أزواجا لهم في الدنيا إن كن مؤمنات ومن يخلقهن وحور : صفة لن”
الله في الجنة لنعمة الجنة وحكم نساء المؤمنين اللاتي هن مؤمنات ولم يكن في العمل الصالح مثل أزواجهن في 

ا الجنة أنتم وأزواجكم تحبرون ( ي سورة الحاقهن بأزواجهن في الدرجات في الجنة تقدم عند قوله تعالى ) ادخلو 
 ”الزخرف وما يقال فيهن يقال في الرجال من أزواج النساء الصالحات

 
Kemudian contoh pembahasan nahwu dalam tafsirnya dapat dilihat 

pada penafsiran QS adz-Dzariyat ayat 47 terkait penggunaan lafaz inna 
dengan redaksi berikut ini. 

 

وأكد الخبر بحرف ) إن ( لتنزيل المخاطبين منزلة من ينكر سعة قدرة الله تعالى إذ أحالوا إعادة المخلوقات بعد  ”
 ”بلاها

 
Adapun contoh pembahasan sharaf dalam tafsirnya ini dapat dilihat 

pada penafsiran QS al-Qamar ayat 4 terkait mashdar mimi dengan redaksi 
berikut ini. 

 

والمزدجر : مصدر ميمي، وهو مصاغ بصيغة اسم المفعول الذي فعله زائد على ثلاثة أحرف ، ازدجره بمعنى ”
ل بدل من تاء الافتعال التي تبدل بعد الزاي إلا مثل ازداد ، أي زجره ، ومادة الافتعال فيه للمبالغة . والدا



 Annisa Nurfadila, Salim Bella Pili, Asep Deni 

  

314                   Jurnal Penelitian Ilmu Ushuluddin | Vol. 5 No. 3 (Agustus 2025) 

ما فيه مانع لهم من ارتكاب ما ارتكبوه . والمعنى : ما هو زاجر لهم فجعل الازدجار مظروفا فيه مجازا للمبالغة 
 ”وة في ملازمته له على طريقة التجريد كقوله تعالى و لقد كان لكم في رسول الله أسوة حسنة ، أي هو أس
 
Berdasarkan contoh-contoh di atas, dapat terlihat perhatian khusus 

Ibnu `Asyur terhadap pembahasan kebahasaan dalam penafsirannya. 
Penjelasan yang berkaitan dengan isim, fi’il, dan harf menjadi bagian-bagian 
yang mewarnai penafsirannya. Tak hanya itu, penjelasan dari segi 
kebahasaan ini juga menjadi pondasi utama dalam uraian penafsirannya. 
Penjelasan dari segi kebahasaan ini juga dapat menunjukkan bahwa Ibnu 
`Asyur dalam penafsirannya dominan mengkaji teks untuk menuju 
konteks yang dimaksud. Artinya sebelum menjelaskan konteks suatu ayat, 
Ibnu `Asyur terlebih dahulu menguraikan makna-makna lafaz satu per 
satu dari segi kebahasaan yang meliputi ayat tersebut (`Asyur, 1984). 

j) Ibnu `Asyur juga memberikan penjelasan terkait balagah yang 
terkandung dalam suatu ayat. 

Dalam salah satu mukadimah tafsirnya Ibnu `Asyur menyatakan 
bahwa keindahan bahasa Al-Qur’an dalam perspektif balagah merupakan 
salah satu bentuk dari kemukjizatan Al-Qur’an (’Asyur, 1984). Dalam 
penafsirannya di juz 27 ini Ibnu `Asyur menguraikan penjelasan dari segi 
balagah yang terkandung dalam suatu ayat. Kaidah balagah seperti tasybih, 
majaz, kinayah, isti’arah dan lainnya mewarnai penafsiran yang dilakukan 
oleh Ibnu `Asyur. Salah satu contoh pembahasan balagah dalam tafsirnya 
dapat dilihat pada penafsiran QS al-Waqi’ah ayat 60 terkait isti’arah dengan 
redaksi berikut. 

 

لمة و بينكم وبهذا كان في قوله : بينكم الموت و استعارة مكنية إذ شبه الموت بمقسوم ورمز الى المشبه به بك”
، الشائع استعمالها في القسمة ، قال تعالى و أن الماء قسمة بينهم .. وفي هذه الاستعارة كناية عن كون الموت  

 ”فائدة ومصلحة للناس أما في الدنيا لثلا تضيق بهم الأرض والأرزاق وأما في الآخرة فللجزاء الوفاق
 
Berdasarkan contoh tersebut, dapat dilihat bagaimana cara Ibnu 

`Asyur menguraikan keindahan bahasa Al-Qur’an dengan ilmu balagah. 
Ibnu `Asyur menjelaskan kiasan-kiasan yang terkandung dalam suatu ayat 
dengan pemahamannya sendiri. Hal ini juga dapat menunjukkan 
kedalaman Ibnu `Asyur dalam bidang bahasa dan keindahan sastranya 
(`Asyur, 1984). 

k) Dalam penafsirannya Ibnu `Asyur juga merujuk pada beberapa 
mufasir atau ulama lainnya ketika menjelaskan suatu ayat. 

Pendapat ulama atau mufasir yang dirujuk oleh Ibnu `Asyur dalam 
tafsirnya bertujuan untuk menjelaskan berbagai hal. Beberapa di antaranya 



GAMIS sebagai Formulasi Tasawuf Modern: Studi atas Tarekat Idrisiyyah 

 
 

Jurnal Penelitian Ilmu Ushuluddin | Vol. 5 No. 3 (Agustus 2025)                   315 

seperti pendapat terkait profil surah, penafsiran mufasir lain terhadap 
suatu ayat, pendapat ulama ahli bahasa tentang makna suatu lafaz, atau 
pendapat para ahli fiqih tentang ayat-ayat hukum. Pendapat-pendapat 
tersebut digunakan Ibnu `Asyur sebagai penguat, pembanding, atau untuk 
dikritisi. Mufasir lainnya seperti ath-Thabari dan al-Qurthubi banyak 
digunakan pendapatnya oleh Ibnu `Asyur. Kemudian dari segi kebahasaan, 
Ibnu ̀ Asyur terkadang merujuk pada ahli bahasa seperti Raghib al-Isfahani 
dan az-Zamakhsyari. Adapun dalam pendapat fiqih, Ibnu `Asyur 
seringkali mengadakan perbandingan mazhab terkait suatu hukum. Salah 
satu contoh penggunaan pendapat ulama lain dalam tafsirnya dapat dilihat 
pada penafsiran QS ath-Thur ayat 4 yang salah satu penjelasannya 
mengutip pada Tafsir ath-Thabari berikut ini (`Asyur, 1984). 

 

يدخله كل يوم سبعون ألف ملك  وفي الطبري : أن عليا سئل : ما البيت المعمور ؟ فقال : » بيت في السماء  ”
لا يعودون إليه أبدا ، يقال : له الصراح ( ( بضم الضاد المعجمة وتخفيف الراء وحاء مهملة ( ، وأن مجاهدا 
والضحاك و ابن زيد قالوا مثل ذلك . وعن قتادة أن النبي صلى الله عليه وسلم قال : و هل تدرون ما البيت المعمور ؟ قال : 

، إلى آخر الخبر . وثمة أخبار كثيرة متفاوتة في أن في السماء موضعا يقال  فإنه مسجد في السماء تحته الكعبة 
 ”له : البيت المعمور ، لكن الروايات في كونه المراد من هذه الآية ليست صريحة

 
Berdasarkan contoh tersebut dapat dilihat bahwa terkadang Ibnu 

`Asyur menuliskan pendapat mufasir lain secara keseluruhan. Akan tetapi 
pada contoh yang lain, terkadang Ibnu `Asyur hanya mengutip potongan 
penjelasan dari para ulama yang berkaitan dengan ayat yang sedang 
ditafsirkan. Ibnu `Asyur memasukkan pendapat para ulama dengan tujuan 
untuk memperkaya dan memperjelas penafsirannya terhadap suatu ayat 
(`Asyur, 1984). 

 
 

l) Ibnu `Asyur terkadang menafsirkan suatu ayat yang mengandung 
isyarat ilmiah dengan sudut pandang sains yang sederhana. 

Dalam tafsirnya, Ibnu `Asyur menggunakan sudut pandang sains 
sebagai salah satu alat bantu untuk menjelaskan makna ayat. Penjelasan 
dengan sudut pandang sains ini dilakukan oleh Ibnu ̀ Asyur pada ayat-ayat 
yang mengandung isyarat ilmiah dengan uraian yang tidak terlalu 
mendalam. Dalam juz 27 ini memang tidak banyak ditemukan ayat yang 
mengandung isyarat ilmiah, akan tetapi salah satu contohnya dapat dilihat 
pada penafsiran QS ar-Rahman ayat 19-20 tentang pertemuan dua laut. 
Ibnu `Asyur menjelaskan hal tersebut dengan sudut pandang sains seperti 
berikut ini. 

 



 Annisa Nurfadila, Salim Bella Pili, Asep Deni 

  

316                   Jurnal Penelitian Ilmu Ushuluddin | Vol. 5 No. 3 (Agustus 2025) 

والمراد بالبرزخ الذي بينهما : الفاصل بين الماءين الحلو والملح بحيث لا يغير أحد البحرين طعم الآخر بجواره. ”
وذلك بما في كل ماء منهما من خصائص تدفع عنه اختلاط الآخر به. وهذا من مسائل الثقل النوعي . وذكر 

البرزخ وهو معنى لا يبغيان ، أي لا يبغي أحدهما على الآخر ، أي لا   البرزخ تشبيه بليغ ، أي بينهما مثل
 ”يغلب عليه فيفسد طعمه فاستعير لهذه الغلبة لفظ البغي الذي حقيقته الاعتداء والتظلم

 
Contoh tersebut memberikan gambaran bagaimana Ibnu `Asyur 

menerapkan sudut pandang sains dalam penafsirannya. Penjelasan di atas 
merupakan bagian kecil dari penjelasan Ibnu `Asyur secara keseluruhan 
terkait kelompok ayat tersebut. Makna kedua ayat tersebut apabila dilihat 
secara keseluruhan, maka dapat ditemukan korelasi antara sains dengan 
syariat Islam (`Asyur, 1984). 

m) Ibnu `Asyur menerapkan sistem ruju’ (pengembalian) dalam beberapa 
keadaan tertentu dalam penafsirannya. 

Tafsir at-Tahrir wa at-Tanwir karya Ibnu `Asyur ini secara umum 
menggunakan metode tahlili, sehingga penafsirannya terhadap suatu ayat 
dapat terlihat begitu rinci. Akan tetapi dalam beberapa ayat lainnya yang 
memiliki kesamaan makna atau penjelasan, maka Ibnu `Asyur tidak 
mengulangi lagi penjelasannya terhadap ayat tersebut. Hal ini juga dapat 
dilihat dalam tafsir juz 27, yakni pada beberapa ayat yang sama dan 
diulang-ulang seperti dalam QS al-Qamar dan QS ar-Rahman. Tak hanya 
persamaan penjelasan dalam satu ayat secara keseluruhan, dalam beberapa 
bagian juga terdapat beberapa penjelasan makna lafaz yang telah dijelaskan 
sebelumnya. Salah satu contohnya pada penafsiran QS al-Hadid ayat 25 
terkait lafaz hadid yang telah dijelaskan oleh Ibnu `Asyur dalam tafsiran QS 
al-Khafi ayat 96 sebagai berikut (`Asyur, 1984).  

 

 ”وقد تقدم ذكر الحديد ومعدنه وصناعته في تفسير قوله تعالى و أتوني زبر الحديد ، في سورة الكهف”
Dalam hal ini, Ibnu `Asyur menerapkan sistem ruju’ pada penjelasan 

sebelumnya. Ibnu `Asyur menuliskan qad taqaddama lalu menyebutkan 
letak penjelasan yang dimaksud saat terdapat pembahasan yang serupa 
sebagaimana contoh di atas. Selain itu, kisah-kisah yang terdapat dalam Al-
Qur’an apabila terdapat kesamaan cerita maka tidak akan dituliskan ulang 
oleh Ibnu `Asyur. Dengan demikian, sistem ruju’ ini bertujuan untuk 
menghindari pembahasan yang berulang-ulang dan dapat berakibat pada 
panjangnya tulisan (`Asyur, 1984). 

n) Dalam penafsirannya, Ibnu `Asyur berupaya menjelaskan aspek 
maqashid yang terkandung dalam suatu ayat. 

Salah satu bidang keahlian Ibnu `Asyur yaitu pemahamannya 
terhadap aspek-aspek maqashidiyyah. Oleh karena itu, dalam tafsirnya ini 



GAMIS sebagai Formulasi Tasawuf Modern: Studi atas Tarekat Idrisiyyah 

 
 

Jurnal Penelitian Ilmu Ushuluddin | Vol. 5 No. 3 (Agustus 2025)                   317 

Ibnu `Asyur juga berupaya mengemukakan aspek maqashidiyyah yang 
terkandung dalam ayat-ayat Al-Qur’an. Aspek maqashid yang dijelaskan 
Ibnu `Asyur dalam penafsirannya dapat berupa maqashid Al-Qur’an atau 
maqashid asy-syari’ah. Adapun penjelasannya terhadap aspek maqashidiyyah 
dilakukan oleh Ibnu `Asyur secara eksplisit atau implisit. Salah satu contoh 
aspek maqashid yang dituliskan secara eksplisit dalam tafsirnya ialah pada 
penafsiran QS ar-Rahman ayat 13 berikut ini (`Asyur, 1984). 

 

والمقصود الأصلي: التعريض بالمشركين وتوبيخهم على أن أشركوا في العبادة مع المنعم غير المنعم ، والشهادة ”
 ”يد المؤمنين ، والتكذيب مستعمل في الجحود والإنكارعليهم بتوح

 
Adapun contoh aspek maqashid yang dituliskan oleh Ibnu `Asyur 

secara implisit dalam tafsirnya ialah pada penafsiran QS adz-Dzariyat ayat 
56-57. Dalam penafsiran kelompok ayat tersebut, aspek maqashid yang 
diungkap oleh Ibnu `Asyur dapat dipahami secara implisit. Berdasarkan 
uraian penafsiran terhadap kelompok ayat tersebut, aspek maqashid yang 
terkandung di dalamnya ialah bahwa tujuan penciptaan manusia dan jin 
adalah untuk beribadah kepada Allah. Adapun tujuan dibalik perintah 
beribadah tersebut terdapat kemaslahatan dan kebaikan bagi manusia dan 
jin itu sendiri dalam kehidupannya (`Asyur, 1984). 

o) Ibnu `Asyur memiliki sifat kritis dan objektif terhadap penafsiran 
terdahulu atau pendapat ulama lainnya dalam hal-hal yang berkaitan 
dengan ayat yang ditafsirkan. 

Dalam penafsirannya, Ibnu `Asyur diketahui memiliki sifat kritis dan 
objektif dalam beberapa hal. Terkait sifat kritisnya, hal tersebut ditujukan 
pada penafsiran-penafsiran terdahulu yang dinilai kurang tepat atau tidak 
diperlukan. Meskipun begitu, Ibnu `Asyur tetap menghargai penafsiran-
penafsiran terdahulu dengan lebih selektif untuk dijadikan rujukan. Untuk 
menunjukkan kritiknya, Ibnu `Asyur menguraikan terlebih dahulu 
penafsiran terdahulu dari mufasir lainnya lalu ia memberikan pendapatnya 
terhadap penafsiran tersebut. Salah satu contoh sifat kritis dalam tafsirnya 
dapat dilihat pada penafsiran QS ar-Rahman ayat 13 yang salah satu 
pembahasannya ialah kritikan terhadap penafsiran banyak mufasir dengan 
redaksi berikut (`Asyur, 1984). 

 

وقال جمهور المفسرين : هو خطاب للإنس والجن ، وهذا بعيد لأن القرآن نزل الخطاب الناس ووعظهم ولم ”
طابهم ، وما ورد في القرآن من وقوع اهتداء نفر من الجن بالقرآن يأت الخطاب الجن ، فلا يتعرض القرآن الخ

في سورة الأحقاب وفي سورة الجن يحمل على أن الله كلف الجن باتباع ما يتبين لهم في إدراكهم ، وقد يكلف  
الفروع    الله أصنافا بما هم أهل له دون غيرهم ، كما كلف أهل العلم بالنظر في العقائد وكما كلفهم بالاجتهاد في



 Annisa Nurfadila, Salim Bella Pili, Asep Deni 

  

318                   Jurnal Penelitian Ilmu Ushuluddin | Vol. 5 No. 3 (Agustus 2025) 

ولم يكلف العامة بذلك فما جاء في القرآن من ذكر الجن فهو في سياق الحكاية عن تصرفات الله فيهم وليس 
 ”التوجيه العمل بالشريعة

 
Adapun sifat objektif yang dimiliki Ibnu `Asyur dalam tafsirnya 

tergambar pada sikapnya yang tidak memihak atau mengunggulkan 
pendapat tertentu. Dalam hal ini, sifat objektif Ibnu `Asyur dapat banyak 
dilihat pada permasalahan-permasalahan fiqih khususnya pada aspek 
perbandingan mazhab. Ibnu `Asyur diketahui bermazhab Maliki, namun 
meskipun demikian ia tidak mengunggulkan mazhab yang dianutnya 
dibanding dengan mazhab lainnya dalam penafsirannya. Ibnu `Asyur 
cenderung menuliskan seluruh pendapat mazhab yang ada dan tidak 
berkomentar apapun terhadap perbedaan tersebut, kemudian ia 
membiarkan pembaca tafsirnya untuk memilih pendapat yang cocok 
dengan mazhabnya. Salah satu contohnya dapat dilihat dalam penafsiran 
QS an-Najm ayat 62 berikut ini. 

 

واختلف العلماء في السجود عند هذه الآية فقال مالك : سجدة النجم ليست من عزائم القرآن ) أي ليست ”
راد أن من سجود القرآن عزائم ومنه غير عزائم في  مما يسن السجود عندها . هذا مراده بالعزائم وليس الم

) عزائم ( وصف کاشف ) ولم ير سجود القرآن في شيء من المفصل ، ووافقه أصحابه عدا ابن وهب قراها  
من عزائم السجود ، هي وسجدة سورة الانشقاق وسجدة سورة العلق مثل قول أبي حنيفة . وفي المنتقى : أنه  

وقال أبو حنيفة : هي من عزائم السجود .. ونسب ابن العربي في أحكام القرآن  قول ابن وهب وابن نافع . 
 ”مثله إلى الشافعي ، وهو المعروف في كتب الشافعية والحنابلة

 
Contoh di atas dapat menunjukkan sifat objektif Ibnu `Asyur yang 

menuliskan perbedaan pendapat dalam mazhab secara keseluruhan. 
Dalam uraiannya, Ibnu `Asyur hanya menuliskan ragam perbedaan 
dengan tidak mengunggulkan salah satu pendapat dari perbedaan tersebut 
(`Asyur, 1984). 

Kesimpulan 
Berdasarkan pembahasan penelitian di atas, maka dapat diketahui 

bahwa Tafsir at-Tahrir wa at-Tanwir ini memiliki lima belas manhaj al-khash 
penulisan Ibnu `Asyur, yang berkaitan dengan metode penggunaan 
sumber tafsir atau metode penulisan tafsirnya. Adapun lima belas manhaj 
al-khash tersebut diantaranya adalah: Ibnu `Asyur terlebih dahulu 
menguraikan profil surah yang akan ditafsirkan sebelum memulai 
penafsirannya; Ibnu `Asyur menuliskan tujuan-tujuan yang terkandung 
dalam suatu surah sebelum ia menafsirkan surah tersebut; Ibnu `Asyur 
terkadang mengelompokkan ayat-ayat tersebut atau menafsirkan satu per 



GAMIS sebagai Formulasi Tasawuf Modern: Studi atas Tarekat Idrisiyyah 

 
 

Jurnal Penelitian Ilmu Ushuluddin | Vol. 5 No. 3 (Agustus 2025)                   319 

satu ayat secara terpisah; Ibnu `Asyur seringkali menggunakan ayat Al-
Qur’an dari surah yang lain ketika menafsirkan suatu ayat; Ibnu `Asyur 
juga menggunakan riwayat-riwayat baik dari Nabi saw., sahabat, atau para 
tabiin; Ibnu `Asyur menguraikan ragam qira’at yang terdapat dalam suatu 
ayat; Ibnu `Asyur menerapkan teori munasabah ayat dan surat dalam 
penafsirannya; Ibnu `Asyur menggunakan syair-syair Arab sebagai salah 
satu alat bantu penafsiran; Ibnu `Asyur menguraikan penjelasan dari segi 
kebahasaan yang terkandung dalam ayat tersebut dengan rinci; Ibnu 
`Asyur memberikan penjelasan terkait balagah yang terkandung dalam 
suatu ayat; Ibnu `Asyur juga merujuk pada beberapa mufasir atau ulama 
lainnya ketika menjelaskan suatu ayat; Ibnu `Asyur terkadang 
menggunakan sudut pandang sains dalam penafsiran ayat yang 
mengandung isyarat ilmiah; Ibnu `Asyur menerapkan sistem ruju’ 
(pengembalian) dalam beberapa keadaan tertentu; Ibnu `Asyur berupaya 
menjelaskan aspek maqashid yang terkandung dalam suatu ayat; Ibnu 
`Asyur memiliki sifat kritis dan objektif terhadap penafsiran terdahulu atau 
pendapat ulama lainnya. 

 
Daftar Pustaka 
’Asyur, M. T. I. (1984). Tafsir at-Tahrir wa at-Tanwir Juz 1. Daar At-

Tunisiyyah. 
’Asyur, M. T. I. (2006). Kasyful Mughtiy minal Ma’ani wal Alfadzul Waqi’ah fil 

Muwattha’. Daar As-Salam. 
`Asyur, M. T. I. (1984). Tafsir at-Tahrir wa at-Tanwir Juz 27. Daar At-

Tunisiyyah. 
Al-Hamid, M. bin I. (2015). At-Taqrib li At-Tafsir At-Tahrir wa At-Tanwir. Dar 

At-Tunisiyyah. 
Al-Hasani, I. (1995). Nadzariyyah al-Maqashid ’inda Al-Imam Muhammad Ath-

Thahir Ibnu ’Asyur. Ma’had Al-’Ilmi lil Fikr Al-Islami. 
Al-Khaujah, M. A.-J. bin. (2004). Syaikhul Islam Al-Imamul Akbar Muhammad 

Ath-Thahir Ibn ’Asyur. Daar Al-Muassasah Manbu’ Li at-Tauzi’. 
Al-Mahaly, M. J. (2024). Metode Penafsiran Ibnu Asyur dalam Menafsirkan 

Al-Qur’an. Mashadiruna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir, 3(3), 141–148. 
https://doi.org/https://doi.org/10.15575/mjiat.v3i3.37130 

Ali, M. H., Octaviana, O., & Zulaiha, E. (2024). Metode Penafsiran 
Abdurrahman bin Nasir as-Sa’di dalam Kitab Taisir al-Karim ar-
Rahman fi Tafsir Kalam al-Mannan pada Juz 30. Ta’wiluna: Jurnal Ilmu 
Al-Qur’an, Tafsir, Dan Pemikiran Islam, 5(2), 304–319. 
https://doi.org/https://doi.org/10.58401/takwiluna.v5i2.1757 

Asfar, K. (2022). Metodologi Tafsir Al-Tahrir Wa Al-Tanwir Karya 
Muhammad Tahir Ibnu ’Asyur. Al Aqwam : Jurnal Studi Al-Quran Dan 
Tafsir, 1(3), 55–67. 

Bungin, B. (2007). Metodologi Penelitian Kualitatif. Rineka Cipta. 



 Annisa Nurfadila, Salim Bella Pili, Asep Deni 

  

320                   Jurnal Penelitian Ilmu Ushuluddin | Vol. 5 No. 3 (Agustus 2025) 

Darmalaksana, W. (2020). Metode Penelitian Kualitatif Studi Pustaka dan 
Studi Lapangan. Pre-Print Digital Library UIN Sunan Gunung Djati 
Bandung, 1–6. http://digilib.uinsgd.ac.id/id/eprint/32855 

Eka, O. S. (2024). ISRAILIYYAT DALAM TAFSIR (Studi Kisah Nabi Yusuf 
Dan Zulaikha Dalam Tafsir At-Tahrir Wa Al-Tanwir Karya Ibnu ‘Asyur). 
UIN Raden Intan Lampung. 

Fiantika, F. R. (2022). Metodologi Penelitian Kualitatif. PT Global Eksekutif 
Teknologi. 

Firdaus, M. Y. (2023). Konservasi Lingkungan pada Teori Intertekstual Julia 
Kristeva Analisis dalam Tafsir al-Taḥrīr wa al-Tanwīr dengan Pendekatan 
Tafsir Maqāṣidī. Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati 
Bandung. 

Firdaus, M. Y., Malik, N. H. A., Salsabila, H., Zulaiha, E., & Yunus, B. M. 
(2023). Diskursus Tafsir bi al-Ma’tsur. Jurnal Dirosah Islamiyah, 5(1), 71–
77. 

Firdaus, M. Y., & Zulaiha, E. (2023). Kajian Metodologis Kitab Tafsir Fi 
Zhilalil Al-Qur’an Karya Sayyid Qutb. Reslaj: Religion Education Social 
Laa Roiba Journal, 5(6), 2717–2730. 

Harahap, S. A., & Shofa, I. K. (2025). Reinterpretasi Kesetaraan Gender 
dalam Pernikahan: Analisis Penafsiran Ibnu Asyur dalam al-Tahrir wa 
al-Tanwir. Jurnal Semiotika-Q: Kajian Ilmu Al-Quran Dan Tafsir, 5(2), 
689–706. 

Hidayat, F., Maizuddin, M., & Djuned, M. (2025). Komunikasi Antara 
Orang Tua dan Anak Menurut Tafsir Ibnu ‘Asyur. Wathan: Jurnal Ilmu 
Sosial Dan Humaniora, 2(1), 52–67. 

Mahmud, M. A. H. (2000). Manahij Al-Mufassirin. Daar Al-Kitabah Al-
Mishri. 

Mauluddin, M. (2023). Ayat-Ayat Jihad Perspektif Tafsir Maqasidiy Ibnu 
Asyur. Al Furqan: Jurnal Ilmu Al Quran Dan Tafsir, 6(1), 1–19. 

Nada, K., & Faridatunnisa, N. (2026). Lawaqih: Pendekatan Linguistik dan 
Saintifik Terhadap QS Al-Hijr [15]: 22 dalam Tafsir Al-Tahrir Wa Al-
Tanwir. Al-Muhith: Jurnal Ilmu Qur’an Dan Hadits, 5(1), 52–64. 

Nur, A. (2020). MUATAN APLIKATIF TAFSIR BI AL-MA’TSUR & BI AL-
RA’YI Telaah Kitab Tafsir Thahir Ibnu ‘Asyur dan M. Quraish Shihab. 
KALIMEDIA. 

Sanaky, H. A. H. (2008). Metode Tafsir [Perkembangan Metode Tafsir 
Mengikuti Warna atau Corak Mufassirin]. Al-Mawarid: Jurnal Hukum 
Islam, 18. 

Sunarsa, S. (2019). Tafsir Theory; Study on al-Quran Methods and 
Records.(Teori Tafsir; Kajian Tentang Metode Dan Corak Tafsir al-
Quran). Al-Afkar, Journal For Islamic Studies, 247–259. 

Tohis, R. A., & Malula, M. (2023). Metodologi Tafsir Al-Qur’an. Al-Mustafid: 
Journal of Quran and Hadith Studies, 2(1), 12–22. 



GAMIS sebagai Formulasi Tasawuf Modern: Studi atas Tarekat Idrisiyyah 

 
 

Jurnal Penelitian Ilmu Ushuluddin | Vol. 5 No. 3 (Agustus 2025)                   321 

https://doi.org/10.30984/mustafid.v2i1.570 
Wahyudi, I. (2018). Potret Pemikiran Ibnu Asyur dalam Perkembangan 

Maqashid Kontemporer. Tarbawi: Jurnal Studi Pendidikan Islami, 6(01). 
Yasin, M., Garancang, S., & Hamzah, A. A. (2024). Metode dan Instrumen 

Pengumpulan Data (Kualitatif dan Kuantitatif). Journal of International 
Multidisciplinary Research, 2(3), 161–173. 
https://doi.org/https://doi.org/10.62504/zhnv9724 

Zulaiha, E. (2023). Penyatuan Istilah dalam Studi Ilmu Tafsir (Eksplorasi 
Keragaman Istilah Metodologi dalam Tafsir). AL QUDS : Jurnal Studi 
Alquran Dan Hadis, 7(3), 449. 
https://doi.org/10.29240/alquds.v7i3.6332 

 
 


