
 

Diterima: Juni 2025. Disetujui: November 2025. Dipublikasikan: Desember 2025 365 

 

 

 

 

Tabligh: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam  
Volume 10, Nomor 4, 2025, 365-386 

Fakultas Dakwah dan Komunikasi, UIN Sunan Gunung Djati Bandung 
https://jurnal.fdk.uinsgd.ac.id/index.php/tabligh 

 

 
 

 

Nagham Sebagai Pendekatan Dakwah K.H. Mu’min Aenul 
Mubarok 

Rai Muhammad Syabana1, Aang Ridwan1, Prita Priantini Nur Chidayah1 
1Jurusan Komunikasi dan Penyiaran Islam, Fakultas Dakwah dan Komunikasi, UIN Sunan 

Gunung Djati, Bandung  
Email : raisyabani24@gmail.com 

ABSTRAK 

Penelitian ini bertujuan untuk mengidentifikasi peran nagham Al-Qur'an dalam 
pendekatan dakwah yang dilakukan oleh KH. Mu'min Aenul Mubarok di 
Pondok Pesantren Murottalul Qur’an Al-Mu’min, serta untuk memahami 
dampak dari penggunaan nagham terhadap penghayatan spiritual santri. Fokus 
penelitian ini meliputi tiga hal: pertama, bagaimana santri merasakan 
kekhusyukan dan (Prayer Fulfillment) kepuasan spiritual melalui pembelajaran 
nagham; kedua, bagaimana nagham membantu menyamakan persepsi di 
kalangan santri dan menyampaikan pesan universal (Universality) dalam dakwah 
KH. Mu'min; ketiga, bagaimana nagham membangun keterhubungan yang lebih 
erat antar santri (Connectedness). Hasil penelitian menunjukkan bahwa nagham 
memperdalam pengalaman spiritual, mempererat hubungan antar santri, serta 
meningkatkan pemahaman nilai moral universal. Penelitian ini menyarankan 
pengembangan lebih lanjut dari metode dakwah ini. 

Kata Kunci : Dakwah; Nagham; Pondok Pesantren; Spiritualitas. 

ABSTRACT 
This study aims to identify the role of Nagham Al-Qur'an in the da'wah approach employed 
by KH. Mu'min Aenul Mubarok at Pondok Pesantren Murottalul Qur'an Al-Mu’min, as 
well as to understand the impact of Nagham on the spiritual experience of the students 
(santri). The focus of this research includes three main aspects: first, how the students 
experience spiritual concentration and fulfillment through the learning of Nagham; second, how 
Nagham helps harmonize perceptions among the students and conveys universal messages in 
KH. Mu'min's da'wah; third, how Nagham strengthens the connection among the students. 
The findings indicate that Nagham deepens the spiritual experience, strengthens relationships 
among the students, and enhances the understanding of universal moral values. This research 
suggests further development of this da'wah method. 

Keywords : Da'wah; Islamic Boarding School; Nagham; Spirituality. 

https://jurnal.fdk.uinsgd.ac.id/index.php/tabligh


R. Muhammad Syabani, A. Ridwan, P. P. N. Chidayah 

366 Tabligh: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 10 No. 4 (2025) 365-386 

 

PENDAHULUAN  

KH. Mu’min Aenul Mubarok lahir di Kampung Cibantar, Tasikmalaya, pada 10 
Februari 1971, merupakan tokoh yang sangat berperan dalam memperkenalkan 
dan mengembangkan seni baca Al-Qur'an melalui nagham. Sejak usia 19 tahun, 
beliau memulai perjalanan dalam dunia qira'ah di bawah bimbingan KH. Q. 
Zainal Abidin di Pesantren Murottalul Qur’an Al-Mubaarok. Melalui 
dedikasinya, beliau telah meraih berbagai prestasi, di antaranya Juara 1 MTQ 
Internasional di Malaysia dan Iran pada tahun 2008 dan 2009. Selain menjadi 
qari, KH. Mu'min juga dikenal sebagai seorang pendakwah yang aktif membina 
generasi muda dalam seni baca Al-Qur'an, baik di dalam negeri maupun luar 
negeri, termasuk di Hong Kong, Pakistan, dan Kanada. Pada tahun 2006, beliau 
mendirikan Pondok Pesantren Murottalul Qur’an Al-Mu'min dengan tujuan 
tidak hanya mencetak santri yang mahir membaca Al-Qur’an, tetapi juga yang 
dapat memahami dan menghayati maknanya. 

Dalam dakwahnya, KH. Mu'min memanfaatkan nagham sebagai metode 
utama dalam pembelajaran Al-Qur'an. Nagham, yang merupakan cara atau 
metode melagukan suara dalam tilawatil Qur'an, tidak hanya memperindah 
lantunan ayat suci, tetapi juga memiliki kedalaman spiritual yang kuat. Menurut 
Mubarok (2017: 1-2), terdapat tujuh jenis lagu utama dalam seni baca Al-Qur’an, 
yakni Bayyati, Shaba, Hijaz, Nahawand, Rost, Jiharkah, dan Sika. Metode ini 
bukan hanya digunakan untuk memperindah bacaan, tetapi juga untuk 
membangun keterikatan emosional antara santri dan Al-Qur'an. Dalam 
praktiknya, nagham tidak hanya diterapkan di pesantren, tetapi juga digunakan 
dalam dakwah KH. Mu'min di berbagai forum, baik di dalam negeri maupun luar 
negeri. 

Penelitian terdahulu menunjukkan adanya pengaruh positif dari 
penggunaan nagham dalam pengajaran Al-Qur'an, baik dalam hal pengembangan 
keterampilan membaca maupun peningkatan spiritualitas santri. Sebagai contoh, 
penelitian Lukita (2023) yang dilakukan di Pondok Pesantren Baitul Qurra 
Tangerang Selatan menunjukkan bahwa penggunaan nagham dalam pengajaran 
Al-Qur'an mampu meningkatkan keterampilan membaca dan membentuk 
karakter serta perilaku positif santri. Penelitian ini sejalan dengan pendekatan 
dakwah KH. Mu'min di Pondok Pesantren Murottalul Qur’an Al-Mu’min, yang 
memanfaatkan nagham untuk meningkatkan penghayatan spiritual santri 
terhadap Al-Qur’an. Namun, meskipun penggunaan nagham menunjukkan 
dampak positif di lingkungan pesantren, tantangan tetap ada dalam 
mengembangkan seni ini di luar pesantren, terutama di kalangan generasi muda. 
Penelitian Ulfah (2021) menyebutkan bahwa minat generasi muda terhadap seni 
nagham masih rendah, terutama di institusi pendidikan formal. Di IIQ Jakarta, 
hanya 4% mahasiswa yang memiliki pemahaman baik tentang ilmu nagham, yang 



Nagham Sebagai Pendekatan Dakwah K.H. Mu’min Aenul Mubarok 

 

Tabligh: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 10 No. 4 (2025) 365-386 367 

 

 

 

 

menunjukkan adanya kesenjangan dalam pengembangan seni nagham di 
lingkungan pendidikan formal. 

Meskipun nagham telah lama dikenal sebagai seni baca Al-Qur'an yang 
memperdalam penghayatan spiritual, penerapannya sebagai metode dakwah yang 
efektif di kalangan generasi muda masih kurang tereksplorasi. Penelitian yang 
dilakukan oleh Lukita (2023) menegaskan bahwa pembelajaran nagham di 
pesantren tidak hanya meningkatkan keterampilan membaca Al-Qur'an, tetapi 
juga memperdalam penghayatan makna ayat-ayat Al-Qur'an, sehingga nilai-nilai 
spiritualnya terinternalisasi dalam kehidupan sehari-hari. Fenomena ini sangat 
menarik untuk diteliti lebih lanjut, terutama dalam konteks dakwah KH. Mu'min 
yang menggunakan nagham sebagai metode untuk membangun koneksi 
emosional antara santri dan pesan moral yang terkandung dalam Al-Qur'an. 

Penelitian ini bertujuan untuk mengidentifikasi bagaimana nagham 
digunakan sebagai pendekatan dakwah oleh KH. Mu'min Aenul Mubarok di 
Pondok Pesantren Murottalul Qur’an Al-Mu’min. Penelitian ini akan mengkaji 
metode, strategi, dan dampak dari penggunaan nagham dalam dakwah di 
pesantren, dengan harapan dapat memberikan wawasan baru tentang efektivitas 
seni baca Al-Qur'an dalam membentuk karakter dan spiritualitas santri. Oleh 
karena itu, penelitian ini berjudul "Nagham Al-Qur'an sebagai Pendekatan 
Dakwah (Studi Kasus Pendekatan Dakwah KH. Mu'min Aenul Mubarok di 
Pondok Pesantren Murottalul Qur'an Al-Mu'min)". 

Penelitian ini difokuskan pada beberapa rumusan masalah, yaitu: pertama, 
Bagaimana santri di Pondok Pesantren Murottalul Qur’an Al-Mu’min merasakan 
kekhusyukan dan kepuasan spiritual (prayer fulfillment) melalui pembelajaran 
nagham Al-Qur’an yang diajarkan oleh KH. Mu’min Aenul Mubarok?; Kedua, 
Bagaimana nagham Al-Qur’an berperan dalam menyamakan persepsi 
(universality) di kalangan santri serta menyampaikan pesan-pesan universal 
dalam dakwah KH. Mu’min?; dan Ketiga, Bagaimana nagham Al-Qur’an yang 
diajarkan di Pondok Pesantren Murottalul Qur’an Al-Mu’min membangun 
keterhubungan yang lebih erat (connectedness) di kalangan santri? 

Tujuan dari penelitian ini adalah untuk menjelaskan bagaimana santri di 
Pondok Pesantren Murottalul Qur’an Al-Mu’min mengalami kekhusyukan dan 
kepuasan spiritual melalui pembelajaran nagham Al-Qur’an yang diajarkan oleh 
KH. Mu’min Aenul Mubarok, bagaimana nagham Al-Qur’an membantu 
menyamakan persepsi di kalangan santri serta menyampaikan pesan-pesan 
universal dalam dakwah KH. Mu’min, dan bagaimana nagham Al-Qur’an 
membangun keterhubungan yang lebih erat di kalangan santri. 

Lokasi penelitian ini dilakukan di Kersanagara, Kecamatan Cibeureum, 



R. Muhammad Syabani, A. Ridwan, P. P. N. Chidayah 

368 Tabligh: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 10 No. 4 (2025) 365-386 

 

Kabupaten Tasikmalaya, Jawa Barat, di Pondok Pesantren Murottalul Qur’an Al-
Mu’min yang menjadi pusat pendidikan dan dakwah Islam di wilayah tersebut. 
Pondok pesantren ini memiliki reputasi yang kuat dalam pengajaran Al-Qur’an 
dan dakwah berbasis nagham, sehingga menjadikannya lokasi yang tepat untuk 
melakukan penelitian ini. 

Metode penelitian yang digunakan dalam penelitian ini adalah pendekatan 
kualitatif dengan paradigma konstruktivisme, yang menekankan bahwa realitas 
adalah hasil konstruksi individu atau kelompok berdasarkan pengalaman mereka. 
Pendekatan ini memungkinkan peneliti untuk memahami lebih dalam 
pengalaman santri dalam menerima dakwah melalui nagham. Penelitian ini 
menggunakan studi kasus sebagai pendekatan utama, yang memungkinkan 
eksplorasi mendalam terhadap fenomena dakwah berbasis nagham yang 
diterapkan oleh KH. Mu'min di pesantren. Data dikumpulkan melalui 
wawancara mendalam, observasi partisipatif, dan dokumentasi untuk 
mendapatkan gambaran menyeluruh mengenai praktik dakwah berbasis nagham 
di Pondok Pesantren Murottalul Qur'an Al-Mu'min. 

LANDASAN TEORITIS 

Teori utama yang akan dalam penelitian merupakan Teori Transenden Spiritual 
Piedmont. Teori ini memberikan pandangan mendalam mengenai spiritualitas 
sebagai dimensi kepribadian manusia. Teori ini berfokus pada pengaruh 
spiritualitas terhadap kesejahteraan psikologis dan perilaku prososial, serta 
memberikan wawasan penting dalam memahami bagaimana metode nagham 
dapat berperan dalam pengembangan spiritualitas dan karakter santri. 

Istilah spiritualitas berasal dari bahasa Latin "spiritus", yang berarti roh, 
jiwa, atau napas kehidupan (McGrath, 2003: 2). Pemahaman spiritualitas merujuk 
pada pengalaman batin yang mencerminkan hubungan manusia dengan aspek 
transenden, yaitu sesuatu yang melampaui realitas duniawi dan fisik. Hendrawan 
(2009: 18) menjelaskan bahwa spiritualitas mengarah pada keterhubungan 
mendalam terhadap diri sendiri, alam sekitar, dan entitas adikodrati, baik yang 
bersifat religius maupun non-religius. Salah satu pendekatan yang sangat relevan 
untuk memahami dimensi spiritual ini adalah teori yang dikembangkan oleh 
Ralph L. Piedmont, seorang psikolog kepribadian. Teori Transenden Spiritual 
yang ia usulkan bertujuan untuk menggali bagaimana spiritualitas merupakan 
bagian penting dalam struktur kepribadian manusia dan bagaimana ia 
memengaruhi kesejahteraan psikologis individu. 

Piedmont (2001: 7) menjelaskan bahwa spiritualitas adalah aspek esensial 
dari kehidupan psikologis manusia yang berperan dalam memengaruhi kepuasan 
hidup, ketahanan terhadap tekanan emosional, serta kecenderungan perilaku 



Nagham Sebagai Pendekatan Dakwah K.H. Mu’min Aenul Mubarok 

 

Tabligh: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 10 No. 4 (2025) 365-386 369 

 

 

 

 

prososial. Konsep spiritualitas dalam teori ini tidak hanya terbatas pada ekspresi 
keagamaan, tetapi mencakup dimensi psikologis yang mempengaruhi cara 
seseorang melihat dunia dan berinteraksi dengan orang lain. Untuk mengukur 
transendensi spiritual, Piedmont mengembangkan instrumen bernama Spiritual 
Transcendence Scale, yang mengidentifikasi karakteristik spiritualitas secara 
independen. Metode pengukuran ini sering digunakan dalam penelitian 
kuantitatif, namun Piedmont juga menunjukkan bahwa pendekatan kualitatif 
seperti wawancara mendalam dan analisis naratif bisa sangat berguna untuk 
menangkap aspek subjektif dari pengalaman spiritual seseorang. 

Dalam konteks teori ini, Piedmont mengemukakan bahwa spiritualitas 
seseorang terdiri dari tiga unsur utama: Prayer Fulfillment, Universality, dan 
Connectedness. Prayer Fulfillment menggambarkan perasaan kedamaian dan 
kepuasan batin yang diperoleh seseorang ketika benar-benar tenggelam dalam 
ibadah. Ini bukan sekadar rutinitas berdoa, tetapi pengalaman batin yang 
memberikan kedamaian dan makna mendalam bagi individu. Universality 
mengacu pada cara seseorang memandang kehidupan secara luas, melihat semua 
makhluk dan kejadian sebagai bagian dari kesatuan yang lebih besar. Dalam hal 
ini, seseorang yang memiliki pemahaman spiritual yang mendalam cenderung 
lebih bijak dan peduli terhadap isu kemanusiaan, lingkungan, dan keadilan sosial. 
Sedangkan Connectedness mencerminkan perasaan keterhubungan seseorang 
dengan sesuatu yang lebih besar dari dirinya sendiri, baik dengan Tuhan, sesama 
manusia, alam, maupun sejarah umat manusia. Perasaan terhubung ini 
mendorong individu untuk lebih empatik, berbagi, dan membantu tanpa pamrih. 

Meskipun teori Transenden Spiritual Piedmont menawarkan pemahaman 
yang kaya mengenai dimensi spiritualitas manusia, beberapa kritik muncul 
terhadap pendekatan ini. Salah satunya adalah dari John W. Lace, Kristen A. 
Haeberlein, dan Paul J. Handal yang mengkaji kritis model tiga faktor yang 
dikembangkan oleh Piedmont. Mereka menyoroti inkonsistensi struktur faktor 
dalam berbagai penelitian empiris, di mana ketiga faktor—Prayer Fulfillment, 
Universality, dan Connectedness—sering kali tidak muncul secara terpisah dan 
stabil, melainkan saling tumpang tindih atau berubah bentuk tergantung pada 
konteks budaya dan sampel penelitian (Lace dkk., 2017: 3). Selain itu, validitas 
konstruk dari model Piedmont juga dipertanyakan karena rendahnya proporsi 
varians yang dijelaskan oleh ketiga faktor tersebut dalam analisis faktor 
eksploratori dan konfirmatori. Hal ini menunjukkan bahwa meskipun konsep-
konsep tersebut menarik dalam menggambarkan pengalaman spiritual pribadi, 
mereka belum sepenuhnya mampu berdiri sebagai konstruk psikologis yang valid 
secara universal tanpa memperhitungkan konteks agama dan budaya dari 
responden. 



R. Muhammad Syabani, A. Ridwan, P. P. N. Chidayah 

370 Tabligh: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 10 No. 4 (2025) 365-386 

 

Tanggapan terhadap teori ini membuka ruang bagi perdebatan lebih lanjut 
mengenai keabsahan dan relevansi instrumen pengukuran spiritualitas yang 
dikembangkan oleh Piedmont, serta bagaimana pengaruh konteks budaya dan 
agama terhadap interpretasi faktor-faktor spiritual tersebut. Walaupun demikian, 
meskipun ada kritik terhadap validitas dan reliabilitas model ini, banyak peneliti 
yang tetap menggunakan teori ini sebagai kerangka dasar dalam studi spiritualitas 
karena kemampuannya untuk mengidentifikasi dimensi-dimensi penting dari 
spiritualitas yang dapat mempengaruhi kesejahteraan dan perilaku individu dalam 
berbagai konteks. 

Dalam penelitian ini, teori Transenden Spiritual Piedmont akan digunakan 
untuk memahami bagaimana seni baca Al-Qur’an melalui nagham dapat 
mempengaruhi spiritualitas dan karakter santri di Pondok Pesantren Murottalul 
Qur’an Al-Mu’min. Aspek Prayer Fulfillment, Universality, dan Connectedness 
yang ada dalam teori ini diharapkan dapat memberikan pemahaman lebih dalam 
mengenai bagaimana nagham sebagai metode dakwah tidak hanya memperindah 
bacaan Al-Qur’an, tetapi juga membentuk kesadaran spiritual dan sosial santri, 
yang pada gilirannya dapat berkontribusi pada pembentukan karakter yang lebih 
baik. 

PEMBAHASAN 

Pondok Pesantren Murottalul Qur'an Al-Mu’min, yang terletak di Kampung 
Nagarakasih, Tasikmalaya, Jawa Barat, merupakan salah satu lembaga pendidikan 
yang fokus pada pembelajaran seni tilawah Al-Qur’an serta penguatan nilai-nilai 
akhlak dalam kehidupan sehari-hari. Pesantren ini didirikan oleh KH. Mu’min 
Aenul Mubarok pada tahun 2006 sebagai bentuk dedikasinya dalam mendidik 
generasi Qur'ani yang tidak hanya fasih membaca Al-Qur'an, tetapi juga 
menghayati maknanya. Sejak didirikan, pesantren ini telah berkembang pesat dan 
kini menjadi pusat pembinaan qari, hafidz, serta pengajaran Islam yang diakui, 
baik di tingkat nasional maupun internasional. 

Sebagai pusat pendidikan, Pondok Pesantren Murottalul Qur'an Al-
Mu’min mengedepankan kualitas pendidikan dan pembinaan karakter santri 
melalui berbagai program unggulan. Di samping pendidikan formal, pesantren 
ini juga berperan dalam dakwah yang mengintegrasikan aspek seni tilawah 
dengan dakwah moral dan sosial. Para santri tidak hanya diajarkan cara membaca 
Al-Qur'an dengan baik dan benar, tetapi juga diberikan pembekalan akhlak mulia 
untuk menjadi generasi penerus yang bertanggung jawab dalam masyarakat. 

Dalam penelitian ini, informan yang menjadi narasumber terdiri dari 
berbagai kalangan yang terlibat langsung dalam kehidupan pesantren dan dakwah 
KH. Mu’min Aenul Mubarok. Informan utama terdiri dari Fadil, Azhar, Haris, 
dan Lutfi, yang merupakan santri di Pondok Pesantren Murottalul Qur'an Al-



Nagham Sebagai Pendekatan Dakwah K.H. Mu’min Aenul Mubarok 

 

Tabligh: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 10 No. 4 (2025) 365-386 371 

 

 

 

 

Mu’min. Selain itu, terdapat juga informan tambahan yang memberikan 
perspektif lebih luas, yaitu Hasbi Mubarok, seorang alumni pondok pesantren, 
dan Muhammad Iqbal, seorang pengurus pondok pesantren. Jumlah informan 
dalam penelitian ini adalah enam orang yang memberikan kontribusi penting 
dalam menggali data dan informasi terkait dampak dakwah berbasis nagham 
yang diterapkan oleh KH. Mu’min. 

Prayer Fulfillment dalam Pendekatan Dakwah Nagham Kh. Mu'min 
Aenul Mubarok di Pondok Pesantren Murottalul Al-Qur'an Al-Mu'min 

Pendekatan dakwah yang dilakukan oleh KH. Mu’min Aenul Mubarok 
melalui nagham Al-Qur’an di Pondok Pesantren Murottalul Qur’an Al-Mu’min 
menunjukkan dampak yang signifikan dalam memberikan pengalaman spiritual 
kepada para santri. Al-Qur'an sebagai sumber utama dakwah memberikan 
panduan yang jelas mengenai cara menyampaikan pesan-pesan dakwah. Sebagai 
sumber utama, Al-Qur’an memberikan tata cara yang sesuai dengan da’i yang 
akan menyampaikan pesan dakwah. Sebagai pedoman utama dalam berdakwah, 
Al-Qur'an memberikan petunjuk yang meliputi cara dan metode yang digunakan 
oleh seorang da’i dalam menyampaikan dakwah (Mustopa, 2025). Hasil 
penelitian ini akan membahas bagaimana dakwah melalui nagham tersebut dapat 
memenuhi kebutuhan spiritual para santri dengan mengaitkan temuan penelitian 
pada teori Prayer Fulfillment yang dikemukakan oleh Piedmont (2001). Temuan 
ini menunjukkan bahwa pendekatan dakwah yang dilakukan oleh KH. Mu’min 
Aenul Mubarok tidak hanya berdampak pada aspek estetika, tetapi juga 
memperkuat hubungan spiritual para santri dengan Allah SWT, yang tercermin 
dalam perasaan tenang, nyaman, bahagia, dan puncaknya adalah kebahagiaan 
transendental yang memperkuat hubungan vertikal mereka dengan Tuhan. 

Berdasarkan temuan penelitian, nagham Al-Qur’an yang dilantunkan oleh 
KH. Mu’min Aenul Mubarok secara konsisten memberikan dampak ketenangan 
batin bagi para santri. Rasa tenang ini muncul secara alami dan berkelanjutan, 
yang tidak hanya berupa efek pasif dari mendengarkan suara melodi, tetapi juga 
sebagai sarana aktif dalam mencapai kedamaian jiwa. Penghayatan makna ayat 
yang dilakukan dengan disertai alunan suara yang lembut mampu melepaskan 
beban pikiran dan memfokuskan hati pada kebesaran Allah. Proses penghayatan 
ini membentuk hubungan emosional yang mendalam antara para santri dengan 
ayat-ayat Al-Qur'an. Hal ini sejalan dengan konsep Prayer Fulfillment menurut 
Piedmont (2001:7), yang mendefinisikan perasaan tenang sebagai salah satu 
indikator utama dalam pemenuhan spiritual. Dalam teori Piedmont, ketenangan 
ini berfungsi sebagai jembatan emosional yang menyentuh dimensi ruhani, 
membantu individu melepaskan beban pikiran dan menciptakan keadaan batin 
yang damai. Temuan penelitian ini memberikan validasi empiris terhadap teori 



R. Muhammad Syabani, A. Ridwan, P. P. N. Chidayah 

372 Tabligh: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 10 No. 4 (2025) 365-386 

 

Piedmont, yang menunjukkan bahwa proses penghayatan ayat yang dilantunkan 
dengan nagham bukan sekadar mendengarkan musik, tetapi merupakan hasil dari 
interaksi sadar antara alunan suara dan makna ilahi. 

Dalam konteks spiritualitas Islam, temuan ini juga sejalan dengan 
pandangan Najwa Khairina et al. (2021:31-32), yang menyatakan bahwa ibadah 
merupakan sumber ketenangan (sakinah). Ketenangan yang dirasakan oleh para 
santri adalah hasil dari pengalaman ibadah yang khusyuk dan mendalam. 
Nagham yang digunakan oleh KH. Mu’min Aenul Mubarok, sebagai sarana 
dalam dakwah, menjadi bentuk konkret dari ibadah yang menghasilkan 
ketenangan jiwa, menjauhkan dari keraguan, dan menumbuhkan kedamaian 
batin. Proses ini memungkinkan para santri untuk merasakan kedamaian yang 
tidak hanya sesaat, tetapi menjadi bagian dari keseharian mereka. Dengan 
demikian, nagham bukan hanya berfungsi sebagai alat dakwah, tetapi juga 
menjadi sarana untuk memperdalam penghayatan terhadap ajaran Islam dan 
membantu memperkuat ketenangan yang bersumber dari ibadah yang ikhlas. 
Proses ini sejalan dengan konsep tasawuf yang menekankan pentingnya penataan 
jiwa untuk mencapai ketenangan batin, yang pada gilirannya akan memperkuat 
keberanian dalam menghadapi berbagai tantangan (Fajar & Saepulrohim, 2025).  

Selain perasaan tenang, temuan penelitian juga menunjukkan bahwa 
perasaan nyaman dan bahagia yang dialami oleh para santri bersumber dari 
motivasi internal dan proses penghayatan yang tulus. Jawaban narasumber yang 
menyatakan bahwa kenyamanan muncul karena mereka “menikmatinya dari hati, 
bukan karena paksaan” dan merasa “ikut merasakan” ayat yang dibaca, 
mengindikasikan bahwa pengalaman spiritual ini bersifat otentik dan mendalam. 
Hal ini langsung mengonfirmasi teori Piedmont (1999:989) mengenai indikator 
kenyamanan dan kebahagiaan spiritual. Piedmont menekankan bahwa Prayer 
Fulfillment sejati lahir dari penghayatan personal yang mendalam, yang 
membedakannya dari rutinitas ibadah yang mekanis. Temuan ini juga 
menggambarkan bahwa kenyamanan timbul karena nagham mampu “menyentuh 
ke dalam kalbu” para santri, sehingga membuat mereka merasakan kedekatan 
emosional dengan Allah. 

Pendekatan dakwah KH. Mu’min Aenul Mubarok berhasil mengubah 
aktivitas membaca Al-Qur’an menjadi sebuah pengalaman yang melibatkan 
perasaan (rasa) yang mendalam, tidak sekadar pelafalan teknis. Ini sejalan dengan 
prinsip ikhlas (ketulusan) dan tadabbur (perenungan mendalam) dalam ajaran 
Islam, yang mengajarkan agar setiap amal dilakukan dengan niat yang tulus untuk 
mendekatkan diri kepada Allah. Kemampuan nagham untuk “menyentuh kalbu” 
memungkinkan para santri untuk merenungkan makna ayat-ayat Al-Qur'an lebih 
mendalam, sehingga nilai-nilai dalam ayat-ayat tersebut dapat meresap ke dalam 
diri mereka. Rasa nyaman yang timbul “dari hati” menunjukkan bahwa proses ini 



Nagham Sebagai Pendekatan Dakwah K.H. Mu’min Aenul Mubarok 

 

Tabligh: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 10 No. 4 (2025) 365-386 373 

 

 

 

 

melampaui sekadar mendengarkan, tetapi juga merupakan internalisasi nilai-nilai 
spiritual yang mendalam. Proses ini memberikan pengalaman kebahagiaan yang 
hakiki, yang berasal dari kesadaran bahwa mereka sedang beribadah dengan 
ketulusan dan keikhlasan. 

Puncak kebahagiaan spiritual yang dialami para santri tercermin dalam 
perasaan haru yang mendalam, bahkan hingga meneteskan air mata. Pengalaman 
emosional yang intens ini terjadi ketika ada keselarasan antara tema ayat 
(misalnya, azab, ampunan, atau kasih sayang) dengan karakteristik nagham yang 
digunakan. Fenomena ini menggambarkan adanya koneksi vertikal yang kuat 
antara pelantun dan Sang Pencipta, yang tercermin dalam perasaan haru yang 
menggugah hati. Temuan ini sejalan dengan teori Piedmont (2001:7), yang 
menyatakan bahwa kebahagiaan dalam Prayer Fulfillment bersifat transendental 
dan berfungsi memperkuat hubungan vertikal dengan Tuhan. Rasa haru yang 
digambarkan oleh narasumber sebagai “getaran sampai ke hati” adalah 
manifestasi dari puncak pengalaman spiritual ini. Dalam ajaran Islam, menangis 
karena meresapi ayat-ayat Al-Qur'an dipandang sebagai tanda kelembutan hati 
dan kedalaman iman. Proses mencocokkan maqam (intonasi suara) dengan 
konten ayat yang dibaca, sebagaimana dijelaskan oleh KH. Mu’min Aenul 
Mubarok, bukan sekadar teknik, melainkan sebuah usaha untuk menghadirkan 
“rasa” dari firman Allah. 

Kemampuan dakwah nagham dalam memperkuat hubungan vertikal 
dengan Allah menunjukkan bahwa metode ini berhasil tidak hanya dalam aspek 
seni, tetapi juga dalam aspek spiritual. Dengan demikian, dakwah melalui 
nagham berperan dalam mengantarkan para santri menuju tingkat penghayatan 
ibadah yang lebih tinggi dan memperkuat hubungan personal mereka dengan 
Allah SWT. Pendekatan dakwah yang dilakukan oleh KH. Mu’min Aenul 
Mubarok berhasil membangun koneksi spiritual yang mendalam antara para 
santri dengan Allah, memperkaya pengalaman ibadah mereka dalam kehidupan 
sehari-hari. 

Berdasarkan hasil penelitian ini, dapat disimpulkan bahwa pendekatan 
dakwah KH. Mu’min Aenul Mubarok melalui nagham Al-Qur’an memberikan 
dampak yang signifikan dalam pemenuhan kebutuhan spiritual para santri. 
Pengalaman spiritual yang dialami oleh para santri mencerminkan ketenangan 
batin, kenyamanan, kebahagiaan, dan puncaknya adalah penguatan hubungan 
vertikal dengan Allah SWT. Temuan ini sejalan dengan teori Prayer Fulfillment 
dari Piedmont, yang menghubungkan pengalaman emosional dalam ibadah 
dengan pemenuhan kebutuhan spiritual yang mendalam. Dengan menggunakan 
nagham sebagai sarana dakwah, KH. Mu’min Aenul Mubarok berhasil 
membangun koneksi spiritual yang lebih kuat antara para santri dengan Allah, 



R. Muhammad Syabani, A. Ridwan, P. P. N. Chidayah 

374 Tabligh: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 10 No. 4 (2025) 365-386 

 

serta memperkaya pengalaman ibadah mereka dalam kehidupan sehari-hari. 

Kemudian Aang Ridwan memberikan definisi bahwa dakwah dapat 
diartikan sebagai usaha untuk memberikan penawaran kepada orang lain agar 
bersikap condong dan termotivasi untuk melakukan serta menjalankan nilai-nilai 
dan ajaran Islam, baik melalui perbuatan maupun perkataan (Ridwan, 2022: 72). 
Peran dakwah adalah mengajak manusia untuk lebih mengenal, memahami, 
meresapi, serta menerapkan ajaran Islam sebagai pedoman hidup. Pada sisi 
kerasulan ini, dakwah dipahami sebagai proses penyampaian dan penanaman 
nilai-nilai Islam kepada masyarakat. Dengan demikian, Islam menjadi sebuah 
sistem nilai, dan dakwah berfungsi sebagai sarana untuk mentransfer nilai-nilai 
tersebut kepada umat (Ridwan, 2011: 199). 

Tujuan utama dari kegiatan dakwah bukan sekadar memperluas wawasan 
keislaman umat, melainkan mendorong terjadinya transformasi moral dan 
spiritual agar perilaku seseorang selaras dengan prinsip-prinsip akhlak Islam. 
Tujuan tersebut dibingkai oleh nilai amar ma’ruf nahi munkar, yakni mengajak 
kepada kebaikan serta mencegah terjadinya kemungkaran di tengah masyarakat 
(Ridwan, 2025: 54). Pendekatan dakwah KH. Mu’min Aenul Mubarok melalui 
nagham ini tidak hanya berhasil dalam memperkenalkan ajaran Islam, tetapi juga 
dalam mendorong transformasi moral yang mendalam, yang tercermin dalam 
perubahan perilaku para santri yang semakin mendekatkan diri kepada prinsip-
prinsip Islam yang hakiki. 

Universality dalam Pendekatan Dakwah Nagham Kh. Mu'min Aenul 
Mubarok di Pondok Pesantren Murottalul Al-Qur'an Al-Mu'min 

Pendekatan dakwah yang disampaikan oleh KH. Mu’min Aenul Mubarok 
melalui nagham Al-Qur’an di Pondok Pesantren Murotallul Al-Qur’an Al-
Mu’min mengandung dimensi universal yang memungkinkan pesan-pesan Islam 
diterima oleh pendengarnya yang berasal dari berbagai latar belakang sosial, 
budaya, dan agama. Universality dalam konteks spiritualitas merujuk pada 
kesadaran bahwa kehidupan adalah satu kesatuan utuh yang saling terhubung, 
melampaui batas individu, sosial, atau budaya. Dalam hal ini, nagham yang 
dilantunkan oleh KH. Mu’min tidak hanya berfungsi sebagai media untuk 
mengajarkan nilai-nilai agama Islam, tetapi juga sebagai sarana untuk 
menyuarakan nilai-nilai moral universal yang dapat diterima secara global. 

Nagham yang disampaikan oleh KH. Mu’min Aenul Mubarok lebih dari 
sekadar seni musikal dalam dakwah. Lantunan ayat-ayat Al-Qur’an yang 
dibawakan dengan irama yang indah menjadi media yang menghubungkan 
pendengarnya dengan kesadaran yang lebih mendalam tentang kesatuan 
kehidupan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa para santri di Pondok 
Pesantren Murotallul Al-Qur’an Al-Mu’min merasakan pengalaman spiritual 



Nagham Sebagai Pendekatan Dakwah K.H. Mu’min Aenul Mubarok 

 

Tabligh: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 10 No. 4 (2025) 365-386 375 

 

 

 

 

yang transendental melalui lantunan nagham tersebut. Bukan hanya sekadar 
mendengarkan suara yang indah, namun lebih kepada pengalaman emosional 
yang membangkitkan refleksi batin yang menyentuh jiwa. Kesadaran tentang 
kesatuan eksistensial manusia—yaitu bahwa dirinya, masyarakat, dan alam 
semesta merupakan satu kesatuan ciptaan Tuhan yang tidak terpisahkan—
semakin kuat melalui pengalaman mendengarkan nagham. 

Para santri mengakui bahwa mereka merasa lebih mudah meresapi nilai-
nilai agama setelah mendengarkan lantunan nagham yang indah. Hal ini sesuai 
dengan pemikiran Shihab (2007: 25) yang menegaskan bahwa Al-Qur'an adalah 
kitab petunjuk universal yang ditujukan kepada seluruh umat manusia tanpa 
diskriminasi apapun, baik suku, ras, bangsa, maupun status sosial. Nagham, 
dalam konteks ini, berfungsi sebagai medium yang menghidupkan pesan 
universal tersebut. Melalui lantunan nagham, pesan-pesan moral yang 
terkandung dalam Al-Qur’an mampu disampaikan kepada pendengar, baik yang 
memahami bahasa Arab maupun yang tidak, karena resonansi suaranya berbicara 
langsung kepada hati dan batin mereka. 

Berkaitan dengan dimensi spiritualitas, nagham berperan penting sebagai 
jembatan emosional yang mengaktifkan kesadaran kolektif manusia akan 
keterhubungannya dengan Sang Pencipta, sesama manusia, dan seluruh ciptaan-
Nya. Melalui resonansi suara yang harmonis, pesan-pesan ketuhanan dan 
kemanusiaan tersebut menjadi lebih terasa dan relevan bagi kehidupan sosial 
masyarakat, baik di dalam maupun luar pesantren.  

Seperti yang dijelaskan oleh Aang Ridwan, dakwah dapat diartikan sebagai 
usaha untuk memberikan penawaran kepada orang lain agar bersikap condong 
dan termotivasi untuk melakukan serta menjalankan nilai-nilai dan ajaran Islam, 
baik melalui perbuatan maupun perkataan (Ridwan, 2022: 72). Pendekatan 
dakwah melalui nagham ini memberikan penawaran untuk menerima nilai-nilai 
agama yang bersifat universal melalui media yang menyentuh hati dan jiwa 
manusia. Dengan demikian, dakwah yang dilakukan oleh KH. Mu’min Aenul 
Mubarok melalui nagham ini melibatkan sebuah proses emosional yang lebih 
mendalam, di mana bukan hanya sekadar memahami atau mendengarkan, tetapi 
juga merasakan dan menerima nilai-nilai Islam yang mengarah pada kesadaran 
spiritual dan sosial yang lebih luas. 

Indikator pertama dalam dimensi universality adalah kesadaran akan hidup 
sebagai satu kesatuan yang saling terhubung, baik antara individu, masyarakat, 
dan alam semesta, dalam kerangka ketundukan kepada kehendak Ilahi. Dalam 
konteks ini, nagham Al-Qur’an hadir bukan semata sebagai karya vokal yang 
indah, melainkan sebagai pengalaman spiritual yang membangkitkan kesadaran 
transendental tentang posisi manusia dalam jaringan kehidupan ciptaan Allah. 



R. Muhammad Syabani, A. Ridwan, P. P. N. Chidayah 

376 Tabligh: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 10 No. 4 (2025) 365-386 

 

Melalui alunan nagham yang dilantunkan KH. Mu’min Aenul Mubarok, tercipta 
suasana batin yang tenang dan lapang, membuka ruang refleksi untuk menyadari 
bahwa hidup ini bukan hanya tentang diri sendiri, melainkan tentang 
kebersamaan dalam tatanan kosmik yang lebih besar. 

Keindahan nagham menjadi gerbang awal yang mengantar seseorang 
menuju ruang kontemplasi, di mana perasaan keterhubungan dengan Tuhan, 
sesama, dan alam menjadi nyata dan mendalam. Suara-suara merdu tersebut 
tidak hanya menggetarkan hati, tetapi juga membentuk resonansi spiritual yang 
menyatukan jiwa-jiwa yang mendengarnya. Seperti yang dijelaskan oleh Shihab 
(2007: 25), Al-Qur’an adalah kitab petunjuk universal bagi seluruh umat manusia 
tanpa diskriminasi, dan melalui nagham, pesan itu menjelma menjadi 
pengalaman estetik yang merangkul semua, bukan memisahkan. 

Dari sini terlihat bahwa nagham bekerja dalam ranah yang lebih dalam 
daripada sekadar instrumen dakwah verbal. Ia berbicara kepada fitrah manusia, 
bagian terdalam dalam diri yang secara alami merindukan kebenaran dan 
kedamaian. Ketika suara nagham menyentuh dimensi tersebut, ia menciptakan 
suasana jiwa yang terbuka untuk menerima pesan tauhid dan menghayati makna 
keesaan Tuhan dalam kehidupan yang majemuk. Keterhubungan yang terjalin 
bukan hanya bersifat spiritual vertikal (dengan Tuhan), tetapi juga horizontal 
(dengan sesama dan alam), membentuk pemahaman akan pentingnya hidup 
dalam harmoni dan keberlanjutan. 

Para santri dalam penelitian ini menyebut bahwa mendengarkan nagham 
membuat mereka merasa “lebih terhubung dengan segala sesuatu.” Ungkapan ini 
tidak berhenti pada aspek emosional semata, tetapi menandai tumbuhnya 
kesadaran kolektif bahwa hidup ini adalah anugerah yang harus dijalani dengan 
kesadaran penuh dan tanggung jawab terhadap makhluk lain. Dari lantunan 
nagham, mereka belajar bahwa Islam merupakan jalan spiritual yang 
membimbing manusia menuju penyatuan jiwa dengan semesta dan Sang 
Pencipta. 

Indikator kedua dalam dimensi universality adalah kesadaran akan 
keterhubungan manusia dengan sesama dan alam semesta. Dalam konteks ini, 
nagham memainkan peran sebagai pemicu yang menyentuh dimensi terdalam 
jiwa manusia untuk memahami bahwa mereka hidup dalam jalinan kehidupan 
yang saling terhubung dan saling mempengaruhi. Hasil penelitian ini 
menunjukkan bahwa melalui lantunan nagham, para santri tidak hanya 
merasakan kedekatan emosional dengan Tuhan, tetapi juga merasakan 
keterhubungan dengan alam semesta dan sesama makhluk. Resonansi suara 
nagham yang penuh nuansa mampu membuka ruang batin untuk merenung dan 
ber-refleksi terhadap keberadaan Tuhan, alam, serta hubungan antarmanusia. 



Nagham Sebagai Pendekatan Dakwah K.H. Mu’min Aenul Mubarok 

 

Tabligh: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 10 No. 4 (2025) 365-386 377 

 

 

 

 

Dalam hal ini, seperti yang diungkapkan Zarkasyi (2018: 94), pembacaan 
Al-Qur’an dengan irama yang indah dapat membawa pendengar pada suasana 
kontemplatif yang lebih dalam, yang memungkinkan mereka untuk merenungi 
keagungan Allah melalui ciptaan-Nya yang terhampar di alam semesta. Nagham, 
dengan melodi yang syahdu dan penuh penghayatan, memberikan dimensi 
spiritual yang mendalam dan membawa para pendengarnya pada pemahaman 
bahwa setiap ciptaan di alam semesta ini memiliki keteraturan yang tidak 
terpisahkan satu sama lain. Lantunan nagham membawa mereka untuk 
merasakan keindahan ciptaan Tuhan dan memahami hakikat bahwa setiap 
elemen kehidupan berkontribusi terhadap kesatuan yang lebih besar. 

Kesadaran yang ditumbuhkan melalui pengalaman mendengarkan nagham 
ini adalah bentuk dari keterhubungan spiritual yang mendorong pendengarnya 
untuk menghargai dan mencintai sesama manusia serta lingkungan mereka. 
Nagham membangkitkan perasaan empati dan solidaritas di dalam diri 
pendengarnya, yang menciptakan ruang untuk membangun hubungan yang lebih 
harmonis dengan sesama dan alam. Hal ini sejalan dengan prinsip dasar ajaran 
Islam yang menekankan pentingnya menjaga keseimbangan alam dan saling 
menghormati antar sesama makhluk. 

Indikator terakhir dalam dimensi universality adalah penerimaan terhadap 
nilai moral universal seperti keadilan, kasih sayang, empati, dan kejujuran. Nilai-
nilai ini menjadi dasar bagi pembentukan spiritualitas yang utuh dan menjadi 
fondasi ajaran Islam yang harus diterima dan dipraktikkan oleh setiap individu. 
Hasil penelitian menunjukkan bahwa nagham Al-Qur’an memiliki peran penting 
dalam membawa pesan-pesan moral ini ke dalam hati pendengarnya. Nagham 
tidak hanya menyampaikan pesan melalui kata-kata, tetapi juga menyentuh batin 
para pendengarnya dengan suara yang penuh keindahan dan kedalaman rasa. 

Penerimaan terhadap nilai-nilai moral tersebut bukan hanya terjadi melalui 
pendekatan rasional atau dogmatis, tetapi melalui penghayatan emosional yang 
diberikan oleh nagham. Seperti yang dijelaskan oleh Anwar (2016: 78), 
"Keindahan merupakan salah satu 'pintu masuk' dakwah yang paling efektif, 
karena ia berbicara dengan bahasa kalbu, bukan bahasa akal semata." Nagham 
yang dilantunkan dengan penuh perasaan mampu membuka gerbang hati 
pendengar dan membawa mereka untuk lebih mudah memahami dan menerima 
nilai-nilai moral yang terkandung dalam Al-Qur’an. Keindahan suara dan irama 
yang digunakan dalam nagham menjadikan pesan-pesan moral, seperti kasih 
sayang, keadilan, dan empati, lebih mudah diterima dan dirasakan dengan 
sepenuh hati. 

Dengan demikian, nagham berperan sebagai alat dakwah yang efektif 
dalam menyampaikan nilai-nilai moral Islam kepada masyarakat. Pesan yang 



R. Muhammad Syabani, A. Ridwan, P. P. N. Chidayah 

378 Tabligh: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 10 No. 4 (2025) 365-386 

 

dibawakan melalui lantunan suara yang indah dan penuh makna menjadi lebih 
hidup dan terasa nyata dalam kehidupan sehari-hari. Para santri yang 
mendengarkan nagham ini tidak hanya memahami secara kognitif apa yang 
dimaksud dengan keadilan atau kasih sayang, tetapi juga merasakannya secara 
afektif dalam diri mereka. Dengan cara ini, nagham menjadi medium yang sangat 
kuat dalam membentuk karakter moral dan spiritual masyarakat, yang dapat 
diterima secara universal oleh semua kalangan. 

Melalui pendekatan ini, KH. Mu’min Aenul Mubarok tidak hanya 
menyampaikan ajaran agama melalui teori atau ajakan verbal, tetapi melalui seni 
yang mampu menggerakkan jiwa, memperdalam penghayatan, dan menyentuh 
hati setiap individu yang mendengarnya. Nagham, sebagai seni spiritual, 
berfungsi tidak hanya sebagai sarana dakwah internal umat Islam, tetapi juga 
sebagai sarana untuk memperkenalkan ajaran Islam kepada masyarakat luas, 
melampaui sekat-sekat agama dan budaya.  

Selain itu, tujuan utama dari kegiatan dakwah bukan sekadar memperluas 
wawasan keislaman umat, melainkan mendorong terjadinya transformasi moral 
dan spiritual agar perilaku seseorang selaras dengan prinsip-prinsip akhlak Islam. 
Tujuan tersebut dibingkai oleh nilai amar ma’ruf nahi munkar, yakni mengajak 
kepada kebaikan serta mencegah terjadinya kemungkaran di tengah masyarakat 
(Ridwan, 2025: 54). Dengan pendekatan yang indah melalui nagham, KH. 
Mu’min Aenul Mubarok tidak hanya memperkenalkan ajaran Islam, tetapi juga 
mendorong perubahan sikap dan perilaku yang mencerminkan nilai-nilai 
kebaikan Islam dalam kehidupan sehari-hari. 

Prayer Fulfillment dalam Pendekatan Dakwah Nagham Kh. Mu'min 
Aenul Mubarok di Pondok Pesantren Murottalul Al-Qur'an Al-Mu'min 

Pendekatan dakwah melalui nagham Al-Qur’an yang dilaksanakan oleh KH. 
Mu’min Aenul Mubarok di Pondok Pesantren Murotallul Al-Qur’an Al-Mu’min 
menunjukkan adanya keterhubungan yang mendalam antara spiritualitas individu 
dengan Tuhan, sesama, dan alam semesta. Salah satu dimensi utama dalam 
konsep spiritualitas adalah keterhubungan, yang mencerminkan kesadaran bahwa 
kehidupan tidak hanya untuk diri sendiri, tetapi juga untuk berbagi dan saling 
terhubung. Dalam konteks dakwah nagham, kesadaran ini menciptakan ruang 
untuk mempererat hubungan spiritual antar manusia, memperkuat solidaritas 
sosial, serta membangun ikatan batin yang mendalam antara santri, guru, dan 
seluruh komunitas. Oleh karena itu, nagham Al-Qur’an tidak hanya berfungsi 
sebagai medium untuk memperindah bacaan, tetapi juga sebagai alat untuk 
menumbuhkan kesadaran akan kesatuan dan kebersamaan dalam menjalani 
hidup, sekaligus memenuhi panggilan spiritual dalam berdoa dan beribadah. 

Nagham Al-Qur’an yang dilantunkan oleh KH. Mu’min Aenul Mubarok 



Nagham Sebagai Pendekatan Dakwah K.H. Mu’min Aenul Mubarok 

 

Tabligh: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 10 No. 4 (2025) 365-386 379 

 

 

 

 

berperan sebagai gerbang spiritual yang membawa pendengarnya pada kesadaran 
mendalam akan kesatuan kehidupan. Dalam penelitian ini, ditemukan bahwa 
para santri merasa lebih terhubung dengan semua aspek kehidupan setelah 
mendengarkan lantunan nagham. Lantunan ini tidak hanya menghadirkan 
estetika suara, tetapi juga menjadi pengalaman spiritual yang mengajak mereka 
untuk merenung tentang kehidupan sebagai bagian dari tatanan ilahiah yang 
lebih besar. Keindahan nagham menciptakan suasana batin yang tenang, 
memberi ruang untuk refleksi, dan menyadarkan pendengarnya bahwa 
kehidupan ini bukanlah perjalanan pribadi semata, tetapi bagian dari kehendak 
Tuhan yang lebih besar. 

Seperti yang dijelaskan oleh Shihab (2007: 25), Al-Qur’an merupakan kitab 
petunjuk universal yang tidak membedakan umat manusia berdasarkan latar 
belakang sosial atau budaya, dan nagham berfungsi untuk menyampaikan pesan-
pesan tersebut dalam bentuk yang bisa diterima dan dirasakan oleh semua. 
Resonansi suara yang indah dalam nagham mengaktifkan perasaan spiritual yang 
mendalam dalam diri pendengar, membuka pintu untuk menyadari bahwa 
mereka tidak sendirian dalam menjalani hidup ini—bahwa mereka merupakan 
bagian dari sistem kosmik yang luas. Hal ini mempertegas bahwa dakwah melalui 
nagham mampu menciptakan pengalaman transendental yang menghubungkan 
manusia dengan Tuhan, sesama, dan alam sekitar mereka. 

Para santri dalam penelitian ini mengungkapkan bahwa nagham membantu 
mereka merasakan kedekatan dengan Tuhan dan ciptaan-Nya, serta 
memperdalam pemahaman mereka tentang tauhid dan makna keesaan Tuhan. 
Lantunan nagham menjadi sarana untuk merenung, berdoa, dan memohon 
kepada Tuhan, sekaligus mengingatkan mereka akan tanggung jawab sosial dan 
spiritual yang lebih besar. Dengan demikian, kesadaran akan kesatuan kehidupan 
ini menciptakan ruang bagi pengalaman spiritual yang menyeluruh, yang tidak 
hanya menghubungkan individu dengan Tuhan secara vertikal, tetapi juga 
menciptakan keterhubungan horizontal dengan sesama manusia dan alam. 

Keterhubungan dengan sesama dan alam merupakan aspek lain yang 
dihadirkan melalui dakwah nagham KH. Mu’min Aenul Mubarok. Hasil 
penelitian menunjukkan bahwa lantunan nagham Al-Qur’an tidak hanya 
membangkitkan kesadaran spiritual terhadap Tuhan, tetapi juga terhadap 
makhluk lainnya dan alam semesta. Para santri merasakan bahwa setiap lantunan 
ayat Al-Qur’an yang mengandung ayat kauniyah—ayat yang berbicara tentang 
ciptaan Allah—menjadi hidup dan bermakna lebih dalam ketika dibawakan 
dengan nagham yang indah dan penuh penghayatan. Dengan demikian, nagham 
berperan sebagai jembatan yang menghubungkan manusia dengan alam dan 
seluruh ciptaan Tuhan. 



R. Muhammad Syabani, A. Ridwan, P. P. N. Chidayah 

380 Tabligh: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 10 No. 4 (2025) 365-386 

 

Zarkasyi (2018: 94) menjelaskan bahwa pembacaan Al-Qur’an dengan 
irama yang indah dapat membawa pendengarnya pada suasana kontemplatif yang 
memperdalam perenungan terhadap kebesaran Allah. Hal ini juga dipertegas 
oleh Amir (2019), yang mengungkapkan bahwa nagham bukan hanya 
memperindah bacaan, tetapi juga menghidupkan ruh ayat, memungkinkan 
pesan-pesan Allah untuk meresap dan menyentuh sisi terdalam dari jiwa 
pendengar. Oleh karena itu, keindahan suara dalam nagham memfasilitasi 
pendengarnya untuk merasakan keterhubungan dengan alam semesta sebagai 
bagian dari ciptaan Tuhan, yang semuanya tunduk kepada-Nya. 

Keterhubungan ini bukan hanya terjadi melalui pemahaman rasional 
semata, melainkan melalui resonansi emosional yang ditimbulkan oleh suara 
nagham. Para santri mengungkapkan bahwa mendengarkan nagham membuat 
mereka merasa lebih dekat dengan alam, lebih sadar akan keberadaan makhluk 
lain, dan lebih memahami bahwa kehidupan tidak dapat dipisahkan satu sama 
lain. Proses ini mengajak mereka untuk lebih bersyukur dan berempati terhadap 
sesama makhluk, serta bertanggung jawab dalam menjaga alam sebagai bentuk 
ibadah kepada Tuhan. 

Dengan demikian, nagham Al-Qur’an menjadi sarana yang efektif dalam 
menanamkan kesadaran ekologis dan sosial kepada santri. Ia mengajarkan bahwa 
menjaga alam dan berbuat baik kepada sesama bukan hanya merupakan 
tanggung jawab sosial, tetapi juga bagian dari ibadah yang memiliki makna 
batiniah yang dalam. Keterhubungan ini mengajarkan para santri untuk melihat 
alam dan sesama sebagai bagian dari sistem kehidupan yang lebih besar, yang 
semuanya adalah ciptaan Tuhan. 

Nagham KH. Mu’min Aenul Mubarok juga berperan dalam membentuk 
penerimaan terhadap nilai-nilai moral universal, seperti kasih sayang, keadilan, 
dan empati. Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa para santri mengakui 
adanya peran nagham dalam membantu mereka untuk lebih mendalami nilai-nilai 
moral yang terkandung dalam Al-Qur’an. Karakter nagham yang digunakan oleh 
KH. Mu’min untuk melantunkan ayat-ayat tertentu menciptakan sinkronisasi 
yang kuat antara suara dan makna ayat tersebut, yang mengarah pada 
pemahaman lebih dalam mengenai pesan moral yang diajarkan. 

Seperti yang disebutkan oleh Nasr (2009: 154), dalam tradisi Islam, seni 
suara memiliki fungsi mendalam dalam memperdalam penghayatan terhadap 
ajaran agama dan mendorong transformasi etis dalam kehidupan sehari-hari. Hal 
ini sesuai dengan pandangan yang muncul dari penelitian ini, di mana para santri 
menyatakan bahwa melalui lantunan nagham, mereka tidak hanya memahami 
makna teks ayat, tetapi juga merasakannya secara emosional. Pilihan nada yang 
lembut dan menenangkan ketika melantunkan ayat tentang kasih sayang, dan 



Nagham Sebagai Pendekatan Dakwah K.H. Mu’min Aenul Mubarok 

 

Tabligh: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 10 No. 4 (2025) 365-386 381 

 

 

 

 

nada yang lebih tegas untuk ayat yang berbicara tentang keadilan, membantu 
mereka meresapi makna dan pesan moral yang terkandung dalam ayat tersebut. 

Penerimaan terhadap nilai-nilai moral ini menunjukkan bahwa nagham 
bukan hanya berfungsi sebagai alat untuk menyampaikan pesan teks Al-Qur’an, 
tetapi juga berfungsi sebagai medium yang memperdalam transformasi moral 
dalam diri santri. Nagham memungkinkan pendengarnya untuk menerima pesan 
moral tidak hanya dengan akal, tetapi juga dengan hati. Ini menjadikan nagham 
sebagai alat dakwah yang efektif dalam membentuk karakter moral dan spiritual 
umat Islam, karena ia menyentuh dimensi emosional yang sering kali lebih 
mudah diterima dan dipahami. 

Nagham juga berperan dalam membentuk sikap inklusif lintas keyakinan. 
Penelitian ini mengungkapkan bahwa dakwah melalui nagham KH. Mu’min 
Aenul Mubarok menciptakan suasana yang membuka ruang untuk menerima 
perbedaan dan keberagaman dalam masyarakat. Para santri mengungkapkan 
bahwa mereka merasa lebih terbuka terhadap sesama, meskipun berasal dari latar 
belakang yang berbeda. Lantunan nagham yang disertai dengan ketulusan dari 
sang guru menciptakan atmosfer persaudaraan yang melampaui sekat-sekat 
agama, sosial, dan budaya. 

Al-Qaradhawi (2000: 55) mengungkapkan bahwa keikhlasan dalam dakwah 
merupakan ruh yang menghidupkan pesan, menjadikannya efektif dalam 
menyentuh hati pendengarnya. Hal ini terbukti dalam dakwah KH. Mu’min, di 
mana keikhlasan yang terpancar dari beliau melalui lantunan nagham 
membentuk atmosfer dakwah yang terbuka dan inklusif. Dalam proses ini, 
pesan-pesan Al-Qur’an tidak hanya dipahami secara tekstual, tetapi juga dihayati 
dengan rasa yang mendalam. Rasa ini kemudian membawa pendengarnya untuk 
menerima perbedaan dan menciptakan sikap inklusif yang bukan hanya 
berdasarkan toleransi pasif, tetapi juga penghargaan aktif terhadap keberagaman. 

Proses ini menunjukkan bahwa nagham dapat menciptakan ruang spiritual 
yang menyatukan, bukan memisahkan, dan mendekatkan umat manusia kepada 
satu pemahaman bahwa mereka semua adalah bagian dari ciptaan Tuhan yang 
satu. Melalui nagham, dakwah KH. Mu’min menjadi sarana yang mengajarkan 
untuk saling menghargai dan menghormati, menghidupkan nilai-nilai universal 
yang terkandung dalam Al-Qur’an dengan cara yang indah, emosional, dan 
transformatif. 

Indikator terakhir yang ditemukan dalam penelitian ini adalah bagaimana 
nagham Al-Qur’an yang dilantunkan KH. Mu’min Aenul Mubarok membantu 
membangkitkan kesadaran transendental para santri terhadap makna hidup. Para 
santri menggambarkan pengalaman mendengarkan nagham sebagai momen yang 



R. Muhammad Syabani, A. Ridwan, P. P. N. Chidayah 

382 Tabligh: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 10 No. 4 (2025) 365-386 

 

membawa mereka pada ruang spiritual yang mendalam, di mana mereka dapat 
merenunginya eksistensi diri mereka sebagai hamba Tuhan. Keindahan suara 
nagham menjadi sarana untuk membuka pintu kesadaran terhadap kehidupan 
yang lebih besar dan tujuan transendental yang lebih tinggi. 

Hood (2008: 215) menyatakan bahwa suara memiliki kapasitas untuk 
menembus lapisan kesadaran manusia dan menciptakan pengalaman 
transendental yang beresonansi dengan sisi spiritual pendengarnya. Hal ini terjadi 
dalam dakwah melalui nagham, di mana keindahan dan kedalaman suara 
membawa pendengarnya untuk merenung, menghayati, dan merasakan makna 
kehidupan yang lebih hakiki. Nagham menjadi medium yang menghubungkan 
kehidupan duniawi dengan tujuan akhir kehidupan, yang lebih transenden, dan 
membawa pendengarnya kepada kesadaran bahwa hidup ini adalah perjalanan 
spiritual yang menuju kepada Tuhan yang Maha Esa. 

Dengan demikian, dakwah melalui nagham yang dipraktikkan oleh KH. 
Mu’min Aenul Mubarok tidak hanya menyampaikan pesan Al-Qur’an dengan 
keindahan suara, tetapi juga membawa para santri untuk menyadari makna hidup 
yang lebih besar dan transendental, membuka pintu kesadaran yang mengarah 
pada kedekatan dengan Tuhan dan pemahaman yang lebih mendalam tentang 
hakikat kehidupan. 

Kemudian Aang Ridwan memberikan definisi bahwa dakwah dapat 
diartikan sebagai usaha untuk memberikan penawaran kepada orang lain agar 
bersikap condong dan termotivasi untuk melakukan serta menjalankan nilai-nilai 
dan ajaran Islam, baik melalui perbuatan maupun perkataan (Ridwan, 2022: 72). 
Peran dakwah adalah mengajak manusia untuk lebih mengenal, memahami, 
meresapi, serta menerapkan ajaran Islam sebagai pedoman hidup. Pada sisi 
kerasulan ini, dakwah dipahami sebagai proses penyampaian dan penanaman 
nilai-nilai Islam kepada masyarakat. Dengan demikian, Islam menjadi sebuah 
sistem nilai, dan dakwah berfungsi sebagai sarana untuk mentransfer nilai-nilai 
tersebut kepada umat (Ridwan, 2011: 199). 

Tujuan utama dari kegiatan dakwah bukan sekadar memperluas wawasan 
keislaman umat, melainkan mendorong terjadinya transformasi moral dan 
spiritual agar perilaku seseorang selaras dengan prinsip-prinsip akhlak Islam. 
Tujuan tersebut dibingkai oleh nilai amar ma’ruf nahi munkar, yakni mengajak 
kepada kebaikan serta mencegah terjadinya kemungkaran di tengah masyarakat 
(Ridwan, 2025: 54). Pendekatan dakwah KH. Mu’min Aenul Mubarok melalui 
nagham ini tidak hanya berhasil dalam memperkenalkan ajaran Islam, tetapi juga 
dalam mendorong transformasi moral yang mendalam, yang tercermin dalam 
perubahan perilaku para santri yang semakin mendekatkan diri kepada prinsip-
prinsip Islam yang hakiki. 



Nagham Sebagai Pendekatan Dakwah K.H. Mu’min Aenul Mubarok 

 

Tabligh: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 10 No. 4 (2025) 365-386 383 

 

 

 

 

PENUTUP 

Dari temuan penelitian, dapat disimpulkan bahwa nagham yang digunakan 
KH. Mu’min Aenul Mubarok berfungsi lebih dari sekadar memperindah bacaan. 
Nagham menjadi sarana yang menghubungkan para santri dengan kesadaran 
spiritual yang lebih dalam, yang membentuk hubungan emosional mereka 
dengan Allah, sekaligus dengan sesama dan alam. Ketenangan batin yang dialami 
oleh para santri merupakan indikasi dari prayer fulfillment, yang dijelaskan oleh 
Piedmont, dimana ketenangan ini bukan hanya sekedar efek dari mendengarkan 
musik, tetapi hasil dari interaksi spiritual yang mendalam antara suara nagham 
dan makna ayat-ayat Al-Qur’an. Para santri juga merasakan kenyamanan dan 
kebahagiaan yang bersumber dari penghayatan yang tulus terhadap makna ayat-
ayat tersebut. Dengan demikian, dakwah melalui nagham membuktikan 
kemampuannya dalam menciptakan pengalaman spiritual yang mendalam, 
memperkaya penghayatan ibadah dan membawa para santri lebih dekat kepada 
Tuhan. 

Lebih lanjut, penelitian ini juga menyoroti pentingnya dimensi universality 
dalam dakwah. Nagham Al-Qur’an yang dilantunkan KH. Mu’min Aenul 
Mubarok berfungsi sebagai medium dakwah yang bersifat inklusif dan lintas 
batas sosial, budaya, dan agama. Pesan-pesan moral yang terkandung dalam Al-
Qur’an, seperti kasih sayang, keadilan, dan empati, tersampaikan dengan cara 
yang lebih mudah diterima oleh berbagai kalangan. Para santri mengakui bahwa 
lantunan nagham ini tidak hanya meningkatkan pemahaman mereka tentang 
nilai-nilai moral dalam Al-Qur’an, tetapi juga mengubah cara mereka 
merasakannya secara emosional. 

Selain itu, dakwah melalui nagham juga memperkuat connectedness atau 
keterhubungan antar manusia dan dengan alam semesta. Temuan penelitian 
menunjukkan bahwa para santri merasa lebih terhubung dengan alam dan 
sesama makhluk setelah mendengarkan nagham. Nagham memperkuat 
kesadaran mereka bahwa kehidupan adalah bagian dari tatanan ilahiah yang lebih 
besar, di mana setiap ciptaan memiliki peran dan keterkaitan. Melalui 
pengalaman ini, santri tidak hanya mendapatkan ketenangan spiritual, tetapi juga 
belajar untuk lebih menghargai alam dan sesama, yang pada akhirnya 
menciptakan rasa tanggung jawab sosial dan ekologis. 

DAFTAR PUSTAKA  

Al-Qaradhawi, Y. (2000). Fiqh Dakwah (Jilid 1). Pustaka Al-Kautsar. 
Amin, S. M. (2009). Ilmu Dakwah. Jakarta: Amzah. 



R. Muhammad Syabani, A. Ridwan, P. P. N. Chidayah 

384 Tabligh: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 10 No. 4 (2025) 365-386 

 

Amir, M. (2019). Pengaruh lantunan ayat suci Alquran terhadap aktivitas 
tadabbur. Jurnal Ilmiah Al-Mu’ashirah: Jurnal Kajian Islam Kontemporer, 
16(1), 1–14. 

Anwar, R. (2016). Dakwah Kultural: Manifestasi Islam Rahmatan lil 'Alamin. 
Kaukaba Dipantara. 

Aziz Ali, M. (2004). Ilmu Dakwah. Jakarta: Kencana Prenada Media Group. 
Creswell, J. W. (2014). Penelitian kualitatif & desain riset. Yogyakarta: Pustaka 

Pelajar. 
Hendrawan, S. (2009). Spiritual management: From personal enlightenment towards God 

corporate governance. Bandung: Mizan. 
Hood, R. W. (2008). The Psychology of Religion: An Empirical Approach. New York: 

The Guilford Press. 
Indra, M. Q. (2019). Seputar Nagham Seni Baca Al-Qur'an. Jakarta: Qaf Media. 
Lace, J. W., Haeberlein, K. A., & Handal, P. J. (2017). A critical examination of 

the three-factor model of the Spiritual Transcendence Scale. Psikologi, 
44(1), 1-14. 

Lukita, J. (2023). Pelestarian dan perkembangan nagham Al-Quran: Kajian 
resepsi estetis Al-Quran di Pondok Pesantren Baitul Qurra Tangerang 
Selatan. Jalsah: The Journal of Al-Quran and As-Sunnah Studies, 3(2), 1–20. 

Moleong, L. J. (2017). Metode Penelitian Kualitatif. Bandung: PT Remaja 
Rosdakarya. 

Mubarok, M. A. (2017). Buku Pegangan Qari’ dan Qari’ah. Tasikmalaya: Absolute 
Media. 

Mustopa, R., Sarbini, A., & Rusliana, I. (2025). Metode dakwah Gus Baha melalui 
humor di channel YouTube Santri Gayeng. Tabligh: Jurnal Komunikasi dan 
Penyiaran Islam, 10(2), 165-184. Fakultas Dakwah dan Komunikasi, 
UIN Sunan Gunung Djati Bandung. 
https://jurnal.fdk.uinsgd.ac.id/index.php/tabligh 

Munir, M., & Ilaihi, W. (2015). Manajemen Dakwah. Jakarta: Kencana. 
Najwa Khairina, dkk. (2021). Spirituality and its role in Islamic public health. 

Indonesian Journal of Islam and Public Health, 1(1), 28–38. 
Nasr, S. H. (2009). The Heart of Islam: Enduring Values for Humanity. 

HarperCollins. 
Piedmont, R. L. (1999). Does spiritual transcendence represent a sixth factor of 

personality? Journal of Personality, 67(6), 985–1013. 
Piedmont, R. L. (2001). Spiritual transcendence and the scientific study of 

spirituality. Journal of Psychology and Theology, 29(1), 6–15. 
Ridwan, A. (2011). Ilmu Dakwah. Bandung: Pustaka Setia. 
Ridwan, A. (2022). Filsafat dan Etika Dakwah. Bandung: Simbiosa. 
Ridwan, A. (2025). Ilmu Tabligh. Bandung: Values Institutes. 

https://jurnal.fdk.uinsgd.ac.id/index.php/tabligh


Nagham Sebagai Pendekatan Dakwah K.H. Mu’min Aenul Mubarok 

 

Tabligh: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 10 No. 4 (2025) 365-386 385 

 

 

 

 

Fajar, D. A., & Saepulrohim, A. (2025). Spiritual transformation and mental 
fortification: An analysis of Tariqat Al-Rifa'iyah's contribution to the 
psychological development of Da'i from zuhud to shaja'ah. Ilmu Dakwah: 
Academic Journal for Homiletic Studies, 19(1), 165-190. 
https://doi.org/10.15575/idajhs.v19i1.45446  

Shihab, M. Q. (2002). Tafsir al-Misbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-Qur’an (Vol. 
5). Jakarta: Lentera Hati. 

Shihab, M. Q. (2007). “Membumikan” Al-Qur’an: Fungsi dan Peran Wahyu dalam 
Kehidupan Masyarakat. Mizan Pustaka. 

Sugiyono. (2016). Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D. Bandung: 
Alfabeta. 

Ulfah, M. (2021). Efektivitas pembelajaran ilmu nagham Al-Qur’an di Institut 
Ilmu Al-Qur’an (IIQ) Jakarta. Ta’dibuna: Jurnal Pendidikan Islam, 10(4), 
523–534. 

Zarkasyi, H. F. (2018). Estetika Al-Qur'an. Jakarta: Gema Insani Press. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

https://doi.org/10.15575/idajhs.v19i1.45446


R. Muhammad Syabani, A. Ridwan, P. P. N. Chidayah 

386 Tabligh: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 10 No. 4 (2025) 365-386 

 

 


