é Tabligh: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam

Volume 10, Nomor 4, 2025, 365-386
% Fakultas Dakwah dan Komunikasi, UIN Sunan Gunung Djati Bandung
% https://jurnal.fdk.uinsgd.ac.id/index.php/ tabligh

Nagham Sebagai Pendekatan Dakwah K.H. Mu’min Aenul
Mubarok

Rai Muhammad Syabana', Aang Ridwan', Prita Priantini Nur Chidayah'
Jurusan Komunikasi dan Penyiaran Islam, Fakultas Dakwah dan Komunikasi, UIN Sunan
Gunung Djati, Bandung
Email : raisyabani24@gmail.com

ABSTRAK

Penelitian ini bertujuan untuk mengidentifikasi peran nagham Al-Qut'an dalam
pendekatan dakwah yang dilakukan oleh KH. Mu'min Aenul Mubarok di
Pondok Pesantren Murottalul Qur’an Al-Mu’min, serta untuk memahami
dampak dari penggunaan nagham terhadap penghayatan spiritual santri. Fokus
penelitian ini meliputi tiga hal: pertama, bagaimana santri merasakan
kekhusyukan dan (Prayer Fulfillmen?) kepuasan spiritual melalui pembelajaran
nagham; kedua, bagaimana nagham membantu menyamakan persepsi di
kalangan santri dan menyampaikan pesan universal (Universality) dalam dakwah
KH. Mu'min; ketiga, bagaimana nagham membangun keterhubungan yang lebih
erat antar santri (Comnectedness). Hasil penelitian menunjukkan bahwa nagham
memperdalam pengalaman spiritual, mempererat hubungan antar santri, serta
meningkatkan pemahaman nilai moral universal. Penelitian ini menyarankan
pengembangan lebih lanjut dari metode dakwah ini.

Kata Kunci : Dakwah; Nagham; Pondok Pesantren; Spiritualitas.

ABSTRACT

This study aims to identify the role of Nagham Al-Qur'an in the da'wab approach employed
by KH. Mu'"nmin Aenul Mubarok at Pondok Pesantren Murottalul Qur'an Al-Mu'min, as
well as to understand the impact of Nagham on the spiritual experience of the students
(santri). The focus of this research includes three main aspects: first, how the students
experience spiritual concentration and fulfillment through the learning of Nagham; second, how
Nagham helps harmonize perceptions among the students and conveys universal messages in
KH. Mu'min's da'wab; third, how Nagham strengthens the connection among the students.
The findings indicate that Nagham deepens the spiritual experience, strengthens relationships
among the students, and enhances the understanding of universal moral values. This research
suggests further development of this da"wah method.

Keywords : Da'wab; Islamic Boarding School; Naghanmy Spirituality.

Diterima: Juni 2025. Disetujui: November 2025. Dipublikasikan: Desember 2025 365


https://jurnal.fdk.uinsgd.ac.id/index.php/tabligh

R. Muhammad Syabani, A. Ridwan, P. P. N. Chidayah
PENDAHULUAN

KH. Mu'min Aenul Mubarok lahir di Kampung Cibantar, Tasikmalaya, pada 10
Februari 1971, merupakan tokoh yang sangat berperan dalam memperkenalkan
dan mengembangkan seni baca Al-Qur'an melalui nagham. Sejak usia 19 tahun,
beliau memulai perjalanan dalam dunia qira'ah di bawah bimbingan KH. Q.
Zainal Abidin di Pesantren Murottalul Qur’an Al-Mubaarok. Melalui
dedikasinya, beliau telah meraih berbagai prestasi, di antaranya Juara 1 MTQ
Internasional di Malaysia dan Iran pada tahun 2008 dan 2009. Selain menjadi
qari, KH. Mu'min juga dikenal sebagai seorang pendakwah yang aktif membina
generasi muda dalam seni baca Al-Qut'an, baik di dalam negeti maupun luar
negeri, termasuk di Hong Kong, Pakistan, dan Kanada. Pada tahun 2006, beliau
mendirikan Pondok Pesantren Murottalul Qur’an Al-Mu'min dengan tujuan
tidak hanya mencetak santri yang mahir membaca Al-Qur’an, tetapi juga yang
dapat memahami dan menghayati maknanya.

Dalam dakwahnya, KH. Mu'min memanfaatkan nagham sebagai metode
utama dalam pembelajaran Al-Qur'an. Nagham, yang merupakan cara atau
metode melagukan suara dalam tilawatil Qut'an, tidak hanya memperindah
lantunan ayat suci, tetapi juga memiliki kedalaman spiritual yang kuat. Menurut
Mubarok (2017: 1-2), terdapat tujuh jenis lagu utama dalam seni baca Al-Qur’an,
yakni Bayyati, Shaba, Hijaz, Nahawand, Rost, Jiharkah, dan Sika. Metode ini
bukan hanya digunakan untuk memperindah bacaan, tetapi juga untuk
membangun keterikatan emosional antara santri dan Al-Qut'an. Dalam
praktiknya, nagham tidak hanya diterapkan di pesantren, tetapi juga digunakan
dalam dakwah KH. Mu'min di berbagai forum, baik di dalam negeri maupun luar
negeri.

Penelitian terdahulu menunjukkan adanya pengaruh positif dari
penggunaan nagham dalam pengajaran Al-Qur'an, baik dalam hal pengembangan
keterampilan membaca maupun peningkatan spiritualitas santri. Sebagai contoh,
penelitian Lukita (2023) yang dilakukan di Pondok Pesantren Baitul Qurra
Tangerang Selatan menunjukkan bahwa penggunaan nagham dalam pengajaran
Al-Qur'an mampu meningkatkan keterampilan membaca dan membentuk
karakter serta perilaku positif santri. Penelitian ini sejalan dengan pendekatan
dakwah KH. Mu'min di Pondok Pesantren Murottalul Qur’an Al-Mu’min, yang
memanfaatkan nagham untuk meningkatkan penghayatan spiritual santri
tethadap Al-Qur’an. Namun, meskipun penggunaan nagham menunjukkan
dampak positif di lingkungan pesantren, tantangan tetap ada dalam
mengembangkan seni ini di luar pesantren, terutama di kalangan generasi muda.
Penelitian Ulfah (2021) menyebutkan bahwa minat generasi muda terhadap seni
nagham masih rendah, terutama di institusi pendidikan formal. Di IIQ Jakarta,
hanya 4% mahasiswa yang memiliki pemahaman baik tentang ilmu nagham, yang

366 Tabligh: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 10 No. 4 (2025) 365-386



Nagham Sebagai Pendekatan Dakwah K.H. Mu’min Aenul Mubarok

menunjukkan adanya kesenjangan dalam pengembangan seni nagham di
lingkungan pendidikan formal.

Meskipun nagham telah lama dikenal sebagai seni baca Al-Qur'an yang
memperdalam penghayatan spiritual, penerapannya sebagai metode dakwah yang
efektif di kalangan generasi muda masih kurang tereksplorasi. Penelitian yang
dilakukan oleh Lukita (2023) menegaskan bahwa pembelajaran nagham di
pesantren tidak hanya meningkatkan keterampilan membaca Al-Qur'an, tetapi
juga memperdalam penghayatan makna ayat-ayat Al-Qur'an, sehingga nilai-nilai
spiritualnya terinternalisasi dalam kehidupan sehari-hari. Fenomena ini sangat
menarik untuk diteliti lebih lanjut, terutama dalam konteks dakwah KH. Mu'min
yang menggunakan nagham sebagai metode untuk membangun koneksi
emosional antara santri dan pesan moral yang terkandung dalam Al-Qutr'an.

Penelitian ini bertujuan untuk mengidentifikasi bagaimana nagham
digunakan sebagai pendekatan dakwah oleh KH. Mu'min Aenul Mubarok di
Pondok Pesantren Murottalul Qur'an Al-Mu’min. Penelitian ini akan mengkaji
metode, strategi, dan dampak dari penggunaan nagham dalam dakwah di
pesantren, dengan harapan dapat memberikan wawasan baru tentang efektivitas
seni baca Al-Qur'an dalam membentuk karakter dan spiritualitas santri. Oleh
karena itu, penelitian ini berjudul "Nagham Al-Qut'an sebagai Pendekatan
Dakwah (Studi Kasus Pendekatan Dakwah KH. Mu'min Aenul Mubarok di

Pondok Pesantren Murottalul Qut'an Al-Mu'min)".

Penelitian ini difokuskan pada beberapa rumusan masalah, yaitu: pertama,
Bagaimana santri di Pondok Pesantren Murottalul Qur’an Al-Mu’min merasakan
kekhusyukan dan kepuasan spiritual (prayer fulfillmeni) melalui pembelajaran
nagham Al-Qur’an yang diajarkan oleh KH. Mu’min Aenul Mubarok?; Kedua,
Bagaimana nagham Al-Quran berperan dalam menyamakan persepsi
(universality) di kalangan santri serta menyampaikan pesan-pesan universal
dalam dakwah KH. Mu'min?; dan Ketiga, Bagaimana nagham Al-Qur’an yang
diajarkan di Pondok Pesantren Murottalul Quran Al-Mu’min membangun
keterhubungan yang lebih erat (connectedness) di kalangan santri?

Tujuan dari penelitian ini adalah untuk menjelaskan bagaimana santri di
Pondok Pesantren Murottalul Qur’an Al-Mu’min mengalami kekhusyukan dan
kepuasan spiritual melalui pembelajaran nagham Al-Qur’an yang diajarkan oleh
KH. Mu'min Aenul Mubarok, bagaimana nagham Al-Quf’an membantu
menyamakan persepsi di kalangan santri serta menyampaikan pesan-pesan
universal dalam dakwah KH. Mu’'min, dan bagaimana nagham Al-Qur’an
membangun keterhubungan yang lebih erat di kalangan santri.

Lokasi penelitian ini dilakukan di Kersanagara, Kecamatan Cibeureum,

Tabligh: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 10 No. 4 (2025) 365-386 367



R. Muhammad Syabani, A. Ridwan, P. P. N. Chidayah

Kabupaten Tasikmalaya, Jawa Barat, di Pondok Pesantren Murottalul Qur’an Al-
Mu’min yang menjadi pusat pendidikan dan dakwah Islam di wilayah tersebut.
Pondok pesantren ini memiliki reputasi yang kuat dalam pengajaran Al-Qur’an
dan dakwah berbasis nagham, sehingga menjadikannya lokasi yang tepat untuk
melakukan penelitian ini.

Metode penelitian yang digunakan dalam penelitian ini adalah pendekatan
kualitatif dengan paradigma konstruktivisme, yang menekankan bahwa realitas
adalah hasil konstruksi individu atau kelompok berdasarkan pengalaman mereka.
Pendekatan ini memungkinkan peneliti untuk memahami lebih dalam
pengalaman santri dalam menerima dakwah melalui nagham. Penelitian ini
menggunakan studi kasus sebagai pendekatan utama, yang memungkinkan
eksplorasi mendalam terhadap fenomena dakwah berbasis nagham yang
diterapkan oleh KH. Mu'min di pesantren. Data dikumpulkan melalui
wawancara mendalam, observasi partisipatif, dan dokumentasi untuk
mendapatkan gambaran menyeluruh mengenai praktik dakwah berbasis nagham
di Pondok Pesantren Murottalul Qur'an Al-Mu'min.

LANDASAN TEORITIS

Teori utama yang akan dalam penelitian merupakan Teori Transenden Spiritual
Piedmont. Teori ini memberikan pandangan mendalam mengenai spiritualitas
sebagai dimensi kepribadian manusia. Teori ini berfokus pada pengaruh
spiritualitas terhadap kesejahteraan psikologis dan perilaku prososial, serta
memberikan wawasan penting dalam memahami bagaimana metode nagham
dapat berperan dalam pengembangan spiritualitas dan karakter santri.

Istilah spiritualitas berasal dari bahasa Latin "spiritus", yang berarti roh,
jiwa, atau napas kehidupan (McGrath, 2003: 2). Pemahaman spiritualitas merujuk
pada pengalaman batin yang mencerminkan hubungan manusia dengan aspek
transenden, yaitu sesuatu yang melampaui realitas duniawi dan fisik. Hendrawan
(2009: 18) menjelaskan bahwa spiritualitas mengarah pada keterhubungan
mendalam terhadap diri sendiri, alam sekitar, dan entitas adikodrati, baik yang
bersifat religius maupun non-religius. Salah satu pendekatan yang sangat relevan
untuk memahami dimensi spiritual ini adalah teori yang dikembangkan oleh
Ralph L. Piedmont, seorang psikolog kepribadian. Teori Transenden Spiritual
yang ia usulkan bertujuan untuk menggali bagaimana spiritualitas merupakan
bagian penting dalam struktur kepribadian manusia dan bagaimana ia
memengaruhi kesejahteraan psikologis individu.

Piedmont (2001: 7) menjelaskan bahwa spiritualitas adalah aspek esensial
dari kehidupan psikologis manusia yang berperan dalam memengaruhi kepuasan
hidup, ketahanan terhadap tekanan emosional, serta kecenderungan perilaku

368 Tabligh: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 10 No. 4 (2025) 365-386



Nagham Sebagai Pendekatan Dakwah K.H. Mu’min Aenul Mubarok

prososial. Konsep spiritualitas dalam teori ini tidak hanya terbatas pada ekspresi
keagamaan, tetapi mencakup dimensi psikologis yang mempengaruhi cara
seseorang melihat dunia dan berinteraksi dengan orang lain. Untuk mengukur
transendensi spiritual, Piedmont mengembangkan instrumen bernama Spiritual
Transcendence Scale, yang mengidentifikasi karakteristik spiritualitas secara
independen. Metode pengukuran ini sering digunakan dalam penelitian
kuantitatif, namun Piedmont juga menunjukkan bahwa pendekatan kualitatif
seperti wawancara mendalam dan analisis naratif bisa sangat berguna untuk
menangkap aspek subjektif dari pengalaman spiritual seseorang.

Dalam konteks teori ini, Piedmont mengemukakan bahwa spiritualitas
seseorang terdiri dari tiga unsur utama: Prayer Fulfillment, Universality, dan
Connectedness. Prayer Fulfillment menggambarkan perasaan kedamaian dan
kepuasan batin yang diperoleh seseorang ketika benar-benar tenggelam dalam
ibadah. Ini bukan sekadar rutinitas berdoa, tetapi pengalaman batin yang
memberikan kedamaian dan makna mendalam bagi individu. Universality
mengacu pada cara seseorang memandang kehidupan secara luas, melihat semua
makhluk dan kejadian sebagai bagian dari kesatuan yang lebih besar. Dalam hal
ini, seseorang yang memiliki pemahaman spiritual yang mendalam cenderung
lebih bijak dan peduli terhadap isu kemanusiaan, lingkungan, dan keadilan sosial.
Sedangkan Connectedness mencerminkan perasaan keterhubungan seseorang
dengan sesuatu yang lebih besar dari dirinya sendiri, baik dengan Tuhan, sesama
manusia, alam, maupun sejarah umat manusia. Perasaan terhubung ini
mendorong individu untuk lebih empatik, berbagi, dan membantu tanpa pamrih.

Meskipun teori Transenden Spiritual Piedmont menawarkan pemahaman
yang kaya mengenai dimensi spiritualitas manusia, beberapa kritik muncul
terthadap pendekatan ini. Salah satunya adalah dari John W. Lace, Kristen A.
Haeberlein, dan Paul J. Handal yang mengkaji kritis model tiga faktor yang
dikembangkan oleh Piedmont. Mereka menyoroti inkonsistensi struktur faktor
dalam berbagai penelitian empiris, di mana ketiga faktor—Prayer Fulfillment,
Universality, dan Connectedness—sering kali tidak muncul secara terpisah dan
stabil, melainkan saling tumpang tindih atau berubah bentuk tergantung pada
konteks budaya dan sampel penelitian (Lace dkk., 2017: 3). Selain itu, validitas
konstruk dari model Piedmont juga dipertanyakan karena rendahnya proporsi
varians yang dijelaskan oleh ketiga faktor tersebut dalam analisis faktor
cksploratori dan konfirmatori. Hal ini menunjukkan bahwa meskipun konsep-
konsep tersebut menarik dalam menggambarkan pengalaman spiritual pribadi,
mereka belum sepenuhnya mampu berdiri sebagai konstruk psikologis yang valid
secara universal tanpa memperhitungkan konteks agama dan budaya dari
responden.

Tabligh: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 10 No. 4 (2025) 365-386 369



R. Muhammad Syabani, A. Ridwan, P. P. N. Chidayah

Tanggapan terhadap teori ini membuka ruang bagi perdebatan lebih lanjut
mengenai keabsahan dan relevansi instrumen pengukuran spiritualitas yang
dikembangkan oleh Piedmont, serta bagaimana pengaruh konteks budaya dan
agama terhadap interpretasi faktor-faktor spiritual tersebut. Walaupun demikian,
meskipun ada kritik terhadap validitas dan reliabilitas model ini, banyak peneliti
yang tetap menggunakan teori ini sebagai kerangka dasar dalam studi spiritualitas
karena kemampuannya untuk mengidentifikasi dimensi-dimensi penting dari
spiritualitas yang dapat mempengaruhi kesejahteraan dan perilaku individu dalam
berbagai konteks.

Dalam penelitian ini, teori Transenden Spiritual Piedmont akan digunakan
untuk memahami bagaimana seni baca Al-Quran melalui nagham dapat
mempengaruhi spiritualitas dan karakter santri di Pondok Pesantren Murottalul
Qur’an Al-Mu’'min. Aspek Prayer Fulfillment, Universality, dan Connectedness
yang ada dalam teori ini diharapkan dapat memberikan pemahaman lebih dalam
mengenai bagaimana nagham sebagai metode dakwah tidak hanya memperindah
bacaan Al-Qur’an, tetapi juga membentuk kesadaran spiritual dan sosial santri,
yang pada gilirannya dapat berkontribusi pada pembentukan karakter yang lebih
baik.

PEMBAHASAN

Pondok Pesantren Murottalul Qur'an Al-Mu’min, yang terletak di Kampung
Nagarakasih, Tasikmalaya, Jawa Barat, merupakan salah satu lembaga pendidikan
yang fokus pada pembelajaran seni tilawah Al-Qur’an serta penguatan nilai-nilai
akhlak dalam kehidupan sehari-hari. Pesantren ini didirikan oleh KH. Mu’min
Aenul Mubarok pada tahun 2006 sebagai bentuk dedikasinya dalam mendidik
generasi Qur'ani yang tidak hanya fasih membaca Al-Qut'an, tetapi juga
menghayati maknanya. Sejak didirikan, pesantren ini telah berkembang pesat dan
kini menjadi pusat pembinaan qari, hafidz, serta pengajaran Islam yang diakui,
baik di tingkat nasional maupun internasional.

Sebagai pusat pendidikan, Pondok Pesantren Murottalul Qurt'an Al-
Mu’min mengedepankan kualitas pendidikan dan pembinaan karakter santri
melalui berbagai program unggulan. Di samping pendidikan formal, pesantren
ini juga berperan dalam dakwah yang mengintegrasikan aspek seni tilawah
dengan dakwah moral dan sosial. Para santri tidak hanya diajarkan cara membaca
Al-Qur'an dengan baik dan benar, tetapi juga diberikan pembekalan akhlak mulia
untuk menjadi generasi penerus yang bertanggung jawab dalam masyarakat.

Dalam penelitian ini, informan yang menjadi narasumber terdiri dari
berbagai kalangan yang tetlibat langsung dalam kehidupan pesantren dan dakwah
KH. Mu’min Aenul Mubarok. Informan utama terdiri dari Fadil, Azhar, Haris,
dan Lutfi, yang merupakan santri di Pondok Pesantren Murottalul Qur'an Al-

370 Tabligh: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 10 No. 4 (2025) 365-386



Nagham Sebagai Pendekatan Dakwah K.H. Mu’min Aenul Mubarok

Mu’'min. Selain itu, terdapat juga informan tambahan yang memberikan
perspektif lebih luas, yaitu Hasbi Mubarok, seorang alumni pondok pesantren,
dan Muhammad Igbal, seorang pengurus pondok pesantren. Jumlah informan
dalam penelitian ini adalah enam orang yang memberikan kontribusi penting
dalam menggali data dan informasi terkait dampak dakwah berbasis nagham
yang diterapkan oleh KH. Mu’min.

Prayer Fulfillment dalam Pendekatan Dakwah Nagham Kh. Mu'min
Aenul Mubarok di Pondok Pesantren Murottalul Al-Qut'an Al-Mu'min

Pendekatan dakwah yang dilakukan oleh KH. Mu’min Aenul Mubarok
melalui nagham Al-Qur’an di Pondok Pesantren Murottalul Qur’an Al-Mu’min
menunjukkan dampak yang signifikan dalam memberikan pengalaman spiritual
kepada para santri. Al-Qur'an sebagai sumber utama dakwah memberikan
panduan yang jelas mengenai cara menyampaikan pesan-pesan dakwah. Sebagai
sumber utama, Al-Qur’an memberikan tata cara yang sesuai dengan da’i yang
akan menyampaikan pesan dakwah. Sebagai pedoman utama dalam berdakwah,
Al-Qur'an memberikan petunjuk yang meliputi cara dan metode yang digunakan
oleh seorang da’i dalam menyampaikan dakwah (Mustopa, 2025). Hasil
penelitian ini akan membahas bagaimana dakwah melalui nagham tersebut dapat
memenuhi kebutuhan spiritual para santri dengan mengaitkan temuan penelitian
pada teori Prayer Fulfillment yang dikemukakan oleh Piedmont (2001). Temuan
ini menunjukkan bahwa pendekatan dakwah yang dilakukan oleh KH. Mu’min
Aenul Mubarok tidak hanya berdampak pada aspek estetika, tetapi juga
memperkuat hubungan spiritual para santri dengan Allah SWT, yang tercermin
dalam perasaan tenang, nyaman, bahagia, dan puncaknya adalah kebahagiaan
transendental yang memperkuat hubungan vertikal mereka dengan Tuhan.

Berdasarkan temuan penelitian, nagham Al-Qur’an yang dilantunkan oleh
KH. Mu'min Aenul Mubarok secara konsisten memberikan dampak ketenangan
batin bagi para santri. Rasa tenang ini muncul secara alami dan berkelanjutan,
yang tidak hanya berupa efek pasif dari mendengarkan suara melodi, tetapi juga
sebagai sarana aktif dalam mencapai kedamaian jiwa. Penghayatan makna ayat
yang dilakukan dengan disertai alunan suara yang lembut mampu melepaskan
beban pikiran dan memfokuskan hati pada kebesaran Allah. Proses penghayatan
ini membentuk hubungan emosional yang mendalam antara para santri dengan
ayat-ayat Al-Qur'an. Hal ini sejalan dengan konsep Prayer Fulfillment menurut
Piedmont (2001:7), yang mendefinisikan perasaan tenang sebagai salah satu
indikator utama dalam pemenuhan spiritual. Dalam teori Piedmont, ketenangan
ini berfungsi sebagai jembatan emosional yang menyentuh dimensi ruhani,
membantu individu melepaskan beban pikiran dan menciptakan keadaan batin
yang damai. Temuan penelitian ini memberikan validasi empiris terhadap teori

Tabligh: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 10 No. 4 (2025) 365-386 371



R. Muhammad Syabani, A. Ridwan, P. P. N. Chidayah

Piedmont, yang menunjukkan bahwa proses penghayatan ayat yang dilantunkan
dengan nagham bukan sekadar mendengarkan musik, tetapi merupakan hasil dari
interaksi sadar antara alunan suara dan makna ilahi.

Dalam konteks spiritualitas Islam, temuan ini juga sejalan dengan
pandangan Najwa Khairina et al. (2021:31-32), yang menyatakan bahwa ibadah
merupakan sumber ketenangan (sakinah). Ketenangan yang dirasakan oleh para
santri adalah hasil dari pengalaman ibadah yang khusyuk dan mendalam.
Nagham yang digunakan oleh KH. Mu’min Aenul Mubarok, sebagai sarana
dalam dakwah, menjadi bentuk konkret dari ibadah yang menghasilkan
ketenangan jiwa, menjauhkan dari keraguan, dan menumbuhkan kedamaian
batin. Proses ini memungkinkan para santri untuk merasakan kedamaian yang
tidak hanya sesaat, tetapi menjadi bagian dari keseharian mereka. Dengan
demikian, nagham bukan hanya berfungsi sebagai alat dakwah, tetapi juga
menjadi sarana untuk memperdalam penghayatan terhadap ajaran Islam dan
membantu memperkuat ketenangan yang bersumber dari ibadah yang ikhlas.
Proses ini sejalan dengan konsep tasawuf yang menekankan pentingnya penataan
jiwa untuk mencapai ketenangan batin, yang pada gilirannya akan memperkuat
keberanian dalam menghadapi berbagai tantangan (Fajar & Saepulrohim, 2025).

Selain perasaan tenang, temuan penelitian juga menunjukkan bahwa
perasaan nyaman dan bahagia yang dialami oleh para santri bersumber dari
motivasi internal dan proses penghayatan yang tulus. Jawaban narasumber yang
menyatakan bahwa kenyamanan muncul karena mereka “menikmatinya dari hati,
bukan karena paksaan” dan merasa “ikut merasakan” ayat yang dibaca,
mengindikasikan bahwa pengalaman spiritual ini bersifat otentik dan mendalam.
Hal ini langsung mengonfirmasi teori Piedmont (1999:989) mengenai indikator
kenyamanan dan kebahagiaan spiritual. Piedmont menekankan bahwa Prayer
Fulfillment sejati lahir dari penghayatan personal yang mendalam, yang
membedakannya dari rutinitas ibadah yang mekanis. Temuan ini juga
menggambarkan bahwa kenyamanan timbul karena nagham mampu “menyentuh
ke dalam kalbu” para santri, sechingga membuat mereka merasakan kedekatan
emosional dengan Allah.

Pendekatan dakwah KH. Mu'min Aenul Mubarok berhasil mengubah
aktivitas membaca Al-Qur'an menjadi sebuah pengalaman yang melibatkan
perasaan (rasa) yang mendalam, tidak sekadar pelafalan teknis. Ini sejalan dengan
prinsip ikhlas (ketulusan) dan tadabbur (perenungan mendalam) dalam ajaran
Islam, yang mengajarkan agar setiap amal dilakukan dengan niat yang tulus untuk
mendekatkan diri kepada Allah. Kemampuan nagham untuk “menyentuh kalbu”
memungkinkan para santri untuk merenungkan makna ayat-ayat Al-Qutr'an lebih
mendalam, sehingga nilai-nilai dalam ayat-ayat tersebut dapat meresap ke dalam
diri mereka. Rasa nyaman yang timbul “dari hati” menunjukkan bahwa proses ini

372 Tabligh: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 10 No. 4 (2025) 365-386



Nagham Sebagai Pendekatan Dakwah K.H. Mu’min Aenul Mubarok

melampaui sekadar mendengarkan, tetapi juga merupakan internalisasi nilai-nilai
spiritual yang mendalam. Proses ini memberikan pengalaman kebahagiaan yang
hakiki, yang berasal dari kesadaran bahwa mereka sedang beribadah dengan
ketulusan dan keikhlasan.

Puncak kebahagiaan spiritual yang dialami para santri tercermin dalam
perasaan haru yang mendalam, bahkan hingga meneteskan air mata. Pengalaman
emosional yang intens ini terjadi ketika ada keselarasan antara tema ayat
(misalnya, azab, ampunan, atau kasih sayang) dengan karakteristik nagham yang
digunakan. Fenomena ini menggambarkan adanya koneksi vertikal yang kuat
antara pelantun dan Sang Pencipta, yang tercermin dalam perasaan haru yang
menggugah hati. Temuan ini sejalan dengan teori Piedmont (2001:7), yang
menyatakan bahwa kebahagiaan dalam Prayer Fulfillment bersifat transendental
dan berfungsi memperkuat hubungan vertikal dengan Tuhan. Rasa haru yang
digambarkan oleh narasumber sebagai ‘“getaran sampai ke hati” adalah
manifestasi dari puncak pengalaman spiritual ini. Dalam ajaran Islam, menangis
karena metesapi ayat-ayat Al-Qut'an dipandang sebagai tanda kelembutan hati
dan kedalaman iman. Proses mencocokkan maqam (intonasi suara) dengan
konten ayat yang dibaca, sebagaimana dijelaskan oleh KH. Mu'min Aenul
Mubarok, bukan sekadar teknik, melainkan sebuah usaha untuk menghadirkan
“rasa” dari firman Allah.

Kemampuan dakwah nagham dalam memperkuat hubungan vertikal
dengan Allah menunjukkan bahwa metode ini berhasil tidak hanya dalam aspek
seni, tetapi juga dalam aspek spiritual. Dengan demikian, dakwah melalui
nagham berperan dalam mengantarkan para santri menuju tingkat penghayatan
ibadah yang lebih tinggi dan memperkuat hubungan personal mereka dengan
Allah SWT. Pendekatan dakwah yang dilakukan oleh KH. Mu’min Aenul
Mubarok berhasil membangun koneksi spiritual yang mendalam antara para
santri dengan Allah, memperkaya pengalaman ibadah mereka dalam kehidupan
sehari-hari.

Berdasarkan hasil penelitian ini, dapat disimpulkan bahwa pendekatan
dakwah KH. Mu'min Aenul Mubarok melalui nagham Al-Qur’an memberikan
dampak yang signifikan dalam pemenuhan kebutuhan spiritual para santri.
Pengalaman spiritual yang dialami oleh para santri mencerminkan ketenangan
batin, kenyamanan, kebahagiaan, dan puncaknya adalah penguatan hubungan
vertikal dengan Allah SWT. Temuan ini sejalan dengan teori Prayer Fulfillment
dari Piedmont, yang menghubungkan pengalaman emosional dalam ibadah
dengan pemenuhan kebutuhan spiritual yang mendalam. Dengan menggunakan
nagham sebagai sarana dakwah, KH. Mu'min Aenul Mubarok berhasil
membangun koneksi spiritual yang lebih kuat antara para santri dengan Allah,

Tabligh: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 10 No. 4 (2025) 365-386 373



R. Muhammad Syabani, A. Ridwan, P. P. N. Chidayah
serta memperkaya pengalaman ibadah mereka dalam kehidupan sehari-hari.

Kemudian Aang Ridwan memberikan definisi bahwa dakwah dapat
diartikan sebagai usaha untuk memberikan penawaran kepada orang lain agar
bersikap condong dan termotivasi untuk melakukan serta menjalankan nilai-nilai
dan ajaran Islam, baik melalui perbuatan maupun perkataan (Ridwan, 2022: 72).
Peran dakwah adalah mengajak manusia untuk lebih mengenal, memahami,
meresapi, serta menerapkan ajaran Islam sebagai pedoman hidup. Pada sisi
kerasulan ini, dakwah dipahami sebagai proses penyampaian dan penanaman
nilai-nilai Islam kepada masyarakat. Dengan demikian, Islam menjadi sebuah
sistem nilai, dan dakwah berfungsi sebagai sarana untuk mentransfer nilai-nilai
tersebut kepada umat (Ridwan, 2011: 199).

Tujuan utama dari kegiatan dakwah bukan sekadar memperluas wawasan
keislaman umat, melainkan mendorong terjadinya transformasi moral dan
spiritual agar perilaku sesecorang selaras dengan prinsip-prinsip akhlak Islam.
Tujuan tersebut dibingkai oleh nilai amar ma’ruf nahi munkar, yakni mengajak
kepada kebaikan serta mencegah terjadinya kemungkaran di tengah masyarakat
(Ridwan, 2025: 54). Pendekatan dakwah KH. Mu'min Aenul Mubarok melalui
nagham ini tidak hanya berhasil dalam memperkenalkan ajaran Islam, tetapi juga
dalam mendorong transformasi moral yang mendalam, yang tercermin dalam
perubahan perilaku para santri yang semakin mendekatkan diri kepada prinsip-
prinsip Islam yang hakiki.

Universality dalam Pendekatan Dakwah Nagham Kh. Mu'min Aenul
Mubarok di Pondok Pesantren Murottalul Al-Qur'an Al-Mu'min

Pendekatan dakwah yang disampaikan oleh KH. Mu'min Aenul Mubarok
melalui nagham Al-Qur’an di Pondok Pesantren Murotallul Al-Qur’an Al-
Mu’min mengandung dimensi universal yang memungkinkan pesan-pesan Islam
diterima oleh pendengarnya yang berasal dari berbagai latar belakang sosial,
budaya, dan agama. Universality dalam konteks spiritualitas merujuk pada
kesadaran bahwa kehidupan adalah satu kesatuan utuh yang saling terhubung,
melampaui batas individu, sosial, atau budaya. Dalam hal ini, nagham yang
dilantunkan oleh KH. Mu’min tidak hanya berfungsi sebagai media untuk
mengajarkan nilai-nilai agama Islam, tetapi juga sebagai sarana untuk
menyuarakan nilai-nilai moral universal yang dapat diterima secara global.

Nagham yang disampaikan oleh KH. Mu'min Aenul Mubarok lebih dari
sekadar seni musikal dalam dakwah. Lantunan ayat-ayat Al-Quf’an yang
dibawakan dengan irama yang indah menjadi media yang menghubungkan
pendengarnya dengan kesadaran yang lebih mendalam tentang kesatuan
kehidupan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa para santri di Pondok
Pesantren Murotallul Al-Quran Al-Mu’min merasakan pengalaman spiritual

374 Tabligh: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 10 No. 4 (2025) 365-386



Nagham Sebagai Pendekatan Dakwah K.H. Mu’min Aenul Mubarok

yang transendental melalui lantunan nagham tersebut. Bukan hanya sekadar
mendengarkan suara yang indah, namun lebih kepada pengalaman emosional
yang membangkitkan refleksi batin yang menyentuh jiwa. Kesadaran tentang
kesatuan eksistensial manusia—ryaitu bahwa dirinya, masyarakat, dan alam
semesta merupakan satu kesatuan ciptaan Tuhan yang tidak terpisahkan—
semakin kuat melalui pengalaman mendengarkan nagham.

Para santri mengakui bahwa mereka merasa lebih mudah meresapi nilai-
nilai agama setelah mendengarkan lantunan nagham yang indah. Hal ini sesuai
dengan pemikiran Shihab (2007: 25) yang menegaskan bahwa Al-Qur'an adalah
kitab petunjuk universal yang ditujukan kepada seluruh umat manusia tanpa
diskriminasi apapun, baik suku, ras, bangsa, maupun status sosial. Nagham,
dalam konteks ini, berfungsi sebagai medium yang menghidupkan pesan
universal tersebut. Melalui lantunan nagham, pesan-pesan moral yang
terkandung dalam Al-Qur’an mampu disampaikan kepada pendengar, baik yang
memahami bahasa Arab maupun yang tidak, karena resonansi suaranya berbicara
langsung kepada hati dan batin mereka.

Berkaitan dengan dimensi spiritualitas, nagham berperan penting sebagai
jembatan emosional yang mengaktifkan kesadaran kolektif manusia akan
keterhubungannya dengan Sang Pencipta, sesama manusia, dan seluruh ciptaan-
Nya. Melalui resonansi suara yang harmonis, pesan-pesan ketuhanan dan
kemanusiaan tersebut menjadi lebih terasa dan relevan bagi kehidupan sosial
masyarakat, baik di dalam maupun luar pesantren.

Seperti yang dijelaskan oleh Aang Ridwan, dakwah dapat diartikan sebagai
usaha untuk memberikan penawaran kepada orang lain agar bersikap condong
dan termotivasi untuk melakukan serta menjalankan nilai-nilai dan ajaran Islam,
baik melalui perbuatan maupun perkataan (Ridwan, 2022: 72). Pendekatan
dakwah melalui nagham ini memberikan penawaran untuk menerima nilai-nilai
agama yang bersifat universal melalui media yang menyentuh hati dan jiwa
manusia. Dengan demikian, dakwah yang dilakukan oleh KH. Mu’min Aenul
Mubarok melalui nagham ini melibatkan sebuah proses emosional yang lebih
mendalam, di mana bukan hanya sekadar memahami atau mendengarkan, tetapi
juga merasakan dan menerima nilai-nilai Islam yang mengarah pada kesadaran
spiritual dan sosial yang lebih luas.

Indikator pertama dalam dimensi universality adalah kesadaran akan hidup
sebagai satu kesatuan yang saling terhubung, baik antara individu, masyarakat,
dan alam semesta, dalam kerangka ketundukan kepada kehendak Ilahi. Dalam
konteks ini, nagham Al-Qur’an hadir bukan semata sebagai karya vokal yang
indah, melainkan sebagai pengalaman spiritual yang membangkitkan kesadaran
transendental tentang posisi manusia dalam jaringan kehidupan ciptaan Allah.

Tabligh: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 10 No. 4 (2025) 365-386 375



R. Muhammad Syabani, A. Ridwan, P. P. N. Chidayah

Melalui alunan nagham yang dilantunkan KH. Mu’min Aenul Mubarok, tercipta
suasana batin yang tenang dan lapang, membuka ruang refleksi untuk menyadari
bahwa hidup ini bukan hanya tentang diri sendiri, melainkan tentang
kebersamaan dalam tatanan kosmik yang lebih besar.

Keindahan nagham menjadi gerbang awal yang mengantar seseorang
menuju ruang kontemplasi, di mana perasaan keterhubungan dengan Tuhan,
sesama, dan alam menjadi nyata dan mendalam. Suara-suara merdu tersebut
tidak hanya menggetarkan hati, tetapi juga membentuk resonansi spiritual yang
menyatukan jiwa-jiwa yang mendengarnya. Seperti yang dijelaskan oleh Shihab
(2007: 25), Al-Qur’an adalah kitab petunjuk universal bagi seluruh umat manusia
tanpa diskriminasi, dan melalui nagham, pesan itu menjelma menjadi
pengalaman estetik yang merangkul semua, bukan memisahkan.

Dari sini terlihat bahwa nagham bekerja dalam ranah yang lebih dalam
daripada sekadar instrumen dakwah verbal. Ia berbicara kepada fitrah manusia,
bagian terdalam dalam diri yang secara alami merindukan kebenaran dan
kedamaian. Ketika suara nagham menyentuh dimensi tersebut, ia menciptakan
suasana jiwa yang terbuka untuk menerima pesan tauhid dan menghayati makna
keesaan Tuhan dalam kehidupan yang majemuk. Keterhubungan yang terjalin
bukan hanya bersifat spiritual vertikal (dengan Tuhan), tetapi juga horizontal
(dengan sesama dan alam), membentuk pemahaman akan pentingnya hidup
dalam harmoni dan keberlanjutan.

Para santri dalam penelitian ini menyebut bahwa mendengarkan nagham
membuat mereka merasa “lebih terhubung dengan segala sesuatu.” Ungkapan ini
tidak berhenti pada aspek emosional semata, tetapi menandai tumbuhnya
kesadaran kolektif bahwa hidup ini adalah anugerah yang harus dijalani dengan
kesadaran penuh dan tanggung jawab terhadap makhluk lain. Dari lantunan
nagham, mereka belajar bahwa Islam merupakan jalan spiritual yang
membimbing manusia menuju penyatuan jiwa dengan semesta dan Sang
Pencipta.

Indikator kedua dalam dimensi universality adalah kesadaran akan
keterhubungan manusia dengan sesama dan alam semesta. Dalam konteks ini,
nagham memainkan peran sebagai pemicu yang menyentuh dimensi terdalam
jiwa manusia untuk memahami bahwa mereka hidup dalam jalinan kehidupan
yang saling terhubung dan saling mempengaruhi. Hasil penelitian ini
menunjukkan bahwa melalui lantunan nagham, para santri tidak hanya
merasakan kedekatan emosional dengan Tuhan, tetapi juga merasakan
keterhubungan dengan alam semesta dan sesama makhluk. Resonansi suara
nagham yang penuh nuansa mampu membuka ruang batin untuk merenung dan
ber-refleksi terhadap keberadaan Tuhan, alam, serta hubungan antarmanusia.

376 Tabligh: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 10 No. 4 (2025) 365-386



Nagham Sebagai Pendekatan Dakwah K.H. Mu’min Aenul Mubarok

Dalam hal ini, seperti yang diungkapkan Zarkasyi (2018: 94), pembacaan
Al-Qur’an dengan irama yang indah dapat membawa pendengar pada suasana
kontemplatif yang lebih dalam, yang memungkinkan mereka untuk merenungi
keagungan Allah melalui ciptaan-Nya yang terhampar di alam semesta. Nagham,
dengan melodi yang syahdu dan penuh penghayatan, memberikan dimensi
spiritual yang mendalam dan membawa para pendengarnya pada pemahaman
bahwa setiap ciptaan di alam semesta ini memiliki keteraturan yang tidak
terpisahkan satu sama lain. Lantunan nagham membawa mereka untuk
merasakan keindahan ciptaan Tuhan dan memahami hakikat bahwa setiap
elemen kehidupan berkontribusi terhadap kesatuan yang lebih besar.

Kesadaran yang ditumbuhkan melalui pengalaman mendengarkan nagham
ini adalah bentuk dari keterhubungan spiritual yang mendorong pendengarnya
untuk menghargai dan mencintai sesama manusia serta lingkungan mereka.
Nagham membangkitkan perasaan empati dan solidaritas di dalam diri
pendengarnya, yang menciptakan ruang untuk membangun hubungan yang lebih
harmonis dengan sesama dan alam. Hal ini sejalan dengan prinsip dasar ajaran
Islam yang menekankan pentingnya menjaga keseimbangan alam dan saling
menghormati antar sesama makhluk.

Indikator terakhir dalam dimensi universality adalah penerimaan terhadap
nilai moral universal seperti keadilan, kasih sayang, empati, dan kejujuran. Nilai-
nilai ini menjadi dasar bagi pembentukan spiritualitas yang utuh dan menjadi
fondasi ajaran Islam yang harus diterima dan dipraktikkan oleh setiap individu.
Hasil penelitian menunjukkan bahwa nagham Al-Qut’an memiliki peran penting
dalam membawa pesan-pesan moral ini ke dalam hati pendengarnya. Nagham
tidak hanya menyampaikan pesan melalui kata-kata, tetapi juga menyentuh batin
para pendengarnya dengan suara yang penuh keindahan dan kedalaman rasa.

Penerimaan terhadap nilai-nilai moral tersebut bukan hanya terjadi melalui
pendekatan rasional atau dogmatis, tetapi melalui penghayatan emosional yang
diberikan oleh nagham. Seperti yang dijelaskan oleh Anwar (2016: 78),
"Keindahan merupakan salah satu 'pintu masuk' dakwah yang paling efektif,
karena ia berbicara dengan bahasa kalbu, bukan bahasa akal semata." Nagham
yang dilantunkan dengan penuh perasaan mampu membuka gerbang hati
pendengar dan membawa mereka untuk lebih mudah memahami dan menerima
nilai-nilai moral yang terkandung dalam Al-Qur’an. Keindahan suara dan irama
yang digunakan dalam nagham menjadikan pesan-pesan moral, seperti kasih
sayang, keadilan, dan empati, lebih mudah diterima dan dirasakan dengan
sepenuh hati.

Dengan demikian, nagham berperan sebagai alat dakwah yang efektif
dalam menyampaikan nilai-nilai moral Islam kepada masyarakat. Pesan yang

Tabligh: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 10 No. 4 (2025) 365-386 377



R. Muhammad Syabani, A. Ridwan, P. P. N. Chidayah

dibawakan melalui lantunan suara yang indah dan penuh makna menjadi lebih
hidup dan terasa nyata dalam kehidupan sehari-hari. Para santri yang
mendengarkan nagham ini tidak hanya memahami secara kognitif apa yang
dimaksud dengan keadilan atau kasih sayang, tetapi juga merasakannya secara
afektif dalam diri mereka. Dengan cara ini, nagham menjadi medium yang sangat
kuat dalam membentuk karakter moral dan spiritual masyarakat, yang dapat
diterima secara universal oleh semua kalangan.

Melalui pendekatan ini, KH. Mu'min Aenul Mubarok tidak hanya
menyampaikan ajaran agama melalui teori atau ajakan verbal, tetapi melalui seni
yang mampu menggerakkan jiwa, memperdalam penghayatan, dan menyentuh
hati setiap individu yang mendengarnya. Nagham, sebagai seni spiritual,
berfungsi tidak hanya sebagai sarana dakwah internal umat Islam, tetapi juga
sebagai sarana untuk memperkenalkan ajaran Islam kepada masyarakat luas,
melampaui sekat-sekat agama dan budaya.

Selain itu, tujuan utama dari kegiatan dakwah bukan sekadar memperluas
wawasan keislaman umat, melainkan mendorong terjadinya transformasi moral
dan spiritual agar perilaku seseorang selaras dengan prinsip-prinsip akhlak Islam.
Tujuan tersebut dibingkai oleh nilai amar ma’ruf nahi munkar, yakni mengajak
kepada kebaikan serta mencegah terjadinya kemungkaran di tengah masyarakat
(Ridwan, 2025: 54). Dengan pendekatan yang indah melalui nagham, KH.
Mu’min Aenul Mubarok tidak hanya memperkenalkan ajaran Islam, tetapi juga
mendorong perubahan sikap dan perilaku yang mencerminkan nilai-nilai
kebaikan Islam dalam kehidupan sehari-hari.

Prayer Fulfillment dalam Pendekatan Dakwah Nagham Kh. Mu'min
Aenul Mubarok di Pondok Pesantren Murottalul Al-Qut'an Al-Mu'min

Pendekatan dakwah melalui nagham Al-Qur’an yang dilaksanakan oleh KH.
Mu’min Aenul Mubarok di Pondok Pesantren Murotallul Al-Qur’an Al-Mu’min
menunjukkan adanya keterhubungan yang mendalam antara spiritualitas individu
dengan Tuhan, sesama, dan alam semesta. Salah satu dimensi utama dalam
konsep spiritualitas adalah keterhubungan, yang mencerminkan kesadaran bahwa
kehidupan tidak hanya untuk diri sendiri, tetapi juga untuk berbagi dan saling
tethubung. Dalam konteks dakwah nagham, kesadaran ini menciptakan ruang
untuk mempererat hubungan spiritual antar manusia, memperkuat solidaritas
sosial, serta membangun ikatan batin yang mendalam antara santri, guru, dan
seluruh komunitas. Oleh karena itu, nagham Al-Qur’an tidak hanya berfungsi
sebagai medium untuk memperindah bacaan, tetapi juga sebagai alat untuk
menumbuhkan kesadaran akan kesatuan dan kebersamaan dalam menjalani
hidup, sekaligus memenuhi panggilan spiritual dalam berdoa dan beribadah.

Nagham Al-Qur’an yang dilantunkan oleh KH. Mu’min Aenul Mubarok

378 Tabligh: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 10 No. 4 (2025) 365-386



Nagham Sebagai Pendekatan Dakwah K.H. Mu’min Aenul Mubarok

berperan sebagai gerbang spiritual yang membawa pendengarnya pada kesadaran
mendalam akan kesatuan kehidupan. Dalam penelitian ini, ditemukan bahwa
para santri merasa lebih terhubung dengan semua aspek kehidupan setelah
mendengarkan lantunan nagham. Lantunan ini tidak hanya menghadirkan
estetika suara, tetapi juga menjadi pengalaman spiritual yang mengajak mereka
untuk merenung tentang kehidupan sebagai bagian dari tatanan ilahiah yang
lebih besar. Keindahan nagham menciptakan suasana batin yang tenang,
memberi ruang untuk refleksi, dan menyadarkan pendengarnya bahwa
kehidupan ini bukanlah perjalanan pribadi semata, tetapi bagian dari kehendak
Tuhan yang lebih besar.

Seperti yang dijelaskan oleh Shihab (2007: 25), Al-Qur’an merupakan kitab
petunjuk universal yang tidak membedakan umat manusia berdasarkan latar
belakang sosial atau budaya, dan nagham berfungsi untuk menyampaikan pesan-
pesan tersebut dalam bentuk yang bisa diterima dan dirasakan oleh semua.
Resonansi suara yang indah dalam nagham mengaktifkan perasaan spiritual yang
mendalam dalam diri pendengar, membuka pintu untuk menyadari bahwa
mereka tidak sendirian dalam menjalani hidup ini—bahwa mereka merupakan
bagian dari sistem kosmik yang luas. Hal ini mempertegas bahwa dakwah melalui
nagham mampu menciptakan pengalaman transendental yang menghubungkan
manusia dengan Tuhan, sesama, dan alam sekitar mereka.

Para santri dalam penelitian ini mengungkapkan bahwa nagham membantu
mereka merasakan kedekatan dengan Tuhan dan ciptaan-Nya, serta
memperdalam pemahaman mereka tentang tauhid dan makna keesaan Tuhan.
Lantunan nagham menjadi sarana untuk merenung, berdoa, dan memohon
kepada Tuhan, sekaligus mengingatkan mereka akan tanggung jawab sosial dan
spiritual yang lebih besar. Dengan demikian, kesadaran akan kesatuan kehidupan
ini menciptakan ruang bagi pengalaman spiritual yang menyeluruh, yang tidak
hanya menghubungkan individu dengan Tuhan secara vertikal, tetapi juga
menciptakan keterhubungan horizontal dengan sesama manusia dan alam.

Keterhubungan dengan sesama dan alam merupakan aspek lain yang
dihadirkan melalui dakwah nagham KH. Mu'min Aenul Mubarok. Hasil
penelitian menunjukkan bahwa lantunan nagham Al-Qur’an tidak hanya
membangkitkan kesadaran spiritual terhadap Tuhan, tetapi juga terhadap
makhluk lainnya dan alam semesta. Para santri merasakan bahwa setiap lantunan
ayat Al-Qur’an yang mengandung ayat kauniyah—ayat yang berbicara tentang
ciptaan Allah—menjadi hidup dan bermakna lebih dalam ketika dibawakan
dengan nagham yang indah dan penuh penghayatan. Dengan demikian, nagham
berperan sebagai jembatan yang menghubungkan manusia dengan alam dan
seluruh ciptaan Tuhan.

Tabligh: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 10 No. 4 (2025) 365-386 379



R. Muhammad Syabani, A. Ridwan, P. P. N. Chidayah

Zarkasyi (2018: 94) menjelaskan bahwa pembacaan Al-Qur’an dengan
irama yang indah dapat membawa pendengarnya pada suasana kontemplatif yang
memperdalam perenungan terhadap kebesaran Allah. Hal ini juga dipertegas
oleh Amir (2019), yang mengungkapkan bahwa nagham bukan hanya
memperindah bacaan, tetapi juga menghidupkan ruh ayat, memungkinkan
pesan-pesan Allah untuk meresap dan menyentuh sisi terdalam dari jiwa
pendengar. Oleh karena itu, keindahan suara dalam nagham memfasilitasi
pendengarnya untuk merasakan keterhubungan dengan alam semesta sebagai
bagian dari ciptaan Tuhan, yang semuanya tunduk kepada-Nya.

Keterthubungan ini bukan hanya terjadi melalui pemahaman rasional
semata, melainkan melalui resonansi emosional yang ditimbulkan oleh suara
nagham. Para santri mengungkapkan bahwa mendengarkan nagham membuat
mereka merasa lebih dekat dengan alam, lebih sadar akan keberadaan makhluk
lain, dan lebih memahami bahwa kehidupan tidak dapat dipisahkan satu sama
lain. Proses ini mengajak mereka untuk lebih bersyukur dan berempati terhadap
sesama makhluk, serta bertanggung jawab dalam menjaga alam sebagai bentuk
ibadah kepada Tuhan.

Dengan demikian, nagham Al-Qur’an menjadi sarana yang efektif dalam
menanamkan kesadaran ekologis dan sosial kepada santri. Ia mengajarkan bahwa
menjaga alam dan berbuat baik kepada sesama bukan hanya merupakan
tanggung jawab sosial, tetapi juga bagian dari ibadah yang memiliki makna
batiniah yang dalam. Keterhubungan ini mengajarkan para santri untuk melihat
alam dan sesama sebagai bagian dari sistem kehidupan yang lebih besar, yang
semuanya adalah ciptaan Tuhan.

Nagham KH. Mu'min Aenul Mubarok juga berperan dalam membentuk
penerimaan terhadap nilai-nilai moral universal, seperti kasih sayang, keadilan,
dan empati. Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa para santri mengakui
adanya peran nagham dalam membantu mereka untuk lebih mendalami nilai-nilai
moral yang terkandung dalam Al-Qur’an. Karakter nagham yang digunakan oleh
KH. Mu'min untuk melantunkan ayat-ayat tertentu menciptakan sinkronisasi
yang kuat antara suara dan makna ayat tersebut, yang mengarah pada
pemahaman lebih dalam mengenai pesan moral yang diajarkan.

Seperti yang disebutkan oleh Nasr (2009: 154), dalam tradisi Islam, seni
suara memiliki fungsi mendalam dalam memperdalam penghayatan terhadap
ajaran agama dan mendorong transformasi etis dalam kehidupan sehari-hari. Hal
ini sesuai dengan pandangan yang muncul dari penelitian ini, di mana para santri
menyatakan bahwa melalui lantunan nagham, mereka tidak hanya memahami
makna teks ayat, tetapi juga merasakannya secara emosional. Pilihan nada yang
lembut dan menenangkan ketika melantunkan ayat tentang kasih sayang, dan

380 Tabligh: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 10 No. 4 (2025) 365-386



Nagham Sebagai Pendekatan Dakwah K.H. Mu’min Aenul Mubarok

nada yang lebih tegas untuk ayat yang berbicara tentang keadilan, membantu
mereka meresapi makna dan pesan moral yang terkandung dalam ayat tersebut.

Penerimaan terhadap nilai-nilai moral ini menunjukkan bahwa nagham
bukan hanya berfungsi sebagai alat untuk menyampaikan pesan teks Al-Qur’an,
tetapi juga berfungsi sebagai medium yang memperdalam transformasi moral
dalam diri santri. Nagham memungkinkan pendengarnya untuk menerima pesan
moral tidak hanya dengan akal, tetapi juga dengan hati. Ini menjadikan nagham
sebagai alat dakwah yang efektif dalam membentuk karakter moral dan spiritual
umat Islam, karena ia menyentuh dimensi emosional yang sering kali lebih
mudah diterima dan dipahami.

Nagham juga berperan dalam membentuk sikap inklusif lintas keyakinan.
Penelitian ini mengungkapkan bahwa dakwah melalui nagham KH. Mu’min
Aenul Mubarok menciptakan suasana yang membuka ruang untuk menerima
perbedaan dan keberagaman dalam masyarakat. Para santri mengungkapkan
bahwa mereka merasa lebih terbuka terhadap sesama, meskipun berasal dari latar
belakang yang berbeda. Lantunan nagham yang disertai dengan ketulusan dari
sang guru menciptakan atmosfer persaudaraan yang melampaui sekat-sekat
agama, sosial, dan budaya.

Al-Qaradhawi (2000: 55) mengungkapkan bahwa keikhlasan dalam dakwah
merupakan ruh yang menghidupkan pesan, menjadikannya efektif dalam
menyentuh hati pendengarnya. Hal ini terbukti dalam dakwah KH. Mu’'min, di
mana keikhlasan yang terpancar dari beliau melalui lantunan nagham
membentuk atmosfer dakwah yang terbuka dan inklusif. Dalam proses ini,
pesan-pesan Al-Qur’an tidak hanya dipahami secara tekstual, tetapi juga dihayati
dengan rasa yang mendalam. Rasa ini kemudian membawa pendengarnya untuk
menerima perbedaan dan menciptakan sikap inklusif yang bukan hanya
berdasarkan toleransi pasif, tetapi juga penghargaan aktif terhadap keberagaman.

Proses ini menunjukkan bahwa nagham dapat menciptakan ruang spiritual
yang menyatukan, bukan memisahkan, dan mendekatkan umat manusia kepada
satu pemahaman bahwa mereka semua adalah bagian dari ciptaan Tuhan yang
satu. Melalui nagham, dakwah KH. Mu’min menjadi sarana yang mengajarkan
untuk saling menghargai dan menghormati, menghidupkan nilai-nilai universal
yang terkandung dalam Al-Qur’an dengan cara yang indah, emosional, dan
transformatif.

Indikator terakhir yang ditemukan dalam penelitian ini adalah bagaimana
nagham Al-Qur’an yang dilantunkan KH. Mu’'min Aenul Mubarok membantu
membangkitkan kesadaran transendental para santri terhadap makna hidup. Para
santri menggambarkan pengalaman mendengarkan nagham sebagai momen yang

Tabligh: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 10 No. 4 (2025) 365-386 381



R. Muhammad Syabani, A. Ridwan, P. P. N. Chidayah

membawa mereka pada ruang spiritual yang mendalam, di mana mereka dapat
merenunginya cksistensi diri mereka sebagai hamba Tuhan. Keindahan suara
nagham menjadi sarana untuk membuka pintu kesadaran terhadap kehidupan
yang lebih besar dan tujuan transendental yang lebih tinggi.

Hood (2008: 215) menyatakan bahwa suara memiliki kapasitas untuk
menembus lapisan kesadaran manusia dan menciptakan pengalaman
transendental yang beresonansi dengan sisi spiritual pendengarnya. Hal ini terjadi
dalam dakwah melalui nagham, di mana keindahan dan kedalaman suara
membawa pendengarnya untuk merenung, menghayati, dan merasakan makna
kehidupan yang lebih hakiki. Nagham menjadi medium yang menghubungkan
kehidupan duniawi dengan tujuan akhir kehidupan, yang lebih transenden, dan
membawa pendengarnya kepada kesadaran bahwa hidup ini adalah perjalanan
spiritual yang menuju kepada Tuhan yang Maha Esa.

Dengan demikian, dakwah melalui nagham yang dipraktikkan oleh KH.
Mu’min Aenul Mubarok tidak hanya menyampaikan pesan Al-Qur’an dengan
keindahan suara, tetapi juga membawa para santri untuk menyadari makna hidup
yang lebih besar dan transendental, membuka pintu kesadaran yang mengarah
pada kedekatan dengan Tuhan dan pemahaman yang lebih mendalam tentang
hakikat kehidupan.

Kemudian Aang Ridwan memberikan definisi bahwa dakwah dapat
diartikan sebagai usaha untuk memberikan penawaran kepada orang lain agar
bersikap condong dan termotivasi untuk melakukan serta menjalankan nilai-nilai
dan ajaran Islam, baik melalui perbuatan maupun perkataan (Ridwan, 2022: 72).
Peran dakwah adalah mengajak manusia untuk lebih mengenal, memahami,
meresapi, serta menerapkan ajaran Islam sebagai pedoman hidup. Pada sisi
kerasulan ini, dakwah dipahami sebagai proses penyampaian dan penanaman
nilai-nilai Islam kepada masyarakat. Dengan demikian, Islam menjadi sebuah
sistem nilai, dan dakwah berfungsi sebagai sarana untuk mentransfer nilai-nilai
tersebut kepada umat (Ridwan, 2011: 199).

Tujuan utama dari kegiatan dakwah bukan sekadar memperluas wawasan
keislaman umat, melainkan mendorong terjadinya transformasi moral dan
spiritual agar perilaku seseorang selaras dengan prinsip-prinsip akhlak Islam.
Tujuan tersebut dibingkai oleh nilai amar ma’ruf nahi munkar, yakni mengajak
kepada kebaikan serta mencegah terjadinya kemungkaran di tengah masyarakat
(Ridwan, 2025: 54). Pendekatan dakwah KH. Mu’min Aenul Mubarok melalui
nagham ini tidak hanya berhasil dalam memperkenalkan ajaran Islam, tetapi juga
dalam mendorong transformasi moral yang mendalam, yang tercermin dalam
perubahan perilaku para santri yang semakin mendekatkan diri kepada prinsip-
prinsip Islam yang hakiki.

382 Tabligh: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 10 No. 4 (2025) 365-386



Nagham Sebagai Pendekatan Dakwah K.H. Mu’min Aenul Mubarok

PENUTUP

Dari temuan penelitian, dapat disimpulkan bahwa nagham yang digunakan
KH. Mu'min Aenul Mubarok berfungsi lebih dari sekadar memperindah bacaan.
Nagham menjadi sarana yang menghubungkan para santri dengan kesadaran
spiritual yang lebih dalam, yang membentuk hubungan emosional mereka
dengan Allah, sekaligus dengan sesama dan alam. Ketenangan batin yang dialami
oleh para santri merupakan indikasi dari prayer fulfillment, yang dijelaskan oleh
Piedmont, dimana ketenangan ini bukan hanya sekedar efek dari mendengarkan
musik, tetapi hasil dari interaksi spiritual yang mendalam antara suara nagham
dan makna ayat-ayat Al-Qur’an. Para santri juga merasakan kenyamanan dan
kebahagiaan yang bersumber dari penghayatan yang tulus terhadap makna ayat-
ayat tersebut. Dengan demikian, dakwah melalui nagham membuktikan
kemampuannya dalam menciptakan pengalaman spiritual yang mendalam,
memperkaya penghayatan ibadah dan membawa para santri lebih dekat kepada
Tuhan.

Lebih lanjut, penelitian ini juga menyoroti pentingnya dimensi wniversality
dalam dakwah. Nagham Al-Qur’an yang dilantunkan KH. Mu'min Aenul
Mubarok berfungsi sebagai medium dakwah yang bersifat inklusif dan lintas
batas sosial, budaya, dan agama. Pesan-pesan moral yang terkandung dalam Al-
Qur’an, seperti kasih sayang, keadilan, dan empati, tersampaikan dengan cara
yang lebih mudah diterima oleh berbagai kalangan. Para santri mengakui bahwa
lantunan nagham ini tidak hanya meningkatkan pemahaman mereka tentang
nilai-nilai moral dalam Al-Qur’an, tetapi juga mengubah cara mereka
merasakannya secara emosional.

Selain itu, dakwah melalui nagham juga memperkuat connectedness atau
keterhubungan antar manusia dan dengan alam semesta. Temuan penelitian
menunjukkan bahwa para santri merasa lebih terhubung dengan alam dan
sesama makhluk setelah mendengarkan nagham. Nagham memperkuat
kesadaran mereka bahwa kehidupan adalah bagian dari tatanan ilahiah yang lebih
besar, di mana setiap ciptaan memiliki peran dan keterkaitan. Melalui
pengalaman ini, santri tidak hanya mendapatkan ketenangan spiritual, tetapi juga
belajar untuk lebih menghargai alam dan sesama, yang pada akhirnya
menciptakan rasa tanggung jawab sosial dan ekologis.

DAFTAR PUSTAKA

Al-Qaradhawi, Y. (2000). Figh Dakwah (Jilid 7). Pustaka Al-Kautsar.
Amin, S. M. (2009). Iimn Dakwah. Jakarta: Amzah.

Tabligh: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 10 No. 4 (2025) 365-386 383



R. Muhammad Syabani, A. Ridwan, P. P. N. Chidayah

Amir, M. (2019). Pengaruh lantunan ayat suci Alquran terhadap aktivitas
tadabbur. Jurnal Iimiah ALMu'ashirah: Jurnal Kajian Islam Kontemporer,

16(1), 1-14.
Anwar, R. (20106). Dakwah Kultural: Manifestasi Islam Rabmatan il "Alamin.
Kaukaba Dipantara.

Aziz Ali, M. (2004). I/mn Dakwah. Jakarta: Kencana Prenada Media Group.

Creswell, . W. (2014). Penelitian kualitatif & desain riset. Yogyakarta: Pustaka
Pelajar.

Hendrawan, S. (2009). Spiritual management: From personal enlightenment towards God
corporate governance. Bandung: Mizan.

Hood, R. W. (2008). The Psychology of Religion: An Empirical Approach. New York:
The Guilford Press.

Indra, M. Q. (2019). Seputar Nagham Seni Baca Al-Qur'an. Jakarta: Qaf Media.

Lace, J. W., Haeberlein, K. A., & Handal, P. J. (2017). A critical examination of
the three-factor model of the Spiritual Transcendence Scale. Psikolog,
44(1), 1-14.

Lukita, J. (2023). Pelestarian dan perkembangan nagham Al-Quran: Kajian
resepsi estetis Al-Quran di Pondok Pesantren Baitul Qurra Tangerang
Selatan. Jalsah: The Journal of Al-Quran and As-Sunnabh Studies, 3(2), 1-20.

Moleong, L. J. (2017). Metode Penelitian Kualitatif. Bandung: PT Remaja
Rosdakarya.

Mubarok, M. A. (2017). Buku Pegangan Qari’ dan Qari’ah. Tasikmalaya: Absolute
Media.

Mustopa, R., Sarbini, A., & Rusliana, 1. (2025). Metode dakwah Gus Babha melalni
humor di channel YouTube Santri Gayeng. Tabligh: Jurnal Komunikasi dan
Penyiaran Islam, 10(2), 165-184. Fakultas Dakwah dan Komunikasi,
UIN Sunan Gunung Djati Bandung,.
https://jurnal.fdk.uinsgd.ac.id/index.php/tabligh

Munir, M., & Ilaihi, W. (2015). Manajemen Dakwah. Jakarta: Kencana.

Najwa Khairina, dkk. (2021). Spirituality and its role in Islamic public health.
Indonesian Journal of Islam and Public Health, 1(1), 28-38.

Nasr, S. H. (2009). The Heart of Islam: Enduring Values for Humanity.
HarperCollins.

Piedmont, R. L. (1999). Does spiritual transcendence represent a sixth factor of
personality? Journal of Personality, 67(6), 985—1013.

Piedmont, R. L. (2001). Spiritual transcendence and the scientific study of
spirituality. Journal of Psychology and Theology, 29(1), 6—15.

Ridwan, A. (2011). I/mu Dakwah. Bandung: Pustaka Setia.

Ridwan, A. (2022). Filsafat dan Etika Dakwah. Bandung: Simbiosa.

Ridwan, A. (2025). Iimu Tabligh. Bandung: Values Institutes.

384 Tabligh: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 10 No. 4 (2025) 365-386


https://jurnal.fdk.uinsgd.ac.id/index.php/tabligh

Nagham Sebagai Pendekatan Dakwah K.H. Mu’min Aenul Mubarok

Fajar, D. A., & Saepulrohim, A. (2025). Spiritual transformation and mental
fortification: An analysis of Tarigat Al-Rifa'iyah's contribution to the
psychological development of Da'i from gubud to shaja'ab. llmn Dakwabh:
Academic  Journal  for  Homiletic  Studies, 19(1),  165-190.
https://doi.org/10.15575/idajhs.v19i1.45446

Shihab, M. Q. (2002). Tafsir al-Misbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-Qur'an (170l
5). Jakarta: Lentera Hati.

Shihab, M. Q. (2007). “Membumikan” Al-Qur'an: Fungsi dan Peran Wahyn dalam
Kebidupan Masyarakat. Mizan Pustaka.

Sugiyono. (2016). Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, dan R<>D. Bandung:
Alfabeta.

Ulfah, M. (2021). Efektivitas pembelajaran ilmu nagham Al-Qur’an di Institut
Ilmu Al-Qur'an (11Q) Jakarta. Ta'dibuna: Jurnal Pendidikan Islam, 10(4),
523-534.

Zarkasyi, H. F. (2018). Estetifa Al-Qur'an. Jakarta: Gema Insani Press.

Tabligh: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 10 No. 4 (2025) 365-386 385


https://doi.org/10.15575/idajhs.v19i1.45446

R. Muhammad Syabani, A. Ridwan, P. P. N. Chidayah

386 Tabligh: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 10 No. 4 (2025) 365-386



