
 

Diterima: Agustus 2025. Disetujui: Desember 2025. Dipublikasikan: Desember 2025 445 

 

 

 

 

Tabligh: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam  
Volume 10, Nomor 4, 2025, 445-464 

Fakultas Dakwah dan Komunikasi, UIN Sunan Gunung Djati Bandung 
https://jurnal.fdk.uinsgd.ac.id/index.php/tabligh 

 

 
 
 
 

Implementasi Moderasi Beragama Dalam Kegiatan Dakwah 
Toyota Islamic Center Jepang 

Mochamad Regha Sugilar1*, Prita Priantini Nur Chidayah 1 
1Jurusan Komunikasi dan Penyiaran Islam, Fakultas Dakwah dan Komunikasi, UIN Sunan 

Gunung Djati, Bandung  
*Email : sugilarregha@gmail.com 

ABSTRAK 

Penelitian ini menganalisis implementasi moderasi beragama dalam dakwah 
Toyota Islamic Center Jepang mencakup komitmen kebangsaan, toleransi, anti-
kekerasan, dan akomodatif budaya lokal. Metode kualitatif studi kasus dengan 
teori Moderasi Beragama Saifuddin digunakan melalui wawancara, observasi, 
dan analisis dokumen. Hasil menunjukkan implementasi kontekstual: komitmen 
kebangsaan melalui nilai Pancasila; toleransi melalui penghormatan praktik 
keagamaan lokal; anti-kekerasan melalui dialog damai; akomodatif budaya 
melalui modifikasi teknis tanpa mengubah esensi. Penelitian berkontribusi pada 
model moderasi beragama diaspora Muslim. 

Kata Kunci : Moderasi Beragama; Dakwah; Toyota Islamic Center.  

ABSTRACT 

This research analyzes religious moderation implementation in dakwah at Toyota Islamic 
Center Japan, covering national commitment, tolerance, anti-violence, and local culture 
accommodation. Qualitative case study method with Saifuddin's Religious Moderation theory 
was used through interviews, observation, and document analysis. Results show contextual 
implementation: national commitment through Pancasila values; tolerance through respecting 
local religious practices; anti-violence through peaceful dialogue; cultural accommodation 
through technical modifications without changing essence. Research contributes to Muslim 
diaspora religious moderation models. 

Keywords : Religious Moderation; Da'wah; Toyota Islamic Center. 

 

 

https://jurnal.fdk.uinsgd.ac.id/index.php/tabligh


M. R. Sugilar, P.P.N. Chidayah 

446 Tabligh: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 10 No. 4 (2025) 445-464 

 

PENDAHULUAN 

Toyota Islamic Center (TIC) di Kota Toyota, Prefektur Aichi, merupakan pusat 
kegiatan keislaman yang didirikan oleh pengusaha Muslim Indonesia, Teguh 
Wahyudi, pemilik Sariraya Co., Ltd. Lebih dari sekadar tempat ibadah, TIC telah 
berkembang menjadi pusat dakwah dan pembinaan spiritual bagi komunitas 
Muslim minoritas, khususnya pekerja migran Indonesia yang bekerja di industri 
otomotif Jepang. TIC menyelenggarakan tiga program dakwah utama yaitu 
Kajian Fiqh Rutin yang menyajikan pembahasan persoalan fiqih dengan 
pendekatan moderat mengakomodasi perbedaan pandangan mazhab, Kajian 
Akhwat yang dirancang khusus untuk muslimah dengan fokus membahas 
persoalan keagamaan dari perspektif perempuan dalam konteks kehidupan 
sebagai muslimah di negara minoritas Muslim, dan Majelis Ta'lim yang berfungsi 
sebagai forum penguatan aqidah sekaligus wadah diskusi terbuka tentang 
tantangan praktik keislaman dalam konteks budaya Jepang yang sangat berbeda 
dengan negara asal mayoritas jamaah. 

Dalam menjalankan perannya sebagai pusat dakwah, TIC menghadapi 
berbagai tantangan kompleks dari dua arah yaitu internal dan eksternal. Secara 
internal, perbedaan pandangan dalam praktik keagamaan sering memicu 
perdebatan di kalangan jamaah yang berasal dari berbagai latar belakang 
organisasi Islam di Indonesia. Ustaz Andreanto R. Setiawan, Imam Masjid TIC, 
mengungkapkan bahwa perbedaan fiqhiyah seperti cara salat, qunut, atau 
penentuan awal bulan hijriah berpotensi menimbulkan ketegangan antarjamaah 
yang memerlukan pengelolaan bijaksana untuk menjaga persatuan komunitas. 
Secara eksternal, tantangan lebih kompleks berkaitan dengan adaptasi terhadap 
budaya lokal Jepang yang sangat menekankan ketertiban dan ketenangan. 
Latihan hadroh yang merupakan ekspresi keagamaan dan budaya Islam pernah 
mendapat keluhan warga karena dianggap mengganggu ketenangan, 
merefleksikan bagaimana praktik keagamaan yang lumrah di Indonesia dapat 
dianggap kurang sesuai dengan konteks sosial-budaya Jepang yang menjunjung 
tinggi prinsip meiwaku wo kakenai atau tidak mengganggu orang lain. 

Tantangan-tantangan ini semakin diperparah dengan berkembangnya 
fenomena Islamophobia di negara-negara minoritas Muslim termasuk Jepang. 
Survei komprehensif yang dilakukan Tanada Hirofumi dari Waseda University 
(2019) mengungkapkan data mengkhawatirkan bahwa 47% responden Jepang 
memiliki persepsi negatif terhadap Islam, terutama mengaitkannya dengan 
terorisme dan ekstremisme akibat pemberitaan media massa internasional. Kasus 
konkret diskriminasi terjadi tahun 2021 ketika sebuah masjid di Kyoto menerima 
surat ancaman dan vandalisme setelah pemberitaan internasional tentang konflik 
Timur Tengah (Kyodo News, 2021). Muslim di prefektur Gifu menghadapi 
diskriminasi sistematis dalam mencari tempat tinggal, dengan 40% pemilik 



 Implementasi Moderasi Beragama dalam Kegiatan Dakwah Toyota Islamic Center Jepang  

 

Tabligh: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 10 No. 4 (2025) 445-464 447 

 

 

 

 

properti menolak menyewakan kepada Muslim karena kekhawatiran tentang 
perbedaan gaya hidup dan prasangka negatif (Japan Times, 2022). Situasi serupa 
dialami komunitas Muslim di Korea Selatan di mana pembangunan masjid di 
Daegu ditentang keras warga lokal dengan alasan kekhawatiran terhadap 
Islamisasi yang menunjukkan pola serupa prasangka terhadap Muslim di Asia 
Timur (Korea Herald, 2022). 

Konteks keberagamaan di Jepang mencerminkan kompleksitas tantangan 
yang dihadapi komunitas Muslim. Data terbaru Kementerian Pendidikan, 
Kebudayaan, Olahraga, Sains dan Teknologi Jepang menunjukkan disparitas 
demografis yang sangat signifikan dengan Shinto dianut 107 juta orang, Buddha 
89 juta orang, sementara Muslim hanya 200.000 orang atau sekitar 0,28% dari 
total populasi Jepang yang mencapai 126 juta jiwa (BBC, 2021). Kesenjangan 
demografis ini menjadikan Muslim kelompok minoritas sangat kecil yang 
terjebak dalam dinamika sosial unik, menuntut keseimbangan antara 
mempertahankan identitas keagamaan dan beradaptasi dengan budaya dominan 
yang sangat homogen. 

Dalam situasi kompleks seperti ini, pendekatan moderasi beragama 
menjadi sangat relevan dan penting untuk diterapkan. Saifuddin (2019) 
mendefinisikan moderasi beragama sebagai cara pandang yang mengutamakan 
keseimbangan dan keadilan dalam beragama sambil menghindari segala bentuk 
ekstremisme. Lukman Hakim Saifuddin, Menteri Agama RI periode 2014-2019, 
menjelaskan bahwa konsep ini berakar dari kata Latin moderâtio yang berarti 
keseimbangan, mencakup toleransi terhadap perbedaan dan kemampuan 
mengendalikan diri dari sikap berlebihan dalam mengamalkan ajaran agama 
untuk menghindari konflik sosial (Salamah dkk., 2020). Saifuddin (2019) 
mengidentifikasi empat nilai utama moderasi beragama yaitu komitmen 
kebangsaan, toleransi, anti-kekerasan, dan akomodatif terhadap budaya lokal 
yang menjadi parameter penting dalam mengukur implementasi moderasi 
beragama dalam kehidupan beragama. 

Dakwah sebagai aktivitas komunikasi keagamaan memiliki peran sentral 
dalam membentuk pemahaman dan sikap keberagamaan masyarakat Muslim. 
Dalam konteks minoritas Muslim di Jepang, dakwah menghadapi tantangan 
besar untuk menyampaikan ajaran Islam yang autentik sekaligus kontekstual 
dengan realitas masyarakat Jepang. Enjang dan Aliyudin (2009) menekankan 
dakwah kontemporer memerlukan pendekatan yang sesuai dengan kondisi sosial 
budaya masyarakat setempat tanpa mengorbankan substansi ajaran. Integrasi 
antara dakwah dan empat nilai moderasi beragama menjadi kunci strategis 
merespons berbagai tantangan yang ada. 

 



M. R. Sugilar, P.P.N. Chidayah 

448 Tabligh: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 10 No. 4 (2025) 445-464 

 

Penelitian sebelumnya seperti Istikomah (2022) dalam skripsinya yang 
berjudul "Implementasi Nilai-Nilai Moderasi Beragama Di Ma'had Al-Jami'ah 
UIN Syarif Hidayatullah Jakarta (Studi Kasus di Mabna Syarifah Muda'im 
Ma'had al-Jami'ah UIN Syarif Hidayatullah Jakarta” menggunakan teori 
implementasi dan teori moderasi beragama sebagai kerangka analisis. Hasil 
penelitian menunjukkan bahwa implementasi nilai-nilai moderasi beragama di 
Ma'had Al-Jami'ah dilakukan melalui program tahfidz, kajian kitab kuning, dan .  

Penelitian lain dilakukan oleh Charis Zain Fathoni (2024) dalam skripsinya 
yang berjudul "Implementasi Nilai Moderasi Beragama Dalam Membangun 
Masyarakat Harmonis di Kecamatan Purwokerto Timur Kabupaten Banyumas" 
juga mengadopsi teori implementasi dan moderasi beragama. Penelitian dengan 
pendekatan kualitatif deskriptif ini bertujuan memahami bagaimana nilai-nilai 
moderasi beragama diterapkan dalam konteks pemerintahan untuk membangun 
harmoni sosial. Hasil penelitian menunjukkan bahwa peningkatan indeks 
kerukunan antar umat beragama dan menurunnya potensi konflik berbasis 
agama di wilayah tersebut. 

Penelitian terakhir dilakukan Rosmila Wati Rambe (2023) dalam skripsinya 
yang berjudul "Implementasi Nilai-Nilai Moderasi Beragama di Madrasah Aliyah 
Nurul Iman Mahato Kecamatan Tambusai Utara Kabupaten Rokan Hulu" 
menggunakan kerangka teori yang sama yaitu implementasi dan moderasi 
beragama. Penelitian kualitatif deskriptif ini mengkaji penerapan moderasi 
beragama dalam konteks pendidikan formal. Hasil penelitian menunjukkan 
bahwa implementasi nilai-nilai moderasi beragama di MA Nurul Iman dilakukan 
melalui integrasi dalam kurikulum pembelajaran PAI, kegiatan ekstrakurikuler 
berbasis moderasi, dan pembiasaan sikap toleran dalam kehidupan sehari-hari di 
madrasah. 

Berdasarkan pemaparan tersebut, fokus penelitian ini adalah pertama, 
bagaimana implementasi nilai komitmen kebangsaan dalam program dakwah 
Toyota Islamic Center di kalangan masyarakat Muslim Jepang. Kedua, bagaimana 
implementasi nilai toleransi dalam program dakwah Toyota Islamic Center. Ketiga, 
bagaimana implementasi nilai anti-kekerasan dalam program dakwah TIC. Dan 
keempat, bagaimana implementasi nilai akomodatif terhadap budaya lokal dalam 
program dakwah Toyota Islamic Center.  

Penelitian menggunakan metode studi kasus untuk mengeksplorasi 
implementasi moderasi beragama dalam kegiatan dakwah komunitas Muslim di 
Toyota Islamic Center secara mendalam, komprehensif, dan holistik dengan 
mempertimbangkan konteks unik masyarakat Jepang. Penelitian ini dilaksanakan 
dengan cara mendatangi langsung ke Toyota Islamic Center, hal ini dimaksudkan 
agar memperoleh data yang konkret tentang implementasi moderasi beragama. 



 Implementasi Moderasi Beragama dalam Kegiatan Dakwah Toyota Islamic Center Jepang  

 

Tabligh: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 10 No. 4 (2025) 445-464 449 

 

 

 

 

Pemeriksaan keabsahan data dalam penelitian ini menggunakan teknik 
triangulasi. Teknik analisis data yang digunakan dalam penelitian ini yaitu teknik 
Miles dan Huberman (2005). Teknik analisis data kualitatif dilakukan secara 
interaktif dan berkesinambungan hingga data yang diperoleh lengkap.  

LANDASAN TEORITIS 

Penelitian ini menggunakan teori moderasi beragama yang dikembangkan oleh 
Lukman Hakim Saifuddin sebagai kerangka analitis utama untuk memahami 
implementasi nilai-nilai moderasi dalam program dakwah Toyota Islamic Center 
Jepang. Teori moderasi beragama merupakan cara pandang yang mengutamakan 
keseimbangan dan keadilan dalam beragama sambil menghindari segala bentuk 
ekstremisme (Saifuddin, 2019: 16). 

Konsep moderasi beragama berakar dari istilah Arab wasathiyyah yang 
bermakna tengah-tengah, adil, dan berimbang. Al-Ghazali (2011: 234) dalam 
Ihya' Ulumuddin menekankan pentingnya menghindari ifrath (berlebih-lebihan) 
dan tafrith (meremehkan) dalam menjalankan ajaran agama. Dalam konteks 
kontemporer, Al-Qardhawi (2011: 13) mendefinisikan wasathiyyah sebagai 
metodologi pemikiran dan gerakan yang menjaga keseimbangan antara berbagai 
kutub yang saling tarik-menarik, mencakup keseimbangan antara salafiyyah dan 
tajdid, tsawabit dan mutaghayyirat, nash dan ijtihad, serta idealisme dan realisme. 

Saifuddin (2019: 43-44) mengoperasionalkan moderasi beragama menjadi 
empat nilai utama yang dapat diukur dalam praktik keagamaan. Pertama, 
komitmen kebangsaan yaitu penerimaan terhadap prinsip-prinsip berbangsa dan 
kesediaan memelihara serta mengamalkannya. Dalam konteks diaspora Muslim, 
ini mencakup kesetiaan terhadap hukum negara tempat tinggal sambil 
mempertahankan ikatan dengan tanah air. Kedua, toleransi yang dimaknai 
sebagai sikap memberi ruang dan tidak mengganggu hak orang lain untuk 
berkeyakinan meskipun berbeda dengan keyakinan kita. Ketiga, anti-kekerasan 
yaitu penolakan terhadap penggunaan cara kekerasan fisik maupun verbal dalam 
menyebarkan paham keagamaan. Keempat, akomodatif terhadap budaya lokal 
yaitu kesediaan menerima praktik keagamaan yang mengakomodasi kebudayaan 
lokal tanpa melanggar prinsip pokok ajaran agama. 

Landasan teologis moderasi beragama bersumber dari Al-Qur'an yang 
menyebut umat Islam sebagai ummatan wasathan (umat pertengahan). Allah SWT 
berfirman  di QS. Al-Baqarah ayat 143: 

سَطًا ل ِتكَُوْنوُْا شُهَداَۤءَ عَلَى النَّاسِ وَيكَُوْنَ  ةً وَّ  وَكَذٰلِكَ جَعَلْنٰكُمْ امَُّ

سُوْلُ عَليَْكُمْ شَهِيْداً     الرَّ

 



M. R. Sugilar, P.P.N. Chidayah 

450 Tabligh: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 10 No. 4 (2025) 445-464 

 

Ibn Katsir (1999: 454) menjelaskan bahwa wasathan mengandung makna al-
khiyar (terpilih), al-'adl (adil), dan al-mutawassith bayna al-ifrath wa al-tafrith 
(pertengahan antara berlebihan dan kekurangan). Prinsip ini diperkuat dengan 
sabda Nabi SAW: "Sesungguhnya agama itu mudah, dan tidaklah seseorang 
berlebih-lebihan dalam agama melainkan ia akan dikalahkan" (HR. Bukhari no. 
39). 

Dalam konteks dakwah minoritas Muslim, teori moderasi beragama 
menjadi sangat relevan. Ramadan (2004: 78) menekankan bahwa Muslim 
minoritas perlu mengembangkan fiqh al-aqalliyyat yang mempertimbangkan 
konteks khusus mereka. Dakwah moderat dalam setting minoritas harus mampu 
menegosiasikan identitas religius dengan identitas kewarganegaraan tanpa 
mengorbankan esensi ajaran Islam (Saeed, 2006: 145). 

Aplikasi teori moderasi beragama dalam penelitian ini memungkinkan 
analisis sistematis terhadap program-program Toyota Islamic Center. Komitmen 
kebangsaan dapat dianalisis melalui program yang mendorong good citizenship dan 
kontribusi sosial. Toleransi dievaluasi melalui pendekatan dakwah inklusif dan 
aktivitas dialog. Anti-kekerasan dinilai dari konten ceramah dan materi edukasi 
yang menekankan resolusi damai. Akomodasi budaya diukur dari adaptasi 
metode dakwah terhadap nilai-nilai Jepang seperti wa (harmoni) dan rei 
(kesopanan). 

Signifikansi teori ini terletak pada kemampuannya menjelaskan bagaimana 
lembaga dakwah di konteks minoritas ekstrem dapat mengoperasionalkan 
prinsip-prinsip moderasi tanpa kehilangan autentisitas Islam. Toyota Islamic 
Center merepresentasikan model unik di mana dakwah terintegrasi dengan 
budaya korporat Jepang, menciptakan ruang hibrid yang memerlukan negosiasi 
konstan antara nilai Islam, budaya korporat, dan tradisi Jepang. Dengan 
demikian, teori moderasi beragama tidak hanya menyediakan framework analitis 
tetapi juga parameter evaluatif untuk memahami dinamika adaptasi dan 
transformasi dakwah dalam konteks minoritas Muslim di Jepang. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Toyota Islamic Center (TIC) merupakan institusi keagamaan Islam yang 
berlokasi di Kota Toyota, Prefektur Aichi, Jepang. Didirikan pada Maret 2023 
atas inisiatif Teguh Wahyudi, pemilik Sariraya Co., Ltd., TIC berfungsi sebagai 
pusat ibadah, dakwah, dan pembinaan spiritual bagi komunitas Muslim 
minoritas, khususnya pekerja migran Indonesia yang bekerja di industri 
otomotif. Lembaga ini mengembangkan konsep "Sariraya Smart Plus" yang 
mengintegrasikan restoran halal di lantai bawah dengan Islamic Center di lantai 
atas, mencerminkan pendekatan pragmatis dalam memenuhi kebutuhan spiritual 



 Implementasi Moderasi Beragama dalam Kegiatan Dakwah Toyota Islamic Center Jepang  

 

Tabligh: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 10 No. 4 (2025) 445-464 451 

 

 

 

 

dan fisik komunitas Muslim sekaligus memastikan keberlanjutan finansial. 
Struktur organisasi TIC terdiri dari Majlis Toyota Islamic Center yang 
bertanggung jawab atas operasional kegiatan, Sariraya sebagai pemilik dan 
penyandang dana utama, serta Dewan Kemakmuran Masjid (DKM) yang 
dipimpin oleh Bapak Mulyono sebagai penghubung antara pengelola dan 
penyandang dana. 

Sebagai lembaga dakwah yang beroperasi di negara dengan populasi 
Muslim sangat minoritas, TIC menghadapi tantangan kompleks dalam 
menjalankan aktivitasnya. Data menunjukkan bahwa Muslim hanya berjumlah 
sekitar 350.000 jiwa atau 0,28% dari total populasi Jepang yang mencapai 126 
juta jiwa (Waseda University, 2024), dengan mayoritas 90% merupakan warga 
asing dan sisanya Muslim Jepang asli. Dalam konteks Kota Toyota yang 
merupakan pusat industri otomotif global, komunitas Muslim didominasi oleh 
pekerja migran dari Indonesia, Pakistan, Bangladesh, dan Malaysia yang bekerja 
melalui program pemagangan teknis atau sebagai pekerja dengan keahlian 
khusus. TIC menyelenggarakan tiga program dakwah utama yaitu Kajian Fiqh 
Rutin yang mengakomodasi perbedaan pandangan mazhab, Kajian Akhwat yang 
dirancang khusus untuk muslimah, dan Majelis Ta'lim sebagai forum penguatan 
aqidah dan diskusi terbuka tentang tantangan praktik keislaman dalam konteks 
budaya Jepang. Penelitian ini dilakukan dengan mewawancarai tiga informan 
kunci: Ibu Cindya Ukhti Isti Angeli selaku jamaah sekaligus pengurus Toyota 
Islamic Center, Bapak Mulyono selaku ketua DKM Toyota Islamic Center, dan 
Bapak Fiqri Wildaeni selaku jamaah dan pengurus Toyota Islamic Center. 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa Toyota Islamic Center berhasil 
mengimplementasikan keempat nilai moderasi beragama yang dikembangkan 
Saifuddin (2019) yaitu komitmen kebangsaan, toleransi, anti-kekerasan, dan 
akomodatif terhadap budaya lokal melalui pendekatan yang kontekstual dan 
adaptif terhadap kondisi minoritas Muslim di Jepang. Implementasi nilai-nilai 
tersebut tidak dilakukan secara teoretis abstrak, melainkan melalui praktik-
praktik konkret yang disesuaikan dengan tantangan riil yang dihadapi komunitas 
Muslim diaspora dalam kehidupan sehari-hari di tengah masyarakat Jepang yang 
memiliki sistem nilai dan budaya yang sangat berbeda namun dalam beberapa 
aspek justru memiliki keselarasan dengan akhlak Islam. 

Implementasi Nilai Komitmen Kebangsaan dalam Program Dakwah 
Toyota Islamic Center 

Implementasi nilai komitmen kebangsaan di Toyota Islamic Center 
menunjukkan kompleksitas negosiasi identitas ganda sebagai warga negara 
Indonesia dan residen Jepang. Dalam dimensi penerimaan prinsip-prinsip 
kebangsaan, TIC mengkomunikasikan nilai-nilai Pancasila melalui pendekatan 



M. R. Sugilar, P.P.N. Chidayah 

452 Tabligh: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 10 No. 4 (2025) 445-464 

 

tersirat dan kontekstual dalam ceramah rutin mingguan. Bapak Mulyono 
menjelaskan bahwa setiap penceramah yang datang diberi briefing tentang 
kondisi masyarakat Muslim di Toyota dengan penekanan pada toleransi 
beragama sebagai modal interaksi dengan masyarakat Jepang yang mayoritas 
menganut Shinto dan Buddha. Filosofi "dimana bumi dipijak disitu langit 
dijunjung" menjadi landasan praktis dalam berinteraksi dengan budaya lokal, 
meskipun Ibu Cindya mengakui bahwa internalisasi nilai-nilai Pancasila belum 
optimal karena lebih banyak diselipkan secara tersirat daripada menjadi tema 
khusus ceramah. Pendekatan ini sejalan dengan konsep moderasi beragama yang 
menekankan keseimbangan antara komitmen terhadap nilai-nilai kebangsaan 
dengan adaptasi terhadap konteks lokal. 

Pembelajaran signifikan terjadi melalui insiden keluhan warga terkait 
latihan hadroh yang kemudian menjadi momentum transformasi sistem 
komunikasi dengan masyarakat sekitar. Bapak Fiqri menjelaskan bahwa keluhan 
warga Jepang disebabkan oleh kelalaian pengurus dalam tidak memberikan surat 
izin keramaian kepada tetangga sekitar, yang kemudian diperbaiki dengan 
penerapan prosedur formal untuk setiap kegiatan besar. Ibu Cindya menekankan 
pemahaman mendalam tentang perbedaan budaya, dimana orang Jepang 
menjunjung tinggi privasi dan menganggap kebisingan publik sebagai 
pelanggaran terhadap kebebasan orang lain, bukan sebagai bentuk kebebasan 
berekspresi. Bapak Mulyono menambahkan strategi komunikasi preventif 
dengan menyarankan penggunaan mikrofon internal atau volume yang tidak 
terlalu keras, serta pemahaman tentang pola kerja masyarakat Jepang yang 
beragam mulai dari pagi, siang, sore, malam, hingga tengah malam sehingga 
memerlukan pertimbangan khusus dalam menyelenggarakan kegiatan 
keagamaan. 

Dalam dimensi loyalitas kepada NKRI, TIC menanamkan cinta tanah air 
melalui berbagai kegiatan peringatan nasional dan program budaya. Perayaan 17 
Agustus dilaksanakan dengan berbagai lomba di restoran Indonesia, Indonesia 
Friendship Day diselenggarakan bekerjasama dengan KBRI Tokyo, penggunaan 
lagu-lagu Hifzhul Wathan yang sering dikumandangkan mengingat mayoritas 
jamaah berafiliasi dengan NU, serta penyelenggaraan kelas Bahasa Indonesia 
untuk anak-anak generasi kedua diaspora. Bapak Mulyono menekankan bahwa 
penggunaan bahasa Indonesia sebagai bahasa sehari-hari di TIC menjadi 
penanda identitas yang membedakannya dari Islamic Center yang dikelola negara 
lain seperti Mesir, Pakistan, atau Bangladesh yang menggunakan bahasa Inggris. 
Namun, Ibu Cindya mengungkapkan perasaan personal bahwa pembinaan 
nasionalisme masih kurang optimal dan hanya dilakukan saat momentum 
tertentu, mengindikasikan adanya kesenjangan antara kebutuhan jamaah akan 
penguatan identitas kebangsaan dengan program yang tersedia secara sistematis. 



 Implementasi Moderasi Beragama dalam Kegiatan Dakwah Toyota Islamic Center Jepang  

 

Tabligh: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 10 No. 4 (2025) 445-464 453 

 

 

 

 

Motivasi berkontribusi pada Indonesia diwujudkan melalui pendekatan 
yang mengintegrasikan nilai-nilai Islam dengan kewajiban sosial terhadap tanah 
air. Para penceramah veteran seperti Bapak Mulyono dan Bapak Heri konsisten 
mengingatkan jamaah untuk tidak melupakan orang tua di Indonesia dan 
menjaga tali silaturahmi dengan keluarga. Landasan spiritual yang digunakan 
adalah ajaran "barang siapa yang menolong agama Allah, akan ditolong Allah," 
yang dikontekstualisasikan dengan kewajiban berbakti kepada keluarga sebagai 
bagian dari ajaran Islam. Kontribusi nyata terwujud melalui program PKBM 
Nusantara yang mengajarkan bahasa Indonesia, pendidikan agama Islam, dan 
pendidikan kewarganegaraan untuk anak-anak diaspora. Program volunteer 
untuk orang Jepang yang ingin mengenal Indonesia juga menjadi media 
diplomasi budaya yang efektif. Yang menarik adalah praktik pengiriman zakat 
fitrah dan zakat mal ke Indonesia yang dipandang Bapak Mulyono bukan hanya 
sebagai kewajiban agama tetapi juga sebagai bagian dari remitansi dan devisa 
negara yang tidak dapat dihitung hanya berdasarkan nilai rupiahnya saja. Hal ini 
menunjukkan kesadaran mendalam tentang peran diaspora dalam pembangunan 
ekonomi nasional melalui instrumen keagamaan. 

Implementasi komitmen kebangsaan di Toyota Islamic Center 
menunjukkan keselarasan dengan temuan Solahudin (2023) tentang dakwah 
moderat di Forum Kerukunan Umat Beragama (FKUB) Kabupaten Bandung 
yang menekankan bahwa moderasi beragama mendorong keseimbangan sosial 
melalui pengembangan diri, sikap kritis, dan toleransi. Dalam konteks TIC, 
keseimbangan ini terwujud melalui kemampuan jamaah untuk mempertahankan 
identitas kebangsaan Indonesia sambil beradaptasi dengan norma sosial Jepang. 
Solahudin (2023: 186) menegaskan bahwa "religious moderation is a perspective that 
requires a process of acceptance of various forms of diversity," yang dalam konteks TIC 
dimanifestasikan melalui penerimaan terhadap aturan dan norma sosial Jepang 
tanpa mengorbankan loyalitas terhadap Indonesia. 

Temuan penelitian menunjukkan bahwa implementasi komitmen 
kebangsaan di TIC menghadapi tantangan dalam menyeimbangkan antara 
program yang bersifat momentum dengan kebutuhan pembinaan yang 
sistematis. Evaluasi kritis dari Ibu Cindya tentang kurangnya program 
pembinaan nasionalisme yang berkelanjutan mengindikasikan perlunya strategi 
yang lebih terstruktur dalam menginternalisasikan nilai-nilai kebangsaan. Hal ini 
menjadi penting mengingat konteks diaspora yang rentan terhadap krisis 
identitas, terutama bagi generasi kedua yang lahir dan tumbuh di Jepang. 
Program PKBM Nusantara menjadi salah satu solusi konkret dalam 
menjembatani kesenjangan ini dengan menyediakan pendidikan formal 
Indonesia bagi anak-anak diaspora. 



M. R. Sugilar, P.P.N. Chidayah 

454 Tabligh: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 10 No. 4 (2025) 445-464 

 

Dimensi kontribusi ekonomi melalui pengiriman zakat ke Indonesia 
menunjukkan pemahaman yang mendalam tentang peran diaspora dalam 
pembangunan nasional. Praktik ini tidak hanya memenuhi kewajiban agama 
tetapi juga berkontribusi pada perekonomian Indonesia melalui remitansi. Data 
Bank Indonesia menunjukkan bahwa remitansi dari pekerja migran Indonesia 
mencapai miliaran dolar setiap tahunnya, di mana sebagian signifikan berasal dari 
Jepang. Toyota Islamic Center memfasilitasi transfer ini melalui mekanisme zakat 
yang terorganisir, menunjukkan integrasi antara kewajiban religius dengan 
tanggung jawab ekonomi terhadap tanah air. 

Adaptasi terhadap norma lokal Jepang sambil mempertahankan identitas 
kebangsaan Indonesia mencerminkan implementasi konsep "al-muhafazhah 'ala al-
qadim al-shalih wa al-akhdzu bi al-jadid al-ashlah" (memelihara nilai lama yang baik 
dan mengambil nilai baru yang lebih baik). Penerapan prosedur surat izin 
keramaian, pengaturan volume suara, dan manajemen kerumunan menunjukkan 
kemampuan untuk mengadopsi sistem prosedural Jepang tanpa kehilangan 
esensi praktik keagamaan. Hal ini sejalan dengan prinsip moderasi beragama 
yang menekankan fleksibilitas metodologis dalam mencapai tujuan spiritual. 

Analisis mendalam terhadap implementasi komitmen kebangsaan di TIC 
menunjukkan bahwa diaspora Muslim menghadapi kompleksitas dalam 
mengelola multiple identities. Kemampuan untuk menjadi "good Indonesian citizens" 
dan "good Japanese residents" secara simultan memerlukan negosiasi konstan dan 
kebijaksanaan dalam memilih kapan harus menekankan identitas mana. Toyota 
Islamic Center berhasil menciptakan ruang yang memungkinkan kedua identitas 
ini berkoeksistensi secara harmonis, meskipun masih memerlukan penguatan 
dalam aspek sistematisasi program pembinaan nasionalisme. Pengalaman TIC 
memberikan pembelajaran berharga tentang bagaimana lembaga keagamaan 
dapat berperan sebagai guardian identitas nasional sambil memfasilitasi integrasi 
positif dengan masyarakat host country. Implementasi komitmen kebangsaan ini 
sejalan dengan konsep wasathiyyah yang dikembangkan Al-Qardhawi (2011) 
tentang keseimbangan antara berbagai kutub yang saling tarik-menarik, termasuk 
keseimbangan antara loyalitas religius dan kewajiban sipil. Dalam konteks 
diaspora, hal ini juga mencerminkan penerapan konsep "dar al-'ahd" atau "dar al-
aman" dalam fikih klasik yang mewajibkan Muslim mematuhi hukum negara 
tempat tinggal (Saeed, 2006). 

Implementasi Nilai Toleransi dalam Program Dakwah Toyota Islamic 
Center 

Implementasi nilai toleransi di Toyota Islamic Center mencerminkan penerapan 
wasathiyyah yang bertingkat dan komprehensif dalam konteks minoritas Muslim 
di Jepang. Toleransi sebagai nilai kedua dalam moderasi beragama tidak hanya 



 Implementasi Moderasi Beragama dalam Kegiatan Dakwah Toyota Islamic Center Jepang  

 

Tabligh: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 10 No. 4 (2025) 445-464 455 

 

 

 

 

dipahami sebagai sikap pasif membiarkan perbedaan, tetapi sebagai pengakuan 
aktif terhadap keberagaman yang memungkinkan koeksistensi harmonis antara 
Muslim dengan masyarakat mayoritas Jepang yang menganut Shinto dan 
Buddha. Kompleksitas implementasi toleransi di TIC termanifestasi dalam tiga 
dimensi utama yaitu memberi ruang berkeyakinan, memberi ruang berekspresi, 
dan memberi ruang berpendapat, yang masing-masing menghadirkan tantangan 
dan strategi adaptasi yang unik. 

Dalam dimensi memberi ruang berkeyakinan, TIC mengajarkan sikap 
hormat terhadap praktik keagamaan Shinto dan Buddha melalui pendekatan 
teologis dan filosofis yang mendalam. Ibu Cindya menjelaskan bahwa prinsip 
"lakum dinukum wali adin" (untukmu agamamu, untukku agamaku) dipadukan 
dengan filosofi lokal "dimana bumi dipijak di situ langit dijunjung" sebagai 
landasan interaksi dengan masyarakat Jepang. Bapak Mulyono menekankan 
bahwa agama merupakan privasi yang sangat penting bagi setiap individu, 
sehingga sikap saling menghormati menjadi kunci harmoni sosial. Pendekatan ini 
menunjukkan sintesis antara landasan teologis Islam dengan kearifan lokal 
Nusantara yang memungkinkan adaptasi kontekstual tanpa mengorbankan 
prinsip akidah. 

Strategi "welcome but principled" yang diterapkan TIC dalam berinteraksi 
dengan masyarakat Jepang menunjukkan kematangan dalam mengelola batas-
batas toleransi. Bapak Fiqri menjelaskan bahwa ketika diajak mengikuti adat 
istiadat seperti menyembah Gunung Fuji, jamaah diajarkan untuk menolak 
dengan cara halus tanpa menghina atau mengejek kepercayaan tersebut. Ibu 
Cindya mencontohkan bagaimana dahulu ada Habib yang senang berdialog 
dengan orang Jepang yang datang ke Sariraya, menjelaskan tentang Islam sambil 
menanyakan kepercayaan mereka. Pendekatan dialogis ini mencerminkan 
implementasi konsep "mujadalah billati hiya ahsan" (berdiskusi dengan cara yang 
paling baik) yang memungkinkan pertukaran pemahaman tanpa konfrontasi. 

Respons terhadap diskriminasi menunjukkan aplikasi toleransi dalam 
situasi yang menantang. Meskipun Bapak Fiqri menilai diskriminasi di Jepang 
sangat minim dibandingkan negara Barat, fenomena "foreign seat" di kereta dan 
stereotip teroris terhadap muslimah berjilbab tetap terjadi. Ibu Cindya 
menganalisis bahwa diskriminasi muncul karena persepsi tentang terorisme dan 
pandangan bahwa praktik Islam terlalu ketat (kibishi). Strategi yang diajarkan 
TIC meliputi peningkatan kapasitas diri melalui pengetahuan untuk memberikan 
penjelasan rasional dan logis, presentasi citra positif melalui sikap dan attitude 
yang baik, serta pendekatan santun tanpa konfrontatif. Bapak Mulyono 
mencontohkan pengalaman pribadinya yang tidak merespons langsung ketika 
istrinya disebut teroris, tetapi menunjukkan kemampuan bahasa Jepang pada 



M. R. Sugilar, P.P.N. Chidayah 

456 Tabligh: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 10 No. 4 (2025) 445-464 

 

kesempatan lain sehingga membuat pelaku merasa tidak enak sendiri. 

Dalam dimensi memberi ruang berekspresi, TIC menerapkan pendekatan 
inklusif terhadap keragaman internal jamaah yang berasal dari berbagai organisasi 
dan mazhab. Keberagaman ini mencakup afiliasi organisasi seperti NU dan 
Muhammadiyah, perbedaan mazhab fikih seperti Syafi'i dan Maliki, serta 
kehadiran Muslim Jepang dengan latar belakang kultural yang berbeda. Ibu 
Cindya menekankan pentingnya memilih penceramah yang memiliki toleransi 
tinggi dan tidak fanatik terhadap satu aliran, meskipun mengakui bahwa setiap 
penceramah pasti memiliki afiliasi sendiri. Bapak Mulyono menerapkan strategi 
disclaimer dengan meminta maaf di awal jika ada yang tidak sesuai dengan 
mazhab jamaah dan mempersilakan untuk menyesuaikan dengan kondisi masing-
masing. Bapak Fiqri menegaskan bahwa TIC bersifat netral, tidak memihak NU 
atau Muhammadiyah, dengan komunikasi yang tidak saling memberatkan. 

Persiapan jamaah untuk berdialog dengan masyarakat Jepang 
menunjukkan dimensi proaktif dari toleransi yang tidak hanya bersifat internal 
tetapi juga eksternal. Ibu Cindya menekankan prinsip fundamental bahwa dialog 
memerlukan input pengetahuan yang baik karena "kalau kita nggak punya input 
apa-apa, kita nggak punya output." Jawaban harus bersifat intelektual, rasional, 
dan disampaikan dengan cara yang baik. Bapak Mulyono mengembangkan 
kerjasama institusional melalui dialog interaktif dengan guru-guru yang akan 
menerima siswa Muslim serta kuliah umum bersama universitas dan Toyota 
International Association. Evaluasi kritis muncul dari pengakuan bahwa Muslim 
Indonesia kurang dipersiapkan untuk berinteraksi dengan masyarakat non-
Muslim sebelum berangkat ke Jepang, serta kritik terhadap "Islam keturunan" 
yang hanya menerima tanpa mencari pemahaman mendalam. 

Dimensi memberi ruang berpendapat termanifestasi dalam pengelolaan 
perbedaan pandangan saat sesi tanya jawab yang memerlukan keterampilan 
fasilitasi tinggi. Ibu Cindya mencontohkan pengalaman perdebatan tentang 
maulid antara anggota NU dan Muhammadiyah yang sempat "agak-agak sedikit 
panas," namun berhasil diselesaikan dengan memberikan ruang diskusi sehat dan 
mencapai konklusi bahwa tujuannya sama meskipun praktiknya berbeda. Bapak 
Mulyono menggunakan analogi filosofis tentang melihat objek dari sudut 
berbeda untuk menjelaskan bahwa perbedaan perspektif adalah wajar dan 
merupakan bagian dari pengayaan intelektual. Strategi komunikasi konstruktif 
diterapkan melalui penyiapan pertanyaan pemancing oleh panitia, pembahasan 
terpisah untuk topik sensitif, dan diversifikasi metode dari ceramah formal 
hingga forum group discussion dan komunikasi personal. 

Implementasi toleransi di TIC menunjukkan evolusi dari toleransi pasif 
menuju toleransi aktif dan partisipatif. Kemampuan mengelola keragaman 



 Implementasi Moderasi Beragama dalam Kegiatan Dakwah Toyota Islamic Center Jepang  

 

Tabligh: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 10 No. 4 (2025) 445-464 457 

 

 

 

 

internal sambil mempersiapkan jamaah untuk dialog eksternal mencerminkan 
kematangan dalam memahami toleransi sebagai proses dialogis yang memerlukan 
kompetensi intelektual, emosional, dan spiritual. Pengalaman TIC memberikan 
model bagaimana lembaga dakwah minoritas dapat menjadi ruang inklusif yang 
tidak hanya mengakomodasi perbedaan tetapi juga mentransformasinya menjadi 
kekuatan kolektif dalam menghadapi tantangan eksternal. Pendekatan ini sejalan 
dengan konsep toleransi yang dikembangkan Shihab (2019) sebagai "al-i'tiraf bi 
wujud al-akhar wa ihtiramuhu" (pengakuan terhadap eksistensi pihak lain dan 
menghormatinya), serta konsep "toleransi epistemologis" dari Soroush (2000) 
dan "humility-based tolerance" dari Abou El Fadl (2001) yang memungkinkan 
dialog natural tanpa mengorbankan keyakinan masing-masing. 

Implementasi Nilai Anti-Kekerasan dalam Program Dakwah Toyota 
Islamic Center 

Implementasi  nilai anti-kekerasan di Toyota Islamic Center menunjukkan 
pendekatan holistik dalam mencegah dan merespons kekerasan fisik maupun 
verbal dengan strategi yang disesuaikan dengan konteks budaya Jepang yang 
sangat menghargai ketertiban dan harmoni sosial. Dalam masyarakat dengan 
trauma historis terhadap kekerasan dan culture of peace yang mengakar, TIC 
menghadapi tantangan untuk mendemonstrasikan Islam sebagai agama rahmatan 
lil'alamin yang sejalan dengan nilai-nilai perdamaian masyarakat Jepang. 
Kompleksitas implementasi anti-kekerasan tidak hanya bersifat reaktif terhadap 
ancaman eksternal, tetapi juga preventif terhadap potensi perilaku destruktif dari 
internal komunitas Muslim sendiri. 

Dalam dimensi penolakan terhadap kekerasan fisik, TIC mengajarkan 
respons damai melalui pendekatan dialog dan komunikasi proaktif. Ibu Cindya 
menjelaskan bahwa solusi terhadap potensi ancaman adalah memberikan 
pemahaman kepada kepolisian dan warga sekitar tentang kegiatan keislaman di 
TIC, karena ketidaktahuan dapat menimbulkan prasangka. Bapak Mulyono 
mengembangkan pendekatan personal melalui silaturahmi, mengajak diskusi, 
makan bersama, dan ngobrol santai dengan pihak yang bermasalah. Evaluasi 
ketiga informan menunjukkan konsensus bahwa ancaman fisik dan vandalisme 
sangat minim di Jepang karena budaya masyarakat yang cenderung 
menyampaikan ketidakpuasan secara halus melalui konsep "tatemae" 
(penampilan di depan) daripada konfrontasi langsung. 

Temuan menarik muncul dari fokus materi ceramah yang lebih diarahkan 
pada pencegahan perilaku destruktif internal daripada ancaman eksternal. Bapak 
Fiqri menjelaskan bahwa materi tentang menolak vandalisme atas nama agama 
jarang disampaikan karena kasusnya minim, sebaliknya fokus diberikan pada 
pencegahan hubungan di luar nikah mengingat kondisi jamaah yang jauh dari 



M. R. Sugilar, P.P.N. Chidayah 

458 Tabligh: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 10 No. 4 (2025) 445-464 

 

keluarga dan pengawasan. Ibu Cindya mengungkapkan kekecewaan terhadap 
kasus vandalisme yang justru dilakukan oleh diaspora Indonesia sendiri di Osaka 
dan Tokyo, berupa coret-coret fasilitas umum mengatasnamakan nasionalisme 
namun dilakukan sambil minum dan merokok. Respons terhadap kasus ini 
menunjukkan pendekatan pembinaan langsung dari pengurus masjid yang terjun 
ke lapangan untuk melakukan pembinaan kepada pelaku. 

Dimensi penolakan terhadap kekerasan verbal menunjukkan strategi yang 
lebih bernuansa dalam konteks komunikasi lintas budaya. TIC mengajarkan 
jamaah untuk tidak terprovokasi ujaran negatif melalui pendekatan analisis akar 
masalah dan pengendalian diri. Ibu Cindya menekankan pentingnya mencari 
pemicu ujaran negatif, apakah berasal dari Islamophobia atau kesalahpahaman, 
kemudian memberikan respons yang menenangkan dengan kembali ke konsep 
Islam tentang kesabaran. Bapak Mulyono mengingatkan bahwa sebagai 
minoritas, Muslim lebih diuntungkan dengan tidak membalas kejahatan dengan 
kejahatan serupa, menggunakan analogi "kalau sandal kita dicuri di masjid, terus 
kita mengambil sandal orang lain, itu sama saja dengan mencuri." 

Para penceramah di TIC menunjukkan kehati-hatian tinggi dalam 
menghindari bahasa yang menghina atau menstigma kelompok tertentu. 
Perbedaan gaya antara penceramah yang sangat mempersiapkan materi dengan 
yang lebih spontan tetap dikelola dengan prinsip kehati-hatian komunikasi. 
Bapak Mulyono memberikan kritik terhadap prejudice internal komunitas 
Muslim yang kadang menganggap kelompok tertentu seperti LDII secara negatif 
tanpa pengetahuan yang memadai. Prinsip yang ditekankan adalah tidak 
menyampaikan sesuatu yang tidak diketahui dengan pasti dan menghindari kata-
kata yang rancu atau berpotensi menimbulkan perdebatan. Konsistensi keempat 
kategori coding (evaluation, descriptive, process, dan values) dari ketiga 
informan menunjukkan komitmen bersama terhadap komunikasi yang inklusif 
dan non-diskriminatif untuk menjaga persatuan internal komunitas yang sudah 
dalam posisi minoritas. 

Implementasi anti-kekerasan di TIC menunjukkan pemahaman 
sophisticated tentang konteks lokal dimana ancaman kekerasan fisik minimal 
namun potensi destruktif internal dan stigmatisasi verbal memerlukan perhatian 
khusus. Pendekatan yang dikembangkan sejalan dengan temuan Regina dan 
Muhtadi (2023) tentang strategi tabligh Imam Shamsi Ali di Amerika yang 
menekankan komunikasi personal dan rasional dalam menghadapi prasangka. 
Regina dan Muhtadi (2023: 478) mencatat bahwa "kemudian Imam Shamsi Ali 
memulai komunikasi personal dengan memanyakan latar belakang terdebat 
dahulu sampai pada akhirnya Imam Shamsi Ali mengusikan 'Anda pernah 
bertabuh, sekarang mau enggak bertaubat?'" Pendekatan personal yang tidak 
konfrontatif ini mirip dengan strategi TIC dalam merespons diskriminasi melalui 



 Implementasi Moderasi Beragama dalam Kegiatan Dakwah Toyota Islamic Center Jepang  

 

Tabligh: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 10 No. 4 (2025) 445-464 459 

 

 

 

 

demonstrasi karakter positif daripada konfrontasi verbal. 

Fokus pada pencegahan perilaku destruktif internal, terutama terkait 
moralitas personal di kalangan pekerja migran yang jauh dari pengawasan 
keluarga, menunjukkan prioritas dakwah yang pragmatis. Hal ini mencerminkan 
pemahaman bahwa dalam konteks minoritas, ancaman terbesar terhadap citra 
Islam sering datang dari perilaku Muslim sendiri yang tidak mencerminkan nilai-
nilai Islam. Penekanan Bapak Mulyono bahwa "Islam itu adalah rahmatan lil 
alamin" dan "kita harus memberikan rahmat, jangan sampai merusak" menjadi 
prinsip fundamental dalam membentuk perilaku jamaah yang tidak hanya 
menghindari kekerasan tetapi juga aktif membangun citra positif Islam. 
Implementasi anti-kekerasan ini mencerminkan penerapan prinsip "idfa' billati 
hiya ahsan" (tolaklah dengan cara yang lebih baik) dari QS. Fushilat (41): 34, 
serta konsep "jihad konstruktif" yang dikembangkan Hosen (2016) dimana 
energi perlawanan dialihkan dari konfrontasi destruktif menuju pembangunan 
understanding dan kerjasama (El Fadl, 2005; Kamali, 2015). 

Implementasi Nilai Akomodatif terhadap Budaya Lokal dalam Program 
Dakwah Toyota Islamic Center 

Implementasi nilai akomodatif terhadap budaya lokal di Toyota Islamic Center 
mencerminkan keseimbangan dinamis antara adaptasi kultural dan preservasi 
autentisitas spiritual dalam konteks masyarakat Jepang yang sangat homogen dan 
menekankan nilai-nilai wa (harmoni), kata (bentuk), dan rei (kesopanan). 
Kompleksitas akomodasi budaya di TIC melampaui pemahaman sederhana 
tentang penyesuaian, melainkan menciptakan sintesis kreatif yang memperkaya 
praktik keislaman tanpa mengorbankan prinsip-prinsip fundamental akidah. 
Pendekatan ini menghasilkan model unik dimana nilai-nilai universal Islam 
menemukan resonansi dengan kebajikan lokal Jepang. 

Dalam dimensi fleksibilitas pengamalan, TIC berhasil melakukan 
modifikasi teknis dan prosedural yang remarkable tanpa mengubah esensi 
ibadah. Sistem azan internal dengan speaker ganda menunjukkan inovasi teknis 
yang memenuhi kebutuhan ibadah sambil menghormati norma ketenangan 
masyarakat Jepang. Bapak Mulyono menjelaskan evolusi dari satu speaker 
portable yang harus keras hingga sistem dua speaker dengan volume moderat 
yang tetap menjangkau seluruh jamaah. Penerapan surat izin keramaian untuk 
setiap kegiatan besar seperti PHBI dan shalat Ied menunjukkan adopsi sistem 
prosedural Jepang yang ketat. Ibu Cindya menekankan prinsip fundamental 
"jangan pernah melanggar sedikit pun aturan yang sudah dibuat negara Jepang," 
mencerminkan internalisasi mendalam terhadap budaya kepatuhan hukum 
Jepang. 



M. R. Sugilar, P.P.N. Chidayah 

460 Tabligh: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 10 No. 4 (2025) 445-464 

 

Manajemen kerumunan dengan sistem berbaris seperti antrian bus 
menunjukkan kepekaan terhadap psikologi sosial masyarakat Jepang yang merasa 
terintimidasi oleh kerumunan. Evaluasi Bapak Mulyono bahwa perubahan dari 
bergerombol menjadi berbaris membuat masyarakat tidak merasa terintimidasi 
menunjukkan pemahaman nuanced tentang proxemics dan social space dalam 
budaya Jepang. Adaptasi ini bukan sekedar compliance tetapi creative adaptation 
yang mempertahankan fungsi sosial berkumpulnya jamaah sambil 
mengakomodasi sensitivitas kultural lokal. 

Partisipasi dalam kegiatan sosial masyarakat Jepang menunjukkan 
pendekatan yang selective namun meaningful. Meskipun Bapak Fiqri mengklarifikasi 
bahwa TIC tidak secara formal mengajarkan partisipasi sosial, praktik di 
lapangan menunjukkan keterlibatan aktif secara individual. Penjualan makanan 
halal di festival lokal, partisipasi dalam gotong royong komunitas, keanggotaan di 
klub-klub hobi, bahkan ada anggota DKM yang menjabat sebagai ketua RT 
menunjukkan integrasi yang substansial. Ibu Cindya menekankan prinsip "jangan 
menjadi apatis" sambil tetap mempertahankan boundaries yang jelas seperti tidak 
meninggalkan shalat wajib dan menghindari nomikai yang dinilai lebih banyak 
mudharatnya. Testimoni mentor Ibu Cindya bahwa "kalau kamu punya prinsip, 
justru mereka bakal ngeliat Islam itu memegang banget prinsipnya" 
menunjukkan bahwa konsistensi terhadap nilai-nilai Islam justru memperoleh 
penghormatan dari masyarakat Jepang yang menghargai integritas. 

Dimensi pertimbangan tradisi dengan batasan akidah menunjukkan tingkat 
kematangan tertinggi dalam implementasi akomodasi budaya. Temuan yang 
remarkable adalah evaluasi konsisten dari ketiga informan bahwa masyarakat 
Jepang merupakan "negara yang berakhlak tapi belum berakhidah." Bapak 
Mulyono mengobservasi bahwa nilai-nilai seperti ketepatan janji, kedisiplinan, 
kebersihan, tidak mengganggu tetangga, dan tidak bergunjing yang dipraktikkan 
masyarakat Jepang sesungguhnya merupakan nilai-nilai Islam yang ironisnya 
kurang konsisten diterapkan di negara mayoritas Muslim. Pernyataan emosional 
Bapak Mulyono bahwa "semakin berada di Jepang merasa semakin mendekati 
keislaman yang sesungguhnya" menunjukkan dampak transformatif dari paparan 
terhadap budaya yang mengamalkan nilai-nilai akhlak Islam secara konsisten. 
 
Integrasi nilai-nilai positif Jepang dilakukan melalui reinforcement berkelanjutan 
dari para penceramah. Ibu Cindya menjelaskan bahwa penceramah selalu 
mengingatkan untuk "mengambil positif-positifnya" dari budaya Jepang seperti 
kedisiplinan, ketepatan waktu, dan kebersihan dengan menghubungkannya pada 
ajaran Islam seperti "kebersihan sebagian dari iman." Pendekatan ini 
menciptakan sinergi antara local wisdom dengan Islamic values yang 
memperkuat praktik keagamaan jamaah tanpa cultural alienation. 



 Implementasi Moderasi Beragama dalam Kegiatan Dakwah Toyota Islamic Center Jepang  

 

Tabligh: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 10 No. 4 (2025) 445-464 461 

 

 

 

 

Penetapan batasan syariat menunjukkan sophistication dalam 
membedakan antara cultural appreciation dan religious participation. 
Komunikasi batasan dilakukan dengan bijaksana, tidak terang-terangan namun 
tetap jelas. Bapak Mulyono mencontohkan bagaimana menjelaskan puasa dengan 
kalimat diplomatis "saya tidak makan minum hanya pas siang saja" untuk 
menghindari kesan eksklusif. Batasan fundamental yang tidak dapat 
dikompromikan meliputi larangan syirik, kewajiban menjaga makanan halal 
dengan konsekuensi spiritual 40 hari jika dilanggar, menjaga pandangan, dan 
kewajiban ibadah wajib seperti puasa meskipun ada risiko dianggap kecelakaan 
kerja jika pingsan di pabrik. 

Ibu Cindya menekankan pendekatan "pinter-pinter" dalam membedakan 
antara apresiasi budaya seperti wisata ke kuil yang diperbolehkan asalkan tidak 
melakukan praktik peribadatan, dengan kompromi akidah yang tidak dapat 
ditoleransi. Variabilitas kualitas penyampaian yang bergantung pada latar 
belakang keilmuan penceramah menunjukkan tantangan dalam standardisasi 
pemahaman batasan syariat, namun konsensus tetap terjaga pada prinsip-prinsip 
fundamental. 

Sintesis keseluruhan implementasi moderasi beragama di Toyota Islamic 
Center menunjukkan model dakwah yang berhasil mengoperasionalkan keempat 
nilai moderasi dalam konteks yang sangat spesifik dan menantang. Pendekatan 
kontekstual yang dikembangkan TIC tidak hanya memungkinkan survival 
komunitas Muslim minoritas tetapi juga thriving melalui kontribusi positif pada 
harmoni sosial. Kemampuan untuk menemukan konvergensi antara nilai-nilai 
Islam dengan kebajikan lokal Jepang tanpa mengkompromikan prinsip akidah 
menunjukkan bahwa moderasi beragama bukan tentang dilusi kepercayaan tetapi 
tentang kebijaksanaan dalam mengekspresikan keimanan dalam konteks yang 
beragam. 

Pengalaman TIC memberikan pembelajaran berharga bahwa lembaga 
dakwah di konteks minoritas dapat menjadi agent of positive change dengan 
mengembangkan pendekatan yang secara simultan terus otentik dan adaptif. 
Model yang dikembangkan TIC menunjukkan bahwa dakwah efektif dalam 
konteks global kontemporer memerlukan kombinasi antara pemahaman 
mendasar dalam tradisi Islam dengan pengetahuan kultural untuk bernavigasi 
dalam kompleksitas masyarakat plural. Keberhasilan TIC dalam 
mengimplementasikan moderasi beragama memberikan template yang dapat 
diadaptasi oleh komunitas Muslim minoritas lainnya dengan tetap 
mempertimbangkan keunikan konteks lokal masing-masing. Pendekatan 
akomodatif ini sejalan dengan kaidah fikih "al-'adah muhakkamah" (adat kebiasaan 
dapat menjadi dasar hukum) dan konsep 'urf dalam metodologi hukum Islam 



M. R. Sugilar, P.P.N. Chidayah 

462 Tabligh: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 10 No. 4 (2025) 445-464 

 

(Al-Suyuthi, 1990; Ibn Qayyim al-Jawziyyah, 2000), serta prinsip "taghayyur al-
fatwa bi taghayyur al-azminah wa al-amkinah" yang memungkinkan adaptasi 
metodologis tanpa mengubah substansi ajaran (Woodward, 2011; Azra, 2013). 

PENUTUP 

Penelitian ini menunjukkan bahwa Toyota Islamic Center telah berhasil 
mengimplementasikan empat nilai moderasi beragama dalam program 
dakwahnya meskipun menghadapi berbagai tantangan sebagai komunitas 
minoritas Muslim di Jepang.  

Dalam aspek komitmen kebangsaan, TIC mendemonstrasikan 
kemampuan menegosiasikan identitas ganda melalui komunikasi nilai-nilai 
Pancasila secara kontekstual, transformasi sistem komunikasi pasca insiden 
keluhan warga, serta kontribusi nyata pada Indonesia melalui program 
pendidikan dan remitansi zakat. Namun demikian, masih terdapat kesenjangan 
dalam sistematisasi program pembinaan nasionalisme yang berkelanjutan. 

Penerapan nilai toleransi terwujud melalui pendekatan wasathiyyah yang 
berlapis, mulai dari penghormatan terhadap tradisi keagamaan lokal, pengelolaan 
keragaman internal jamaah, hingga persiapan dialog antaragama. Strategi 
"welcome but principled" memungkinkan jamaah mempertahankan integritas 
keagamaan sambil membangun hubungan harmonis dengan masyarakat Jepang.  

Sementara itu, implementasi anti-kekerasan menunjukkan prioritas pada 
pencegahan perilaku destruktif internal daripada respons terhadap ancaman 
eksternal yang minimal, dengan penekanan pada komunikasi yang santun dan 
pembangunan citra positif Islam melalui keteladanan perilaku. 

Nilai akomodatif terhadap budaya lokal terimplementasi melalui sintesis 
kreatif antara praktik keislaman dengan norma sosial Jepang. Modifikasi teknis 
seperti sistem azan internal, prosedur perizinan kegiatan, dan manajemen 
kerumunan menunjukkan fleksibilitas tanpa mengorbankan substansi ibadah. 
Temuan yang signifikan adalah pengakuan bahwa nilai-nilai positif Jepang 
seperti kedisiplinan, kebersihan, dan ketepatan waktu sesungguhnya sejalan 
dengan akhlak Islam, menciptakan sinergi yang memperkuat praktik keagamaan 
jamaah. 

DAFTAR PUSTAKA 

Abou El Fadl, K. (2001). Speaking in God's Name: Islamic Law, Authority and 
Women. Oxford: Oneworld Publications. 

Abou El Fadl, K. (2005). The Great Theft: Wrestling Islam from the Extremists. New 
York: HarperSanFrancisco. 



 Implementasi Moderasi Beragama dalam Kegiatan Dakwah Toyota Islamic Center Jepang  

 

Tabligh: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 10 No. 4 (2025) 445-464 463 

 

 

 

 

Al-Qardhawi, Y. (2001). Fi Fiqh al-Aqalliyyat al-Muslimah. Kairo: Dar al-Shuruq. 

Al-Qardhawi, Y. (2011). Kalimat fi al-Wasathiyyah al-Islamiyyah wa Ma'alimiha. 
Kairo: Dar al-Shuruq. 

Al-Suyuthi, J. (1990). Al-Ashbah wa al-Nazha'ir. Beirut: Dar al-Kutub al-'Ilmiyyah. 

Azra, A. (2013). Jaringan Ulama Timur Tengah dan Kepulauan Nusantara Abad XVII 
dan XVIII. Jakarta: Kencana Prenada Media. 

Hosen, N. (2016). Islam Yes, Khilafah No! Doktrin dan Sejarah Politik Islam dari 
Khulafa ar-Rasyidin hingga Umayyah. Yogyakarta: Suka Press. 

Ibn Qayyim al-Jawziyyah. (2000). I'lam al-Muwaqqi'in 'an Rabb al-'Alamin. Riyadh: 
Dar Ibn al-Jawzi. 

Kamali, M. H. (2015). The Middle Path of Moderation in Islam: The Qur'anic Principle 
of Wasatiyyah. Oxford: Oxford University Press. 

Regina, S. D., & Muhtadi, A. S. (2023). Strategi Tabligh Imam Shamsi Ali Dalam 
Penyebaran Islam Di Amerika Serikat dalam Tabligh: Jurnal Komunikasi Dan 
Penyiaran Islam, 8(4), 467-484. 

Saeed, A. (2006). Islamic Thought: An Introduction. London: Routledge. 

Saifuddin, L. H. (2019). Moderasi Beragama. Jakarta: Badan Litbang dan Diklat 
Kementerian Agama RI. 

Shihab, M. Q. (2019). Wasathiyyah: Wawasan Islam tentang Moderasi Beragama. 
Tangerang: Lentera Hati. 

Solahudin, D. (2023). Moderate Da'wah and National Resilience: A Case Study 
at the Bandung Regency Religious Harmony Forum (FKUB) dalam Ilmu 
Dakwah: Academic Journal for Homiletic Studies, 17(1), 177-202. 

Soroush, A. (2000). Reason, Freedom, and Democracy in Islam. Oxford: Oxford 
University Press. 

Waseda University. (2024). Muslim Population in Japan: Statistical Report 2024. 
Tokyo: Waseda University Press. 

Woodward, M. (2011). Java, Indonesia, and Islam. Dordrecht: Springer.  

 

 

 

 

 

 

 



M. R. Sugilar, P.P.N. Chidayah 

464 Tabligh: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 10 No. 4 (2025) 445-464 

 

 

 

 

 

 


