- 'é'. Tabligh: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam
¢2‘§> (&‘Q Volume 10, Nomor 4, 2025, 445-464
3 % . Fakultas Dakwah dan Komunikasi, UIN Sunan Gunung Djati Bandung
‘%. : https://jurnal. fdk.uinsgd.ac.id/index.php/ tabligh

Implementasi Moderasi Beragama Dalam Kegiatan Dakwah
Toyota Islamic Center Jepang

Mochamad Regha Sugilar”, Prita Priantini Nur Chidayah'
Jurusan Komunikasi dan Penyiaran Islam, Fakultas Dakwah dan Komunikasi, UIN Sunan
Gunung Djati, Bandung
*Email : sugilarregha@gmail.com

ABSTRAK

Penelitian ini menganalisis implementasi moderasi beragama dalam dakwah
Toyota Islamic Center Jepang mencakup komitmen kebangsaan, toleransi, anti-
kekerasan, dan akomodatif budaya lokal. Metode kualitatif studi kasus dengan
teori Moderasi Beragama Saifuddin digunakan melalui wawancara, observasi,
dan analisis dokumen. Hasil menunjukkan implementasi kontekstual: komitmen
kebangsaan melalui nilai Pancasila; toleransi melalui penghormatan praktik
keagamaan lokal; anti-kekerasan melalui dialog damai; akomodatif budaya
melalui modifikasi teknis tanpa mengubah esensi. Penelitian berkontribusi pada
model moderasi beragama diaspora Muslim.

Kata Kunci : Moderasi Beragama; Dakwah; Toyota Islamic Center.

ABSTRACT

This research analyzes religious moderation implementation in dakwah at Toyota Islamic
Center Japan, covering national commitment, tolerance, anti-violence, and local culture
accommodation. Qualitative case study method with Saifuddin's Religions Moderation theory
was used through interviews, observation, and document analysis. Results show contextnal
implementation: national commitment through Pancasila values; tolerance through respecting
local religions practices; anti-violence through peaceful dialogue; cultural accommodation
through  technical modifications without changing essence. Research contributes to Muslim
diaspora religions moderation models.

Keywords : Religions Moderation; Da'wah; Toyota Islamic Center.

Diterima: Agustus 2025. Disetujui: Desember 2025. Dipublikasikan: Desember 2025 445


https://jurnal.fdk.uinsgd.ac.id/index.php/tabligh

M. R. Sugilar, P.P.N. Chidayah
PENDAHULUAN

Toyota Islamic Center (TIC) di Kota Toyota, Prefektur Aichi, merupakan pusat
kegiatan keislaman yang didirikan oleh pengusaha Muslim Indonesia, Teguh
Wahyudi, pemilik Sariraya Co., Ltd. Lebih dari sekadar tempat ibadah, TIC telah
berkembang menjadi pusat dakwah dan pembinaan spiritual bagi komunitas
Muslim minoritas, khususnya pekerja migran Indonesia yang bekerja di industri
otomotif Jepang. TIC menyelenggarakan tiga program dakwah utama yaitu
Kajian Figh Rutin yang menyajikan pembahasan persoalan fiqih dengan
pendekatan moderat mengakomodasi perbedaan pandangan mazhab, Kajian
Akhwat yang dirancang khusus untuk muslimah dengan fokus membahas
persoalan keagamaan dari perspektif perempuan dalam konteks kehidupan
sebagai muslimah di negara minoritas Muslim, dan Majelis Ta'lim yang berfungsi
sebagai forum penguatan aqidah sekaligus wadah diskusi terbuka tentang
tantangan praktik keislaman dalam konteks budaya Jepang yang sangat berbeda
dengan negara asal mayoritas jamaah.

Dalam menjalankan perannya sebagai pusat dakwah, TIC menghadapi
berbagai tantangan kompleks dari dua arah yaitu internal dan eksternal. Secara
internal, perbedaan pandangan dalam praktik keagamaan sering memicu
perdebatan di kalangan jamaah yang berasal dari berbagai latar belakang
organisasi Islam di Indonesia. Ustaz Andreanto R. Setiawan, Imam Masjid TIC,
mengungkapkan bahwa perbedaan fighiyah seperti cara salat, qunut, atau
penentuan awal bulan hijriah berpotensi menimbulkan ketegangan antarjamaah
yang memerlukan pengelolaan bijaksana untuk menjaga persatuan komunitas.
Secara eksternal, tantangan lebih kompleks berkaitan dengan adaptasi terhadap
budaya lokal Jepang yang sangat menekankan ketertiban dan ketenangan.
Latihan hadroh yang merupakan ekspresi keagamaan dan budaya Islam pernah
mendapat  keluhan warga karena dianggap mengganggu ketenangan,
merefleksikan bagaimana praktik keagamaan yang lumrah di Indonesia dapat
dianggap kurang sesuai dengan konteks sosial-budaya Jepang yang menjunjung
tinggl prinsip meiwakn wo kakenai atau tidak mengganggu orang lain.

Tantangan-tantangan ini semakin diperparah dengan berkembangnya
fenomena Islamophobia di negara-negara minoritas Muslim termasuk Jepang.
Survei komprehensif yang dilakukan Tanada Hirofumi dari Waseda University
(2019) mengungkapkan data mengkhawatirkan bahwa 47% responden Jepang
memiliki persepsi negatif terhadap Islam, terutama mengaitkannya dengan
terorisme dan ekstremisme akibat pemberitaan media massa internasional. Kasus
konkret diskriminasi terjadi tahun 2021 ketika sebuah masjid di Kyoto menerima
surat ancaman dan vandalisme setelah pemberitaan internasional tentang konflik
Timur Tengah (Kyodo News, 2021). Muslim di prefektur Gifu menghadapi
diskriminasi sistematis dalam mencari tempat tinggal, dengan 40% pemilik

446 Tabligh: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 10 No. 4 (2025) 445-464



Implementasi Moderasi Beragama dalam Kegiatan Dakwah Toyota Islamic Center Jepang

properti menolak menyewakan kepada Muslim karena kekhawatiran tentang
perbedaan gaya hidup dan prasangka negatif (Japan Times, 2022). Situasi serupa
dialami komunitas Muslim di Korea Selatan di mana pembangunan masjid di
Daegu ditentang keras warga lokal dengan alasan kekhawatiran terhadap
Islamisasi yang menunjukkan pola serupa prasangka terhadap Muslim di Asia
Timur (Korea Herald, 2022).

Konteks keberagamaan di Jepang mencerminkan kompleksitas tantangan
yang dihadapi komunitas Muslim. Data terbaru Kementerian Pendidikan,
Kebudayaan, Olahraga, Sains dan Teknologi Jepang menunjukkan disparitas
demografis yang sangat signifikan dengan Shinto dianut 107 juta orang, Buddha
89 juta orang, sementara Muslim hanya 200.000 orang atau sekitar 0,28% dari
total populasi Jepang yang mencapai 126 juta jiwa (BBC, 2021). Kesenjangan
demografis ini menjadikan Muslim kelompok minoritas sangat kecil yang
terjebak dalam dinamika sosial unik, menuntut keseimbangan antara
mempertahankan identitas keagamaan dan beradaptasi dengan budaya dominan
yang sangat homogen.

Dalam situasi kompleks seperti ini, pendekatan moderasi beragama
menjadi sangat relevan dan penting untuk diterapkan. Saifuddin (2019)
mendefinisikan moderasi beragama sebagai cara pandang yang mengutamakan
keseimbangan dan keadilan dalam beragama sambil menghindari segala bentuk
ekstremisme. Lukman Hakim Saifuddin, Menteri Agama RI periode 2014-2019,
menjelaskan bahwa konsep ini berakar dari kata Latin moderitio yang berarti
keseimbangan, mencakup toleransi terhadap perbedaan dan kemampuan
mengendalikan diri dari sikap berlebihan dalam mengamalkan ajaran agama
untuk menghindari konflik sosial (Salamah dkk., 2020). Saifuddin (2019)
mengidentifikasi empat nilai utama moderasi beragama yaitu komitmen
kebangsaan, toleransi, anti-kekerasan, dan akomodatif terhadap budaya lokal
yang menjadi parameter penting dalam mengukur implementasi moderasi
beragama dalam kehidupan beragama.

Dakwah sebagai aktivitas komunikasi keagamaan memiliki peran sentral
dalam membentuk pemahaman dan sikap keberagamaan masyarakat Muslim.
Dalam konteks minoritas Muslim di Jepang, dakwah menghadapi tantangan
besar untuk menyampaikan ajaran Islam yang autentik sekaligus kontekstual
dengan realitas masyarakat Jepang. Enjang dan Aliyudin (2009) menekankan
dakwah kontemporer memerlukan pendekatan yang sesuai dengan kondisi sosial
budaya masyarakat setempat tanpa mengorbankan substansi ajaran. Integrasi
antara dakwah dan empat nilai moderasi beragama menjadi kunci strategis
merespons berbagal tantangan yang ada.

Tabligh: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 10 No. 4 (2025) 445-464 447



M. R. Sugilar, P.P.N. Chidayah

Penelitian sebelumnya seperti Isttkomah (2022) dalam skripsinya yang
betjudul "Implementasi Nilai-Nilai Moderasi Beragama Di Ma'had Al-Jami'ah
UIN Syarif Hidayatullah Jakarta (Studi Kasus di Mabna Syarifah Muda'im
Ma'had al-Jami'ah UIN Syarif Hidayatullah Jakarta” menggunakan teori
implementasi dan teori moderasi beragama sebagai kerangka analisis. Hasil
penelitian menunjukkan bahwa implementasi nilai-nilai moderasi beragama di
Ma'had Al-Jami'ah dilakukan melalui program tahfidz, kajian kitab kuning, dan .

Penelitian lain dilakukan oleh Charis Zain Fathoni (2024) dalam skripsinya
yang berjudul "Implementasi Nilai Moderasi Beragama Dalam Membangun
Masyarakat Harmonis di Kecamatan Purwokerto Timur Kabupaten Banyumas"
juga mengadopsi teori implementasi dan moderasi beragama. Penelitian dengan
pendekatan kualitatif deskriptif ini bertujuan memahami bagaimana nilai-nilai
moderasi beragama diterapkan dalam konteks pemerintahan untuk membangun
harmoni sosial. Hasil penelitian menunjukkan bahwa peningkatan indeks
kerukunan antar umat beragama dan menurunnya potensi konflik berbasis
agama di wilayah tersebut.

Penelitian terakhir dilakukan Rosmila Wati Rambe (2023) dalam skripsinya
yang berjudul "Implementasi Nilai-Nilai Moderasi Beragama di Madrasah Aliyah
Nurul Iman Mahato Kecamatan Tambusai Utara Kabupaten Rokan Hulu"
menggunakan kerangka teori yang sama yaitu implementasi dan moderasi
beragama. Penelitian kualitatif deskriptif ini mengkaji penerapan moderasi
beragama dalam konteks pendidikan formal. Hasil penelitian menunjukkan
bahwa implementasi nilai-nilai moderasi beragama di MA Nurul Iman dilakukan
melalui integrasi dalam kurikulum pembelajaran PAI, kegiatan ekstrakurikuler
berbasis moderasi, dan pembiasaan sikap toleran dalam kehidupan sehari-hari di
madrasah.

Berdasarkan pemaparan tersebut, fokus penelitian ini adalah pertama,
bagaimana implementasi nilai komitmen kebangsaan dalam program dakwah
Toyota Islamic Center di kalangan masyarakat Muslim Jepang. Kedwua, bagaimana
implementasi nilai toleransi dalam program dakwah Toyota Islamic Center. Ketiga,
bagaimana implementasi nilai anti-kekerasan dalam program dakwah TIC. Dan
keempat, bagaimana implementasi nilai akomodatif terhadap budaya lokal dalam
program dakwah Toyota Islamic Center.

Penelitian menggunakan metode studi kasus untuk mengeksplorasi
implementasi moderasi beragama dalam kegiatan dakwah komunitas Muslim di
Toyota Islamic Center secara mendalam, komprehensif, dan holistik dengan
mempertimbangkan konteks unik masyarakat Jepang. Penelitian ini dilaksanakan
dengan cara mendatangi langsung ke Toyota Islamic Center, hal ini dimaksudkan
agar memperoleh data yang konkret tentang implementasi moderasi beragama.

448 Tabligh: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 10 No. 4 (2025) 445-464



Implementasi Moderasi Beragama dalam Kegiatan Dakwah Toyota Islamic Center Jepang

Pemeriksaan keabsahan data dalam penelitian ini menggunakan teknik
triangulasi. Teknik analisis data yang digunakan dalam penelitian ini yaitu teknik
Miles dan Huberman (2005). Teknik analisis data kualitatif dilakukan secara
interaktif dan berkesinambungan hingga data yang diperoleh lengkap.

LANDASAN TEORITIS

Penelitian ini menggunakan teori moderasi beragama yang dikembangkan oleh
Lukman Hakim Saifuddin sebagai kerangka analitis utama untuk memahami
implementasi nilai-nilai moderasi dalam program dakwah Toyota Islamic Center
Jepang. Teori moderasi beragama merupakan cara pandang yang mengutamakan
keseimbangan dan keadilan dalam beragama sambil menghindari segala bentuk
ckstremisme (Saifuddin, 2019: 106).

Konsep moderasi beragama berakar dari istilah Arab wasathiyyah yang
bermakna tengah-tengah, adil, dan berimbang. Al-Ghazali (2011: 234) dalam
Ihya" Ulumnddin menekankan pentingnya menghindari sfrath (betlebih-lebihan)
dan fafrith (meremehkan) dalam menjalankan ajaran agama. Dalam konteks
kontemporer, Al-Qardhawi (2011: 13) mendefinisikan wasathiyyah sebagai
metodologi pemikiran dan gerakan yang menjaga keseimbangan antara berbagai
kutub yang saling tarik-menarik, mencakup keseimbangan antara salafiyyah dan
tajdid, tsawabit dan mutaghayyirat, nash dan ijtihad, serta idealisme dan realisme.

Saifuddin (2019: 43-44) mengoperasionalkan moderasi beragama menjadi
empat nilai utama yang dapat diukur dalam praktik keagamaan. Pertama,
komitmen kebangsaan yaitu penerimaan terhadap prinsip-prinsip berbangsa dan
kesediaan memelihara serta mengamalkannya. Dalam konteks diaspora Muslim,
ini mencakup kesetiaan terhadap hukum negara tempat tinggal sambil
mempertahankan ikatan dengan tanah air. Kedua, toleransi yang dimaknai
sebagai sikap memberi ruang dan tidak mengganggu hak orang lain untuk
berkeyakinan meskipun berbeda dengan keyakinan kita. Ketiga, anti-kekerasan
yaitu penolakan terhadap penggunaan cara kekerasan fistk maupun verbal dalam
menyebarkan paham keagamaan. Keempat, akomodatif terhadap budaya lokal
yaitu kesediaan menerima praktik keagamaan yang mengakomodasi kebudayaan
lokal tanpa melanggar prinsip pokok ajaran agama.

Landasan teologis moderasi beragama bersumber dari Al-Qurt'an yang
menyebut umat Islam sebagai wwmatan wasathan (umat pertengahan). Allah SWT
berfirman di QS. Al-Baqarah ayat 143:

O35 G e alagds ) 38500 a5 A5l s Gl
[t ile 300

Tabligh: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 10 No. 4 (2025) 445-464 449



M. R. Sugilar, P.P.N. Chidayah

Ibn Katsir (1999: 454) menjelaskan bahwa wasathan mengandung makna a/-
khiyar (terpilih), al'ad/ (adil), dan al-mutawassith bayna al-ifrath wa al-tafrith
(pertengahan antara berlebihan dan kekurangan). Prinsip ini diperkuat dengan
sabda Nabi SAW: "Sesungguhnya agama itu mudah, dan tidaklah seseorang
betlebih-lebihan dalam agama melainkan ia akan dikalahkan" (HR. Bukhari no.
39).

Dalam konteks dakwah minoritas Muslim, teori moderasi beragama
menjadi sangat relevan. Ramadan (2004: 78) menekankan bahwa Muslim
minoritas perlu mengembangkan figh al-aqalliyyat yang mempertimbangkan
konteks khusus mereka. Dakwah moderat dalam setting minoritas harus mampu
menegosiasikan identitas religius dengan identitas kewarganegaraan tanpa
mengorbankan esensi ajaran Islam (Saeed, 2000: 145).

Aplikasi teori moderasi beragama dalam penelitian ini memungkinkan
analisis sistematis terhadap program-program Toyota Islamic Center. Komitmen
kebangsaan dapat dianalisis melalui program yang mendorong good citigenship dan
kontribusi sosial. Toleransi dievaluasi melalui pendekatan dakwah inklusif dan
aktivitas dialog. Anti-kekerasan dinilai dari konten ceramah dan materi edukasi
yang meneckankan resolusi damai. Akomodasi budaya diukur dari adaptasi
metode dakwah terhadap nilai-nilai Jepang seperti wz (harmoni) dan re
(kesopanan).

Signifikansi teori ini terletak pada kemampuannya menjelaskan bagaimana
lembaga dakwah di konteks minoritas ekstrem dapat mengoperasionalkan
prinsip-prinsip moderasi tanpa kehilangan autentisitas Islam. Toyota Islamic
Center merepresentasikan model unik di mana dakwah terintegrasi dengan
budaya korporat Jepang, menciptakan ruang hibrid yang memerlukan negosiasi
konstan antara nilai Islam, budaya korporat, dan tradisi Jepang. Dengan
demikian, teori moderasi beragama tidak hanya menyediakan framework analitis
tetapl juga parameter evaluatif untuk memahami dinamika adaptasi dan
transformasi dakwah dalam konteks minoritas Muslim di Jepang.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Toyota Islamic Center (TIC) merupakan institusi keagamaan Islam yang
berlokasi di Kota Toyota, Prefektur Aichi, Jepang. Didirikan pada Maret 2023
atas inisiatif Teguh Wahyudi, pemilik Sariraya Co., Ltd., TIC berfungsi sebagai
pusat ibadah, dakwah, dan pembinaan spiritual bagi komunitas Muslim
minoritas, khususnya pekerja migran Indonesia yang bekerja di industri
otomotif. Lembaga ini mengembangkan konsep "Sariraya Smart Plus" yang
mengintegrasikan restoran halal di lantai bawah dengan Islamic Center di lantai
atas, mencerminkan pendekatan pragmatis dalam memenuhi kebutuhan spiritual

450 Tabligh: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 10 No. 4 (2025) 445-464



Implementasi Moderasi Beragama dalam Kegiatan Dakwah Toyota Islamic Center Jepang

dan fisik komunitas Muslim sekaligus memastikan keberlanjutan finansial.
Struktur organisasi TIC terdiri dari Majlis Toyota Islamic Center yang
bertanggung jawab atas operasional kegiatan, Sariraya sebagai pemilik dan
penyandang dana utama, serta Dewan Kemakmuran Masjid (DKM) yang
dipimpin oleh Bapak Mulyono sebagai penghubung antara pengelola dan
penyandang dana.

Sebagai lembaga dakwah yang beroperasi di negara dengan populasi
Muslim sangat minoritas, TIC menghadapi tantangan kompleks dalam
menjalankan aktivitasnya. Data menunjukkan bahwa Muslim hanya berjumlah
sekitar 350.000 jiwa atau 0,28% dari total populasi Jepang yang mencapai 126
juta jiwa (Waseda University, 2024), dengan mayoritas 90% merupakan warga
asing dan sisanya Muslim Jepang asli. Dalam konteks Kota Toyota yang
merupakan pusat industri otomotif global, komunitas Muslim didominasi oleh
pekerja migran dari Indonesia, Pakistan, Bangladesh, dan Malaysia yang bekerja
melalui program pemagangan teknis atau sebagai pekerja dengan keahlian
khusus. TIC menyelenggarakan tiga program dakwah utama yaitu Kajian Figh
Rutin yang mengakomodasi perbedaan pandangan mazhab, Kajian Akhwat yang
dirancang khusus untuk muslimah, dan Majelis Ta'lim sebagai forum penguatan
aqidah dan diskusi terbuka tentang tantangan praktik keislaman dalam konteks
budaya Jepang. Penelitian ini dilakukan dengan mewawancarai tiga informan
kunci: Ibu Cindya Ukhti Isti Angeli selaku jamaah sekaligus pengurus Toyota
Islamic Center, Bapak Mulyono selaku ketua DKM Toyota Islamic Center, dan
Bapak Figri Wildaeni selaku jamaah dan pengurus Toyota Islamic Center.

Hasil penelitian menunjukkan bahwa Toyota Islamic Center berhasil
mengimplementasikan keempat nilai moderasi beragama yang dikembangkan
Saifuddin (2019) yaitu komitmen kebangsaan, toleransi, anti-kekerasan, dan
akomodatif terhadap budaya lokal melalui pendekatan yang kontekstual dan
adaptif terhadap kondisi minoritas Muslim di Jepang. Implementasi nilai-nilai
tersebut tidak dilakukan secara teoretis abstrak, melainkan melalui praktik-
praktik konkret yang disesuaikan dengan tantangan riil yang dihadapi komunitas
Muslim diaspora dalam kehidupan sehari-hari di tengah masyarakat Jepang yang
memiliki sistem nilai dan budaya yang sangat berbeda namun dalam beberapa
aspek justru memiliki keselarasan dengan akhlak Islam.

Implementasi Nilai Komitmen Kebangsaan dalam Program Dakwah
Toyota Islamic Center

Implementasi nilai komitmen kebangsaan di Toyota Islamic Center
menunjukkan kompleksitas negosiasi identitas ganda sebagai warga negara
Indonesia dan residen Jepang. Dalam dimensi penerimaan prinsip-prinsip
kebangsaan, TIC mengkomunikasikan nilai-nilai Pancasila melalui pendekatan

Tabligh: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 10 No. 4 (2025) 445-464 451



M. R. Sugilar, P.P.N. Chidayah

tersirat dan kontekstual dalam ceramah rutin mingguan. Bapak Mulyono
menjelaskan bahwa setiap penceramah yang datang diberi briefing tentang
kondisi masyarakat Muslim di Toyota dengan penekanan pada toleransi
beragama sebagai modal interaksi dengan masyarakat Jepang yang mayoritas
menganut Shinto dan Buddha. Filosofi "dimana bumi dipijak disitu langit
dijunjung" menjadi landasan praktis dalam berinteraksi dengan budaya lokal,
meskipun Ibu Cindya mengakui bahwa internalisasi nilai-nilai Pancasila belum
optimal karena lebih banyak diselipkan secara tersirat daripada menjadi tema
khusus ceramah. Pendekatan ini sejalan dengan konsep moderasi beragama yang
menckankan keseimbangan antara komitmen terhadap nilai-nilai kebangsaan
dengan adaptasi terhadap konteks lokal.

Pembelajaran signifikan terjadi melalui insiden keluhan warga terkait
latthan hadroh yang kemudian menjadi momentum transformasi sistem
komunikasi dengan masyarakat sekitar. Bapak Fiqri menjelaskan bahwa keluhan
warga Jepang disebabkan oleh kelalaian pengurus dalam tidak memberikan surat
izin keramaian kepada tetangga sekitar, yang kemudian diperbaiki dengan
penerapan prosedur formal untuk setiap kegiatan besar. Ibu Cindya menekankan
pemahaman mendalam tentang perbedaan budaya, dimana orang Jepang
menjunjung tinggi privasi dan menganggap kebisingan publik sebagai
pelanggaran terhadap kebebasan orang lain, bukan sebagai bentuk kebebasan
berekspresi. Bapak Mulyono menambahkan strategi komunikasi preventif
dengan menyarankan penggunaan mikrofon internal atau volume yang tidak
terlalu keras, serta pemahaman tentang pola kerja masyarakat Jepang yang
beragam mulai dari pagi, siang, sore, malam, hingga tengah malam sehingga
memerlukan  pertimbangan khusus dalam menyelenggarakan  kegiatan
keagamaan.

Dalam dimensi loyalitas kepada NKRI, TIC menanamkan cinta tanah air
melalui berbagai kegiatan peringatan nasional dan program budaya. Perayaan 17
Agustus dilaksanakan dengan berbagai lomba di restoran Indonesia, Indonesia
Friendship Day diselenggarakan bekerjasama dengan KBRI Tokyo, penggunaan
lagu-lagu Hifzhul Wathan yang sering dikumandangkan mengingat mayoritas
jamaah berafiliasi dengan NU, serta penyelenggaraan kelas Bahasa Indonesia
untuk anak-anak generasi kedua diaspora. Bapak Mulyono menckankan bahwa
penggunaan bahasa Indonesia sebagai bahasa sechari-hari di TIC menjadi
penanda identitas yang membedakannya dari Islamic Center yang dikelola negara
lain seperti Mesir, Pakistan, atau Bangladesh yang menggunakan bahasa Inggris.
Namun, Ibu Cindya mengungkapkan perasaan personal bahwa pembinaan
nasionalisme masih kurang optimal dan hanya dilakukan saat momentum
tertentu, mengindikasikan adanya kesenjangan antara kebutuhan jamaah akan
penguatan identitas kebangsaan dengan program yang tersedia secara sistematis.

452 Tabligh: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 10 No. 4 (2025) 445-464



Implementasi Moderasi Beragama dalam Kegiatan Dakwah Toyota Islamic Center Jepang

Motivasi berkontribusi pada Indonesia diwujudkan melalui pendekatan
yang mengintegrasikan nilai-nilai Islam dengan kewajiban sosial terhadap tanah
air. Para penceramah veteran seperti Bapak Mulyono dan Bapak Heri konsisten
mengingatkan jamaah untuk tidak melupakan orang tua di Indonesia dan
menjaga tali silaturahmi dengan keluarga. Landasan spiritual yang digunakan
adalah ajaran "barang siapa yang menolong agama Allah, akan ditolong Allah,"
yang dikontekstualisasikan dengan kewajiban berbakti kepada keluarga sebagai
bagian dari ajaran Islam. Kontribusi nyata terwujud melalui program PKBM
Nusantara yang mengajarkan bahasa Indonesia, pendidikan agama Islam, dan
pendidikan kewarganegaraan untuk anak-anak diaspora. Program volunteer
untuk orang Jepang yang ingin mengenal Indonesia juga menjadi media
diplomasi budaya yang efektif. Yang menarik adalah praktik pengiriman zakat
fitrah dan zakat mal ke Indonesia yang dipandang Bapak Mulyono bukan hanya
sebagai kewajiban agama tetapi juga sebagai bagian dari remitansi dan devisa
negara yang tidak dapat dihitung hanya berdasarkan nilai rupiahnya saja. Hal ini
menunjukkan kesadaran mendalam tentang peran diaspora dalam pembangunan
ekonomi nasional melalui instrumen keagamaan.

Implementasi komitmen kebangsaan di Toyota Islamic Center
menunjukkan keselarasan dengan temuan Solahudin (2023) tentang dakwah
moderat di Forum Kerukunan Umat Beragama (FKUB) Kabupaten Bandung
yang menekankan bahwa moderasi beragama mendorong keseimbangan sosial
melalui pengembangan diri, sikap kritis, dan toleransi. Dalam konteks TIC,
keseimbangan ini terwujud melalui kemampuan jamaah untuk mempertahankan
identitas kebangsaan Indonesia sambil beradaptasi dengan norma sosial Jepang.
Solahudin (2023: 186) menegaskan bahwa "religious moderation is a perspective that
requires a process of acceptance of various forms of diversity," yang dalam konteks TIC
dimanifestasikan melalui penerimaan terhadap aturan dan norma sosial Jepang
tanpa mengorbankan loyalitas terhadap Indonesia.

Temuan penelitian menunjukkan bahwa implementasi komitmen
kebangsaan di TIC menghadapi tantangan dalam menyeimbangkan antara
program yang bersifat momentum dengan kebutuhan pembinaan yang
sistematis. Evaluasi kritis dari Ibu Cindya tentang kurangnya program
pembinaan nasionalisme yang berkelanjutan mengindikasikan perlunya strategi
yang lebih terstruktur dalam menginternalisasikan nilai-nilai kebangsaan. Hal ini
menjadi penting mengingat konteks diaspora yang rentan terhadap krisis
identitas, terutama bagi generasi kedua yang lahir dan tumbuh di Jepang.
Program PKBM Nusantara menjadi salah satu solusi konkret dalam
menjembatani kesenjangan ini dengan menyediakan pendidikan formal
Indonesia bagi anak-anak diaspora.

Tabligh: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 10 No. 4 (2025) 445-464 453



M. R. Sugilar, P.P.N. Chidayah

Dimensi kontribusi ekonomi melalui pengiriman zakat ke Indonesia
menunjukkan pemahaman yang mendalam tentang peran diaspora dalam
pembangunan nasional. Praktik ini tidak hanya memenuhi kewajiban agama
tetapi juga berkontribusi pada perekonomian Indonesia melalui remitansi. Data
Bank Indonesia menunjukkan bahwa remitansi dari pekerja migran Indonesia
mencapal miliaran dolar setiap tahunnya, di mana sebagian signifikan berasal dari
Jepang. Toyota Islamic Center memfasilitasi transfer ini melalui mekanisme zakat
yang terorganisir, menunjukkan integrasi antara kewajiban religius dengan
tanggung jawab ekonomi terhadap tanah air.

Adaptasi terhadap norma lokal Jepang sambil mempertahankan identitas
kebangsaan Indonesia mencerminkan implementasi konsep "al-mubafazhab 'ala al-
qgadim al-shalih wa al-akhdzn bi al-jadid al-ashlah" (memelihara nilai lama yang baik
dan mengambil nilai baru yang lebih baik). Penerapan prosedur surat izin
keramaian, pengaturan volume suara, dan manajemen kerumunan menunjukkan
kemampuan untuk mengadopsi sistem prosedural Jepang tanpa kehilangan
esensi praktik keagamaan. Hal ini sejalan dengan prinsip moderasi beragama
yang menckankan fleksibilitas metodologis dalam mencapai tujuan spiritual.

Analisis mendalam terhadap implementasi komitmen kebangsaan di TIC
menunjukkan bahwa diaspora Muslim menghadapi kompleksitas dalam
mengelola multiple identities. Kemampuan untuk menjadi "good Indonesian citizens"
dan "good Japanese residents" secara simultan memerlukan negosiasi konstan dan
kebijaksanaan dalam memilih kapan harus menekankan identitas mana. Toyota
Islamic Center berhasil menciptakan ruang yang memungkinkan kedua identitas
ini berkoeksistensi secara harmonis, meskipun masih memerlukan penguatan
dalam aspek sistematisasi program pembinaan nasionalisme. Pengalaman TIC
memberikan pembelajaran berharga tentang bagaimana lembaga keagamaan
dapat berperan sebagai guardian identitas nasional sambil memfasilitasi integrasi
positif dengan masyarakat bost country. Implementasi komitmen kebangsaan ini
sejalan dengan konsep wasathiyyah yang dikembangkan Al-Qardhawi (2011)
tentang keseimbangan antara berbagai kutub yang saling tarik-menarik, termasuk
keseimbangan antara loyalitas religius dan kewajiban sipil. Dalam konteks
diaspora, hal ini juga mencerminkan penerapan konsep "dar al-'abd" atau "dar al-
aman" dalam fikih klasik yang mewajibkan Muslim mematuhi hukum negara
tempat tinggal (Saeed, 2000).

Implementasi Nilai Toleransi dalam Program Dakwah Toyota Islamic
Center

Implementasi nilai toleransi di Toyota Islamic Center mencerminkan penerapan
wasathiyyah yang bertingkat dan komprehensif dalam konteks minoritas Muslim
di Jepang. Toleransi sebagai nilai kedua dalam moderasi beragama tidak hanya

454 Tabligh: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 10 No. 4 (2025) 445-464



Implementasi Moderasi Beragama dalam Kegiatan Dakwah Toyota Islamic Center Jepang

dipahami sebagai sikap pasif membiarkan perbedaan, tetapi sebagai pengakuan
aktif terhadap keberagaman yang memungkinkan koeksistensi harmonis antara
Muslim dengan masyarakat mayoritas Jepang yang menganut Shinto dan
Buddha. Kompleksitas implementasi toleransi di TIC termanifestasi dalam tiga
dimensi utama yaitu memberi ruang berkeyakinan, memberi ruang berekspresi,
dan memberi ruang berpendapat, yang masing-masing menghadirkan tantangan
dan strategi adaptasi yang unik.

Dalam dimensi memberi ruang berkeyakinan, TIC mengajarkan sikap
hormat terhadap praktik keagamaan Shinto dan Buddha melalui pendekatan
teologis dan filosofis yang mendalam. Ibu Cindya menjelaskan bahwa prinsip
“akum dinukum wali adin" (untukmu agamamu, untukku agamaku) dipadukan
dengan filosofi lokal "dimana bumi dipijak di situ langit dijunjung" sebagai
landasan interaksi dengan masyarakat Jepang. Bapak Mulyono menekankan
bahwa agama merupakan privasi yang sangat penting bagi setiap individu,
sehingga sikap saling menghormati menjadi kunci harmoni sosial. Pendekatan ini
menunjukkan sintesis antara landasan teologis Islam dengan kearifan lokal
Nusantara yang memungkinkan adaptasi kontekstual tanpa mengorbankan
prinsip akidah.

Strategi "welcome but principled’ yang diterapkan TIC dalam berinteraksi
dengan masyarakat Jepang menunjukkan kematangan dalam mengelola batas-
batas toleransi. Bapak Figri menjelaskan bahwa ketika diajak mengikuti adat
istiadat seperti menyembah Gunung Fuji, jamaah diajarkan untuk menolak
dengan cara halus tanpa menghina atau mengejek kepercayaan tersebut. Ibu
Cindya mencontohkan bagaimana dahulu ada Habib yang senang berdialog
dengan orang Jepang yang datang ke Sariraya, menjelaskan tentang Islam sambil
menanyakan kepercayaan mereka. Pendekatan dialogis ini mencerminkan
implementasi konsep "mujadalah billati hiya ahsan" (berdiskusi dengan cara yang
paling baik) yang memungkinkan pertukaran pemahaman tanpa konfrontasi.

Respons terhadap diskriminasi menunjukkan aplikasi toleransi dalam
situasi yang menantang. Meskipun Bapak Fiqri menilai diskriminasi di Jepang
sangat minim dibandingkan negara Barat, fenomena "foreign seat" di kereta dan
stereotip teroris terhadap muslimah berjilbab tetap terjadi. Ibu Cindya
menganalisis bahwa diskriminasi muncul karena persepsi tentang terorisme dan
pandangan bahwa praktik Islam terlalu ketat (kibishi). Strategi yang diajarkan
TIC meliputi peningkatan kapasitas diri melalui pengetahuan untuk memberikan
penjelasan rasional dan logis, presentasi citra positif melalui sikap dan attitude
yang baik, serta pendekatan santun tanpa konfrontatif. Bapak Mulyono
mencontohkan pengalaman pribadinya yang tidak merespons langsung ketika
istrinya disebut teroris, tetapi menunjukkan kemampuan bahasa Jepang pada

Tabligh: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 10 No. 4 (2025) 445-464 455



M. R. Sugilar, P.P.N. Chidayah
kesempatan lain sehingga membuat pelaku merasa tidak enak sendiri.

Dalam dimensi memberi ruang berekspresi, TIC menerapkan pendekatan
inklusif terhadap keragaman internal jamaah yang berasal dari berbagai organisasi
dan mazhab. Keberagaman ini mencakup afiliasi organisasi seperti NU dan
Muhammadiyah, perbedaan mazhab fikih seperti Syafii dan Maliki, serta
kehadiran Muslim Jepang dengan latar belakang kultural yang berbeda. Ibu
Cindya menekankan pentingnya memilih penceramah yang memiliki toleransi
tinggi dan tidak fanatik terhadap satu aliran, meskipun mengakui bahwa setiap
penceramah pasti memiliki afiliasi sendiri. Bapak Mulyono menerapkan strategi
disclaimer dengan meminta maaf di awal jika ada yang tidak sesuai dengan
mazhab jamaah dan mempersilakan untuk menyesuaikan dengan kondisi masing-
masing. Bapak Fiqri menegaskan bahwa TIC bersifat netral, tidak memihak NU
atau Muhammadiyah, dengan komunikasi yang tidak saling memberatkan.

Persiapan  jamaah untuk berdialog dengan masyarakat Jepang
menunjukkan dimensi proaktif dari toleransi yang tidak hanya bersifat internal
tetapi juga eksternal. Ibu Cindya menekankan prinsip fundamental bahwa dialog
memetlukan input pengetahuan yang baik karena "kalau kita nggak punya input
apa-apa, kita nggak punya output." Jawaban harus bersifat intelektual, rasional,
dan disampaikan dengan cara yang baik. Bapak Mulyono mengembangkan
kerjasama institusional melalui dialog interaktif dengan guru-guru yang akan
menerima siswa Muslim serta kuliah umum bersama universitas dan Toyota
International Association. Evaluasi kritis muncul dari pengakuan bahwa Muslim
Indonesia kurang dipersiapkan untuk berinteraksi dengan masyarakat non-
Muslim sebelum berangkat ke Jepang, serta kritik terhadap "Islam keturunan”
yang hanya menerima tanpa mencari pemahaman mendalam.

Dimensi memberi ruang berpendapat termanifestasi dalam pengelolaan
perbedaan pandangan saat sesi tanya jawab yang memerlukan keterampilan
fasilitasi tinggi. Ibu Cindya mencontohkan pengalaman perdebatan tentang
maulid antara anggota NU dan Muhammadiyah yang sempat "agak-agak sedikit
panas," namun berhasil diselesaikan dengan memberikan ruang diskusi sehat dan
mencapal konklusi bahwa tujuannya sama meskipun praktiknya berbeda. Bapak
Mulyono menggunakan analogi filosofis tentang melihat objek dari sudut
berbeda untuk menjelaskan bahwa perbedaan perspektif adalah wajar dan
merupakan bagian dari pengayaan intelektual. Strategi komunikasi konstruktif
diterapkan melalui penyiapan pertanyaan pemancing oleh panitia, pembahasan
terpisah untuk topik sensitif, dan diversifikasi metode dari ceramah formal
hingga forum group discussion dan komunikasi personal.

Implementasi toleransi di TIC menunjukkan evolusi dati toleransi pasif
menuju toleransi aktif dan partisipatif. Kemampuan mengelola keragaman

456 Tabligh: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 10 No. 4 (2025) 445-464



Implementasi Moderasi Beragama dalam Kegiatan Dakwah Toyota Islamic Center Jepang

internal sambil mempersiapkan jamaah untuk dialog eksternal mencerminkan
kematangan dalam memahami toleransi sebagai proses dialogis yang memerlukan
kompetensi intelektual, emosional, dan spiritual. Pengalaman TIC memberikan
model bagaimana lembaga dakwah minoritas dapat menjadi ruang inklusif yang
tidak hanya mengakomodasi perbedaan tetapi juga mentransformasinya menjadi
kekuatan kolektif dalam menghadapi tantangan eksternal. Pendekatan ini sejalan
dengan konsep toleransi yang dikembangkan Shihab (2019) sebagai "a/-i'tiraf bi
wijnd al-akhar wa ibtiramubu" (pengakuan terhadap eksistensi pihak lain dan
menghormatinya), serta konsep "toleransi epistemologis" dari Soroush (2000)
dan "humility-based tolerance" dari Abou El Fadl (2001) yang memungkinkan
dialog natural tanpa mengorbankan keyakinan masing-masing.

Implementasi Nilai Anti-Kekerasan dalam Program Dakwah Toyota
Islamic Center

Implementasi nilai anti-kekerasan di Toyota Islamic Center menunjukkan
pendekatan holistik dalam mencegah dan merespons kekerasan fisik maupun
verbal dengan strategi yang disesuaikan dengan konteks budaya Jepang yang
sangat menghargai ketertiban dan harmoni sosial. Dalam masyarakat dengan
trauma historis terhadap kekerasan dan culture of peace yang mengakar, TIC
menghadapi tantangan untuk mendemonstrasikan Islam sebagai agama rahmatan
lil'alamin yang sejalan dengan nilai-nilai perdamaian masyarakat Jepang.
Kompleksitas implementasi anti-kekerasan tidak hanya bersifat reaktif terhadap
ancaman eksternal, tetapi juga preventif terhadap potensi perilaku destruktif dari
internal komunitas Muslim sendiri.

Dalam dimensi penolakan terhadap kekerasan fisik, TIC mengajarkan
respons damai melalui pendekatan dialog dan komunikasi proaktif. Ibu Cindya
menjelaskan bahwa solusi terhadap potensi ancaman adalah memberikan
pemahaman kepada kepolisian dan warga sekitar tentang kegiatan keislaman di
TIC, karena ketidaktahuan dapat menimbulkan prasangka. Bapak Mulyono
mengembangkan pendekatan personal melalui silaturahmi, mengajak diskusi,
makan bersama, dan ngobrol santai dengan pihak yang bermasalah. Evaluasi
ketiga informan menunjukkan konsensus bahwa ancaman fisik dan vandalisme
sangat minim di Jepang karena budaya masyarakat yang cenderung
menyampaikan  ketidakpuasan secara halus melalui konsep "tatemae"
(penampilan di depan) daripada konfrontasi langsung.

Temuan menarik muncul dari fokus materi ceramah yang lebih diarahkan
pada pencegahan perilaku destruktif internal daripada ancaman eksternal. Bapak
Figri menjelaskan bahwa materi tentang menolak vandalisme atas nama agama
jarang disampaikan karena kasusnya minim, sebaliknya fokus diberikan pada
pencegahan hubungan di luar nikah mengingat kondisi jamaah yang jauh dari

Tabligh: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 10 No. 4 (2025) 445-464 457



M. R. Sugilar, P.P.N. Chidayah

keluarga dan pengawasan. Ibu Cindya mengungkapkan kekecewaan terhadap
kasus vandalisme yang justru dilakukan oleh diaspora Indonesia sendiri di Osaka
dan Tokyo, berupa coret-coret fasilitas umum mengatasnamakan nasionalisme
namun dilakukan sambil minum dan merokok. Respons terhadap kasus ini
menunjukkan pendekatan pembinaan langsung dari pengurus masjid yang terjun
ke lapangan untuk melakukan pembinaan kepada pelaku.

Dimensi penolakan terhadap kekerasan verbal menunjukkan strategi yang
lebih bernuansa dalam konteks komunikasi lintas budaya. TIC mengajarkan
jamaah untuk tidak terprovokasi ujaran negatif melalui pendekatan analisis akar
masalah dan pengendalian diri. Ibu Cindya menekankan pentingnya mencari
pemicu ujaran negatif, apakah berasal dari Islamophobia atau kesalahpahaman,
kemudian memberikan respons yang menenangkan dengan kembali ke konsep
Islam tentang kesabaran. Bapak Mulyono mengingatkan bahwa sebagai
minoritas, Muslim lebih diuntungkan dengan tidak membalas kejahatan dengan
kejahatan serupa, menggunakan analogi "kalau sandal kita dicuri di masjid, terus
kita mengambil sandal orang lain, itu sama saja dengan mencuri."

Para penceramah di TIC menunjukkan kehati-hatian tinggi dalam
menghindari bahasa yang menghina atau menstigma kelompok tertentu.
Perbedaan gaya antara penceramah yang sangat mempersiapkan materi dengan
yang lebih spontan tetap dikelola dengan prinsip kehati-hatian komunikasi.
Bapak Mulyono memberikan kritik terhadap prejudice internal komunitas
Muslim yang kadang menganggap kelompok tertentu seperti LDII secara negatif
tanpa pengetahuan yang memadai. Prinsip yang ditekankan adalah tidak
menyampaikan sesuatu yang tidak diketahui dengan pasti dan menghindari kata-
kata yang rancu atau berpotensi menimbulkan perdebatan. Konsistensi keempat
kategori coding (evaluation, descriptive, process, dan values) dari ketiga
informan menunjukkan komitmen bersama terhadap komunikasi yang inklusif
dan non-diskriminatif untuk menjaga persatuan internal komunitas yang sudah
dalam posisi minoritas.

Implementasi  anti-kekerasan di  TIC menunjukkan pemahaman
sophisticated tentang konteks lokal dimana ancaman kekerasan fisik minimal
namun potensi destruktif internal dan stigmatisasi verbal memerlukan perhatian
khusus. Pendekatan yang dikembangkan sejalan dengan temuan Regina dan
Muhtadi (2023) tentang strategi tablich Imam Shamsi Ali di Amerika yang
menckankan komunikasi personal dan rasional dalam menghadapi prasangka.
Regina dan Muhtadi (2023: 478) mencatat bahwa "kemudian Imam Shamsi Ali
memulai komunikasi personal dengan memanyakan latar belakang terdebat
dahulu sampai pada akhirnya Imam Shamsi Ali mengusikan 'Anda pernah
bertabuh, sekarang mau enggak bertaubat?'" Pendekatan personal yang tidak
konfrontatif ini mirip dengan strategi TIC dalam merespons diskriminasi melalui

458 Tabligh: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 10 No. 4 (2025) 445-464



Implementasi Moderasi Beragama dalam Kegiatan Dakwah Toyota Islamic Center Jepang

demonstrasi karakter positif daripada konfrontasi verbal.

Fokus pada pencegahan perilaku destruktif internal, terutama terkait
moralitas personal di kalangan pekerja migran yang jauh dari pengawasan
keluarga, menunjukkan prioritas dakwah yang pragmatis. Hal ini mencerminkan
pemahaman bahwa dalam konteks minoritas, ancaman terbesar terhadap citra
Islam sering datang dari perilaku Muslim sendiri yang tidak mencerminkan nilai-
nilai Islam. Penekanan Bapak Mulyono bahwa "Islam itu adalah rahmatan lil
alamin" dan "kita harus memberikan rahmat, jangan sampai merusak" menjadi
prinsip fundamental dalam membentuk perilaku jamaah yang tidak hanya
menghindari kekerasan tetapi juga aktif membangun citra positif Islam.
Implementasi anti-kekerasan ini mencerminkan penerapan prinsip "idfa' billat
hiya ahsan" (tolaklah dengan cara yang lebih baik) dari QS. Fushilat (41): 34,
serta konsep "jihad konstruktif' yang dikembangkan Hosen (2016) dimana
energi perlawanan dialihkan dari konfrontasi destruktif menuju pembangunan
understanding dan kerjasama (El Fadl, 2005; Kamali, 2015).

Implementasi Nilai Akomodatif terhadap Budaya Lokal dalam Program
Dakwah Toyota Islamic Center

Implementasi nilai akomodatif terhadap budaya lokal di Toyota Islamic Center
mencerminkan keseimbangan dinamis antara adaptasi kultural dan preservasi
autentisitas spiritual dalam konteks masyarakat Jepang yang sangat homogen dan
menekankan nilai-nilai wa (harmoni), kata (bentuk), dan rei (kesopanan).
Kompleksitas akomodasi budaya di TIC melampaui pemahaman sederhana
tentang penyesuaian, melainkan menciptakan sintesis kreatif yang memperkaya
praktik keislaman tanpa mengorbankan prinsip-prinsip fundamental akidah.
Pendekatan ini menghasilkan model unik dimana nilai-nilai universal Islam
menemukan resonansi dengan kebajikan lokal Jepang.

Dalam dimensi fleksibilitas pengamalan, TIC berhasil melakukan
modifikasi teknis dan prosedural yang remarkable tanpa mengubah esensi
ibadah. Sistem azan internal dengan speaker ganda menunjukkan inovasi teknis
yang memenuhi kebutuhan ibadah sambil menghormati norma ketenangan
masyarakat Jepang. Bapak Mulyono menjelaskan evolusi dari satu speaker
portable yang harus keras hingga sistem dua speaker dengan volume moderat
yang tetap menjangkau seluruh jamaah. Penerapan surat izin keramaian untuk
setiap kegiatan besar seperti PHBI dan shalat Ied menunjukkan adopsi sistem
prosedural Jepang yang ketat. Ibu Cindya menekankan prinsip fundamental
"jangan pernah melanggar sedikit pun aturan yang sudah dibuat negara Jepang,"
mencerminkan internalisasi mendalam terhadap budaya kepatuhan hukum

Jepang.

Tabligh: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 10 No. 4 (2025) 445-464 459



M. R. Sugilar, P.P.N. Chidayah

Manajemen kerumunan dengan sistem berbaris seperti antrian bus
menunjukkan kepekaan terhadap psikologi sosial masyarakat Jepang yang merasa
terintimidasi oleh kerumunan. Evaluasi Bapak Mulyono bahwa perubahan dari
bergerombol menjadi berbaris membuat masyarakat tidak merasa terintimidasi
menunjukkan pemahaman nuanced tentang proxemics dan social space dalam
budaya Jepang. Adaptasi ini bukan sekedar compliance tetapi creative adaptation
yang mempertahankan  fungsi sosial berkumpulnya jamaah  sambil
mengakomodasi sensitivitas kultural lokal.

Partisipasi dalam kegiatan sosial masyarakat Jepang menunjukkan
pendekatan yang selective namun meaningful. Meskipun Bapak Fiqri mengklarifikasi
bahwa TIC tidak secara formal mengajarkan partisipasi sosial, praktik di
lapangan menunjukkan keterlibatan aktif secara individual. Penjualan makanan
halal di festival lokal, partisipasi dalam gotong royong komunitas, keanggotaan di
klub-klub hobi, bahkan ada anggota DKM yang menjabat sebagai ketua RT
menunjukkan integrasi yang substansial. Ibu Cindya menekankan prinsip "jangan
menjadi apatis" sambil tetap mempertahankan boundaries yang jelas seperti tidak
meninggalkan shalat wajib dan menghindari nomikai yang dinilai lebih banyak
mudharatnya. Testimoni mentor Ibu Cindya bahwa "kalau kamu punya prinsip,
justru mereka bakal ngeliat Islam itu memegang banget prinsipnya"
menunjukkan bahwa konsistensi terhadap nilai-nilai Islam justru memperoleh
penghormatan dari masyarakat Jepang yang menghargai integritas.

Dimensi pertimbangan tradisi dengan batasan akidah menunjukkan tingkat
kematangan tertinggi dalam implementasi akomodasi budaya. Temuan yang
remarkable adalah evaluasi konsisten dari ketiga informan bahwa masyarakat
Jepang merupakan "negara yang berakhlak tapi belum berakhidah." Bapak
Mulyono mengobservasi bahwa nilai-nilai seperti ketepatan janji, kedisiplinan,
kebersihan, tidak mengganggu tetangga, dan tidak bergunjing yang dipraktikkan
masyarakat Jepang sesungguhnya merupakan nilai-nilai Islam yang ironisnya
kurang konsisten diterapkan di negara mayoritas Muslim. Pernyataan emosional
Bapak Mulyono bahwa "semakin berada di Jepang merasa semakin mendekati
keislaman yang sesungguhnya" menunjukkan dampak transformatif dari paparan
terthadap budaya yang mengamalkan nilai-nilai akhlak Islam secara konsisten.

Integrasi nilai-nilai positif Jepang dilakukan melalui reznforcement berkelanjutan
dari para penceramah. Ibu Cindya menjelaskan bahwa penceramah selalu
mengingatkan untuk "mengambil positif-positifnya" dari budaya Jepang seperti
kedisiplinan, ketepatan waktu, dan kebersihan dengan menghubungkannya pada
ajaran  Islam seperti "kebersihan sebagian dari iman." Pendekatan ini
menciptakan sinergi antara local wisdom dengan Islamic values yang
memperkuat praktik keagamaan jamaah tanpa cultural alienation.

460 Tabligh: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 10 No. 4 (2025) 445-464



Implementasi Moderasi Beragama dalam Kegiatan Dakwah Toyota Islamic Center Jepang

Penetapan  batasan  syariat menunjukkan  sophistication  dalam
membedakan antara cultural appreciation dan religious participation.
Komunikasi batasan dilakukan dengan bijaksana, tidak terang-terangan namun
tetap jelas. Bapak Mulyono mencontohkan bagaimana menjelaskan puasa dengan
kalimat diplomatis "saya tidak makan minum hanya pas siang saja" untuk
menghindari kesan eksklusif. Batasan fundamental yang tidak dapat
dikompromikan meliputi larangan syirik, kewajiban menjaga makanan halal
dengan konsekuensi spiritual 40 hari jika dilanggar, menjaga pandangan, dan
kewajiban ibadah wajib seperti puasa meskipun ada risiko dianggap kecelakaan
ketja jika pingsan di pabrik.

Ibu Cindya menekankan pendekatan "pinter-pinter" dalam membedakan
antara apresiasi budaya seperti wisata ke kuil yang diperbolehkan asalkan tidak
melakukan praktik peribadatan, dengan kompromi akidah yang tidak dapat
ditoleransi. Variabilitas kualitas penyampaian yang bergantung pada latar
belakang keilmuan penceramah menunjukkan tantangan dalam standardisasi
pemahaman batasan syariat, namun konsensus tetap terjaga pada prinsip-prinsip
fundamental.

Sintesis keseluruhan implementasi moderasi beragama di Toyota Islamic
Center menunjukkan model dakwah yang berhasil mengoperasionalkan keempat
nilai moderasi dalam konteks yang sangat spesifik dan menantang. Pendekatan
kontekstual yang dikembangkan TIC tidak hanya memungkinkan survival
komunitas Muslim minoritas tetapi juga thriving melalui kontribusi positif pada
harmoni sosial. Kemampuan untuk menemukan konvergensi antara nilai-nilai
Islam dengan kebajikan lokal Jepang tanpa mengkompromikan prinsip akidah
menunjukkan bahwa moderasi beragama bukan tentang dilusi kepercayaan tetapi
tentang kebijaksanaan dalam mengekspresikan keimanan dalam konteks yang
beragam.

Pengalaman TIC memberikan pembelajaran berharga bahwa lembaga
dakwah di konteks minoritas dapat menjadi agent of positive change dengan
mengembangkan pendekatan yang secara simultan terus otentik dan adaptif.
Model yang dikembangkan TIC menunjukkan bahwa dakwah efektif dalam
konteks global kontemporer memerlukan kombinasi antara pemahaman
mendasar dalam tradisi Islam dengan pengetahuan kultural untuk bernavigasi
dalam  kompleksitas  masyarakat  plural.  Keberhasilan TIC  dalam
mengimplementasikan moderasi beragama memberikan template yang dapat
diadaptasi oleh komunitas Muslim minoritas lainnya dengan tetap
mempertimbangkan keunikan konteks lokal masing-masing. Pendekatan
akomodatif ini sejalan dengan kaidah fikih "a/-'adah mubakkamah" (adat kebiasaan
dapat menjadi dasar hukum) dan konsep 'urf dalam metodologi hukum Islam

Tabligh: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 10 No. 4 (2025) 445-464 461



M. R. Sugilar, P.P.N. Chidayah

(Al-Suyuthi, 1990; Ibn Qayyim al-Jawziyyah, 2000), serta prinsip "‘aghayyur al-
Sfatwa bi taghayynr al-azminabh wa al-amkinah" yang memungkinkan adaptasi
metodologis tanpa mengubah substansi ajaran (Woodward, 2011; Azra, 2013).

PENUTUP

Penelitian ini menunjukkan bahwa Toyota Islamic Center telah berhasil
mengimplementasikan empat nilai moderasi beragama dalam program
dakwahnya meskipun menghadapi berbagai tantangan sebagai komunitas
minoritas Muslim di Jepang.

Dalam aspek komitmen kebangsaan, TIC mendemonstrasikan
kemampuan menegosiasikan identitas ganda melalui komunikasi nilai-nilai
Pancasila secara kontekstual, transformasi sistem komunikasi pasca insiden
keluhan warga, serta kontribusi nyata pada Indonesia melalui program
pendidikan dan remitansi zakat. Namun demikian, masih terdapat kesenjangan
dalam sistematisasi program pembinaan nasionalisme yang berkelanjutan.

Penerapan nilai toleransi terwujud melalui pendekatan wasathiyyah yang
berlapis, mulai dari penghormatan terhadap tradisi keagamaan lokal, pengelolaan
keragaman internal jamaah, hingga persiapan dialog antaragama. Strategi
"welcome but principled" memungkinkan jamaah mempertahankan integtitas
keagamaan sambil membangun hubungan harmonis dengan masyarakat Jepang.

Sementara itu, implementasi anti-kekerasan menunjukkan prioritas pada
pencegahan perilaku destruktif internal daripada respons terhadap ancaman
eksternal yang minimal, dengan penekanan pada komunikasi yang santun dan
pembangunan citra positif Islam melalui keteladanan perilaku.

Nilai akomodatif terhadap budaya lokal terimplementasi melalui sintesis
kreatif antara praktik keislaman dengan norma sosial Jepang. Modifikasi teknis
seperti sistem azan internal, prosedur perizinan kegiatan, dan manajemen
kerumunan menunjukkan fleksibilitas tanpa mengorbankan substansi ibadah.
Temuan yang signifikan adalah pengakuan bahwa nilai-nilai positif Jepang
seperti kedisiplinan, kebersihan, dan ketepatan waktu sesungguhnya sejalan
dengan akhlak Islam, menciptakan sinergi yang memperkuat praktik keagamaan
jamaah.

DAFTAR PUSTAKA

Abou El Fadl, K. (2001). Speaking in God's Name: Islamic Law, Authority and
Women. Oxtord: Oneworld Publications.

Abou El Fadl, K. (2005). The Great Theft: Wrestling Isiam from the Extremists. New
York: HarperSanFrancisco.

462 Tabligh: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 10 No. 4 (2025) 445-464



Implementasi Moderasi Beragama dalam Kegiatan Dakwah Toyota Islamic Center Jepang

Al-Qardhawi, Y. (2001). F7 Figh al-Agalliyyat al-Muslimah. Kairo: Dar al-Shurugq.

Al-Qardhawi, Y. (2011). Kalimat fi al-Wasathiyyah al-Islamiyyah wa Ma'alimiba.
Kairo: Dar al-Shurug.

Al-Suyuthi, J. (1990). A~Ashbah wa al-Nazha'ir. Beirut: Dar al-Kutub al-'Ilmiyyah.

Azra, A. (2013). Jaringan Ulama Timur Tengah dan Kepulanan Nusantara Abad X111
dan X111 Jakarta: Kencana Prenada Media.

Hosen, N. (2016). Isiam Yes, Khilafah No! Doktrin dan Sejarah Politik Isiam dari
Khulafa ar-Rasyidin hingga Umayyah. Y ogyakarta: Suka Press.

Ibn Qayyim al-Jawziyyah. (2000). I'/am al-Muwaqqi'in 'an Rabb al-"Alamin. Riyadh:
Dar Ibn al-Jawzi.

Kamali, M. H. (2015). The Middle Path of Moderation in Islam: The Qur'anic Principle
of Wasatiyyah. Oxford: Oxford University Press.

Regina, S. D., & Muhtadi, A. S. (2023). Strategi Tabligh Imam Shamsi Ali Dalam
Penyebaran Islam Di Amerika Serikat dalam Tabligh: Jurnal Komunikasi Dan
Penyiaran Islam, 8(4), 467-484.

Saeed, A. (2000). Istamic Thought: An Introduction. .ondon: Routledge.

Saifuddin, L. H. (2019). Moderasi Beragama. Jakarta: Badan Litbang dan Diklat
Kementerian Agama RI.

Shihab, M. Q. (2019). Wasathiyyah: Wawasan Islam tentang Moderasi Beragama.
Tangerang: Lentera Hati.

Solahudin, D. (2023). Moderate Da'wah and National Resilience: A Case Study
at the Bandung Regency Religious Harmony Forum (FKUB) dalam I/zu
Datkwah: Academic Jonrnal for Homiletic Studies, 17(1), 177-202.

Soroush, A. (2000). Reason, Freedom, and Democracy in Islam. Oxtord: Oxford
University Press.

Waseda University. (2024). Muslim Population in Japan: Statistical Report 2024.
Tokyo: Waseda University Press.

Woodward, M. (2011). Java, Indonesia, and Isiam. Dordrecht: Springer.

Tabligh: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 10 No. 4 (2025) 445-464 463



M. R. Sugilar, P.P.N. Chidayah

464 Tabligh: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam Vol. 10 No. 4 (2025) 445-464



