*
\}%’ Tadbir: Jurnal Manajemen Dakwah
&.0.0:60' Volume 10, Nomor 4, 2025, 367-388
% ()\0? DOI: 10.15575/ tadbir.v10i4.53915
%0 Fakultas Dakwah dan Komunikasi, UIN Sunan Gunung Djati Bandung
https:/ /jurnal.fdk.uinsgd.ac.id/index.php/ tadbir

Telaah Pemikiran Amira El Azhary Sonbol tentang
Rekonstruksi Historiografi Perempuan Muslim dalam
Konteks Dakwah

Neneng Athiatul Faiziyah", M. Yusuf Wibisono”> & Asep Muhyiddin’
123UIN Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia
*nengathia@yahoo.com

ABSTRAK

Historiografi perempuan dalam masyarakat Islam selama beberapa dekade kerap dibingkai melalui lensa
orientalisme, reduksionisme budaya, dan asumsi normatif tentang ketertindasan perempuan Muslim. Narasi
tersebut tidak hanya memengaruhi produksi pengetahuan akademik, tetapi juga berdampak pada praktik
dakwah Islam yang sering bersifat apologetik atau defensif dalam merespons isu keadilan gender. Artikel ini
bertujuan menganalisis kontribusi teoretis dan metodologis Amira El Azhary Sonbol dalam Beyond the Exotic:
Women’s Histories in Islamic Societies sebagai landasan pengembangan dakwah Islam yang berorientasi pada
keadilan gender dan pengakuan agensi perempuan. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif melalui
kajian pustaka kritis terhadap karya Sonbol serta literatur pendukung dalam historiografi Islam, studi gender,
dan dakwah kontemporer. Analisis dilakukan secara tematik dengan menyoroti kritik Sonbol terhadap
cksotisme orientalis, universalisasi feminisme Barat, serta penggunaan arsip hukum Islam sebagai sumber
sejarah sosial perempuan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa rekonstruksi historiografi Sonbol tidak hanya
memperkaya metodologi studi sejarah dan gender, tetapi juga membuka peluang bagi pengembangan dakwah
Islam yang lebih transformatif, kontekstual, dan berkeadilan, tanpa terjebak pada dikotomi tradisi—
modernitas maupun narasi defensif.

Kata Kunci: Historiografi Perempuan Islam; Dakwah Islam; Keadilan Gender; Agensi Perempuan; Amira El
Azhary Sonbol

ABSTRACT

For several decades, the historiography of women in Lslamic societies bas often been framed throngh the lenses of Orientalism,
cultural reductionism, and normative assumptions about the oppression of Muslin: women. Such narratives have not only shaped
the production of academic knowledge but have also influenced Islamic preaching (da‘wah) practices, which frequently adopt
apologetic or defensive postures in responding to issues of gender justice. This article aims to analyze the theoretical and
methodological contributions of Amira El Azhary Sonbol in Beyond the Exotic: Women's Histories in Islamic Societies as a
foundation for developing Islamic da'‘wal oriented toward gender justice and the recognition of women’s agency. This study employs
a qualitative approach through a critical literature review of Sonbol’s work and supporting scholarship in Islamic bistoriography,
gender studies, and contemporary Isiamic da‘wah. The analysis is conducted thematically, highlighting Sonbol’s critique of
Orientalist exoticism, the universalization of Western feminism, and the use of Islamic legal archives as sources for women’s
social history. The findings indicate that Sonbol’s historiographical reconstruction not only enriches the methodology of historical
and gender studies but also opens opportunities for developing a more transformative, contextual, and justice-oriented Islamic
da‘wab, without falling into the tradition—modernity dichotomy or defensive narratives.

Keywords: Islamic women’s historiography, Islamic da‘wab; gender justice; women’s agency; Amira El Azbary Sonbol

Diterima: Oktober 2025. Disetujui: November 2025. Dipublikasikan: Desember 2025. 367


mailto:nengathia@yahoo.com

Neneng Athiatul Faiziyah, M. Yusuf Wibisono & Asep Muhyiddin

PENDAHULUAN

Kajian tentang perempuan dalam masyarakat Islam sejak lama berada dalam
medan epistemologis yang problematis. Di satu sisi, perempuan Muslim kerap
diposisikan sebagai simbol keterbelakangan tradisi dan bukti kegagalan Islam
beradaptasi dengan modernitas. Di sisi lain, upaya pembelaan terhadap Islam
sering terjebak dalam narasi apologetik yang mengidealkan teks normatif tanpa
memperhitungkan pengalaman historis perempuan secara konkret. Ketegangan
antara kritik eksternal dan pembelaan internal ini menjadikan studi perempuan
Islam sering kali tidak beranjak dari polarisasi ideologis, alih-alih menghasilkan
pemahaman historis yang kontekstual dan berbasis bukti sosial.

Dalam  tradisi orientalisme  klasik, perempuan Muslim  kerap
direpresentasikan sebagai figur eksotis yang terkurung dalam ruang domestik,
tunduk sepenuhnya pada hukum patriarkal, dan tidak memiliki suara dalam
sejarahnya sendiri. Representasi ini tidak hanya hadir dalam karya sastra dan seni
kolonial, tetapi juga merembes ke dalam tulisan-tulisan akademik awal tentang
Islam dan masyarakat Timur Tengah. Dalam kerangka tersebut, perempuan tidak
diperlakukan sebagai subjek sejarah yang aktif, melainkan sebagai objek deskripsi
budaya yang statis dan ahistoris. Tubuh perempuan menjadi metafora bagi
“ketertutupan” Islam, sementara praktik sosialnya dibaca sebagai refleksi langsung
dari teks agama yang dipahami secara literal dan terlepas dari konteks sosial-
historis (Said, 1978:103).

Produksi pengetahuan tentang perempuan Muslim tidak pernah netral,
melainkan dibentuk oleh relasi kuasa epistemik yang menentukan kategori
“ketertindasan” dan standar emansipasi. Asad menegaskan bahwa representasi
agama termasuk Islam sering kali lebih mencerminkan logika modernitas Barat
daripada pengalaman historis umat beragama itu sendiri (Asad, 2003:7). Dalam
kerangka historiografi Islam, Hodgson menekankan bahwa Islam harus dipahami
sebagai tradisi historis yang hidup dalam praktik sosial, bukan sekadar sistem
normatif yang ahistoris (Hodgson, 1974: 9).

Kritik terhadap orientalisme juga menegaskan bahwa produksi pengetahuan
tentang perempuan Muslim tidak pernah netral, melainkan terikat pada relasi
kuasa epistemik yang menentukan siapa yang berhak mendefinisikan “perempuan
tertindas” dan dalam kerangka nilai apa ketertindasan tersebut diukur.
Representasi perempuan Muslim sebagai korban pasif sering kali lebih
mencerminkan kepentingan diskursif Barat daripada realitas sosial-historis
masyarakat Muslim itu sendiri (Asad, 2003: 7-9).

368 Tadbir: Jurnal Manajemen Dakwah Vol. 10 No. 4 (2025) 367-388



Telaah Pemikiran Amira El Azhary Sonbol tentang Rekonstruksi Historiografi Perempuan Muslim

Kajian historiografi kontemporer menegaskan bahwa sejarah tidak pernah
netral, melainkan selalu dibentuk oleh relasi kuasa yang menentukan siapa yang
dapat berbicara dan pengalaman siapa yang dianggap sah sebagai pengetahuan.
Dalam konteks perempuan Muslim, absennya suara perempuan dalam arsip
sejarah bukan semata ketiadaan faktual, melainkan akibat mekanisme seleksi
epistemik yang menyingkirkan pengalaman domestik, hukum, dan ekonomi
perempuan dari narasi besar sejarah (Scott, 1999: 3; Asad, 2003: 7).

Sejalan dengan itu, Kuntowijoyo menegaskan bahwa historiografi Islam
yang berorientasi normatif sering kali gagal membaca realitas sosial umat sebagai
pengalaman historis yang hidup, sehingga agama tereduksi menjadi doktrin, bukan
praksis sosial yang dinamis (Kuntowijoyo, 2006: 45).

Ironisnya, kritik terhadap orientalisme tidak selalu berhasil keluar dari
jebakan serupa. Sebagian wacana feminisme global, terutama yang berakar pada
pengalaman Eropa dan Amerika Utara, cenderung menggeneralisasi pengalaman
perempuan dengan menjadikan emansipasi liberal sebagai tolok ukur universal
(Mohanty, 2003:17). Dalam kerangka ini, perempuan Muslim dinilai terutama dari
sejauh mana mereka “terbebas” dari simbol-simbol religius, hukum keluarga
Islam, dan struktur sosial tradisional. Pendekatan ini, meskipun mengusung
bahasa pembebasan, kerap mengabaikan konteks sejarah lokal serta cara-cara
perempuan Muslim secara aktif menegosiasikan kehidupan mereka di dalam
kerangka sosial dan hukum yang ada.

Kritik terhadap universalisme feminisme Barat menunjukkan bahwa narasi
pembebasan perempuan Muslim kerap mereproduksi dominasi epistemik baru.
Abu-Lughod mengingatkan bahwa wacana “penyelamatan” perempuan Muslim
justru menghapus konteks sejarah dan strategi agensi mereka sendiri (Abu-
Lughod, 2013: 32). Sejalan dengan itu, Mernissi menegaskan bahwa relasi gender
dalam Islam selalu bersifat historis dan tidak pernah tunggal atau monolitik
(Mernissi, 1999:19).

Kritik pascakolonial menunjukkan bahwa universalisme gender kerap
mereproduksi hierarki epistemik dengan menjadikan pengalaman Barat sebagai
ukuran emansipasi global. Dalam kerangka ini, perempuan Muslim lebih sering
dikonstruksi sebagai objek pembebasan ketimbang subjek sejarah dengan
rasionalitas dan strategi sosialnya sendiri (Abu-Lughod, 2013: 32; Mohanty, 2003:
17).

Di Indonesia, kecenderungan serupa tampak ketika isu perempuan Islam
dibahas dalam dikotomi tradisi versus modernitas, tanpa memperhitungkan
bagaimana perempuan Muslim secara aktif menegosiasikan norma agama dalam

Tadbir: Jurnal Manajemen Dakwah Vol. 10 No. 4 (2025) 367-388 369



Neneng Athiatul Faiziyah, M. Yusuf Wibisono & Asep Muhyiddin

kehidupan sehari-hari (Nurmila, 2011: 5; Mernissi, 1991: 19).

Kondisi tersebut menunjukkan adanya persoalan mendasar dalam
historiografi perempuan Islam, yakni dominasi pendekatan normatif dan
kulturalistik yang mengabaikan dimensi historis dan sosial. Perempuan lebih sering
dibicarakan sebagai persoalan teologis atau ideologis daripada sebagai aktor sosial
yang hidup dalam relasi ekonomi, hukum, dan kekuasaan yang konkret. Akibatnya,
sejarah perempuan Islam menjadi dangkal dan reduktif, terputus dari dinamika
masyarakat tempat mereka hidup (Ahmed, 1992: 4).

Di sinilah kontribusi Beyond the Exotic: Women’s Histories in Islamic Societies
menjadi signifikan. Sonbol menawarkan pergeseran epistemologis dari
“perempuan sebagai simbol budaya” menuju “perempuan sebagai subjek sejarah”.
Ia tidak memulai analisis dari pertanyaan normatif tentang apa yang seharusnya
terjadi menurut teks agama atau standar modernitas, melainkan dari praktik sosial
yang terdokumentasi dalam arsip sejarah (Sonbol,2018:1). Dengan memanfaatkan
dokumen pengadilan, kontrak hukum, dan arsip administratif, Sonbol
menunjukkan bahwa perempuan Muslim tidak hanya hadir dalam sejarah, tetapi
juga berpartisipasi aktif dalam pembentukan relasi sosial dan hukum (Sonbol,
2018: 85).

Pendekatan ini sekaligus menantang asumsi bahwa hukum Islam bersifat
monolitik dan sepenuhnya menindas perempuan. Sonbol tidak menafikan adanya
struktur patriarki, namun ia menunjukkan bahwa struktur tersebut selalu
dinegosiasikan dalam praktik. Perempuan menggunakan instrumen hukum yang
tersedia untuk melindungi kepentingan ekonomi, menentukan relasi keluarga, dan
bahkan melawan ketidakadilan. Dengan demikian, agensi perempuan tidak
dipahami sebagai perlawanan heroik terhadap sistem, melainkan sebagai
kemampuan bertindak dalam batas-batas struktur yang ada.

Dalam konteks akademik Indonesia, kajian perempuan Islam masih
didominasi oleh dua kecenderungan utama. Pertama, pendekatan normatif-teologis
yang berfokus pada reinterpretasi teks agama untuk mendukung kesetaraan
gender. Kedna, pendekatan sosiologis yang lebih deskriptif, tetapi sering kurang
memperhatikan dimensi historis (Nurmila, 2011: 3). Kajian historiografi
perempuan Islam terutama yang menelaah sumber-sumber hukum dan arsip
sejarah, masih relatif terbatas. Inilah research gap yang ingin diisi oleh artikel ini.

Sejumlah sarjana sosiologi agama menekankan bahwa agama seharusnya
dipahami sebagai praktik sosial yang dilembagakan, bukan semata sistem
keyakinan normatif. Ketika dimensi ini diabaikan, dakwah cenderung berhenti
pada retorika moral dan kehilangan daya transformasi sosialnya (Berger, 1967: 128;

370 Tadbir: Jurnal Manajemen Dakwah Vol. 10 No. 4 (2025) 367-388



Telaah Pemikiran Amira El Azhary Sonbol tentang Rekonstruksi Historiografi Perempuan Muslim

Turner, 2011: 41).

Oleh karena itu, kajian historiografi perempuan Islam berbasis arsip hukum
dan praktik sosial masih menjadi celah penting dalam studi dakwah di Indonesia,
khususnya untuk membangun pendekatan dakwah yang berkeadilan gender dan
berakar pada pengalaman historis umat (Abdullah, 2017: 88).

Dalam konteks Indonesia, studi Islam yang terlalu normatif berisiko
mereduksi agama menjadi sistem doktrin yang terlepas dari pengalaman sosial
umat. Kuntowijoyo menyebut kecenderungan ini sebagai kegagalan membaca
Islam sebagai realitas historis yang hidup (Kuntowijoyo, 2006: 45). Padahal,
pengalaman perempuan Muslim Indonesia menunjukkan praktik negosiasi aktif
antara norma agama dan realitas sosial yang belum banyak dikaji melalui
pendekatan historiografi sosial (Nurmila, 2011: 5; Abdullah, 2017: 88).

Artikel ini bertujuan untuk menganalisis secara kritis kerangka teoretis dan
metodologis Sonbol dalam Beyond the Exotic, dengan menyoroti bagaimana ia
mendekonstruksi eksotisme, mengkritik universalisasi feminisme Barat, dan
membangun pendekatan historiografi alternatif yang berbasis agensi perempuan.
Dengan demikian, artikel ini diharapkan dapat memperkaya diskursus studi agama
dan gender di Indonesia, sekaligus mendorong pengembangan penelitian sejarah
sosial perempuan Muslim yang lebih kontekstual dan empiris.

Artikel ini menegaskan bahwa Beyond the Exotic: Women's Histories in Islamic
Societies secara konsisten menjawab problem epistemologis dalam kajian
perempuan Islam yang selama ini terjebak antara kritik orientalis dan pembelaan
normatif. Sonbol menawarkan pendekatan historiografis yang mampu keluar dari
polarisasi tersebut dengan menempatkan perempuan Muslim sebagai subjek
sejarah yang dapat ditelusuri melalui praktik sosial konkret, bukan melalui
representasi simbolik atau klaim normatif semata.

Dalam konteks dakwah Islam kontemporer, wacana tentang perempuan
sering kali terjebak antara dua kutub ekstrem: pembelaan normatif yang ahistoris
dan kritik eksternal yang reduksionis. Kondisi ini menuntut pendekatan dakwah
yang tidak hanya berangkat dari dalil normatif, tetapi juga dari pemahaman historis
yang adil terhadap pengalaman perempuan Muslim. Rekonstruksi historiografi
perempuan Islam sebagaimana ditawarkan Sonbol membuka ruang bagi dakwah
Islam yang berorientasi pada keadilan gender, pengakuan agensi perempuan, dan
transformasi sosial yang berakar pada tradisi Islam itu sendiri.

Sejumlah kajian dalam studi Islam kontemporer menunjukkan bahwa
dominasi pendekatan normatif cenderung mengaburkan dimensi praksis dan
historis kehidupan umat, termasuk pengalaman perempuan. Akibatnya, agama

Tadbir: Jurnal Manajemen Dakwah Vol. 10 No. 4 (2025) 367-388 371



Neneng Athiatul Faiziyah, M. Yusuf Wibisono & Asep Muhyiddin

lebih sering dipahami sebagai sistem doktrin dibandingkan sebagai praktik sosial
yang dinegosiasikan dalam konteks relasi kuasa, ekonomi, dan hukum (Berger,
1967: 128; Casanova, 1994: 6).

LANDASAN TEORITIS

Penelitian ini berpijak pada pendekatan kualitatif berbasis kajian pustaka kritis
yang menempatkan historiografi sebagai arena produksi pengetahuan dan relasi
kuasa. Landasan teoretis utama artikel ini adalah pemikiran Amira El Azhary
Sonbol dalam Beyond the Exotie: Women’s Histories in  Islamic  Societies, yang
menawarkan kritik tajam terhadap dominasi orientalisme, reduksionisme budaya,
dan universalisasi feminisme Barat dalam penulisan sejarah perempuan Islam.
Kerangka Sonbol digunakan untuk membaca ulang posisi perempuan Muslim
sebagai subjek historis yang memiliki agensi sosial dan rasionalitas tindakan.

Secara konseptual, penelitian ini memadukan tiga pijakan teoretis utama: (1)
kritik historiografi orientalis terhadap representasi perempuan Muslim, (2) konsep
agensi perempuan dalam sejarah sosial Islam, dan (3) pendekatan arsip hukum
Islam sebagai sumber empiris untuk memahami praktik kehidupan perempuan.
Literatur pendukung mencakup historiografi Islam, studi gender, feminisme
pascakolonial, dan kajian dakwah kontemporer.

Analisis dilakukan secara tematik-kritis dengan menelaah koherensi
argumen Sonbol, posisi epistemologisnya dalam studi sejarah dan gender, serta
implikasi teoretisnya bagi pengembangan dakwah Islam yang kontekstual dan
berkeadilan gender. Pendekatan ini memungkinkan pembacaan yang tidak hanya
evaluatif, tetapi juga reflektif terhadap kontribusi Sonbol dalam menjembatani
studi sejarah, gender, dan praksis dakwah.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Eksotisme Historiografis dan Tantangannya bagi Dakwah Islam yang
Berkeadilan Gender

Eksotisme dalam historiografi perempuan Islam merupakan persoalan
epistemologis yang tidak hanya berdampak pada produksi pengetahuan akademik,
tetapi juga memiliki implikasi serius terhadap praksis dakwah Islam di ruang
publik global. Eksotisme bekerja dengan mereduksi kompleksitas pengalaman
perempuan Muslim menjadi citra-citra simbolik yang ahistoris, stereotipikal, dan
mudah dikonsumsi oleh imajinasi Barat, seperti figur perempuan terkungkung
dalam harem, tubuh yang sepenuhnya dikontrol oleh hukum patriarkal, atau

372 Tadbir: Jurnal Manajemen Dakwah Vol. 10 No. 4 (2025) 367-388



Telaah Pemikiran Amira El Azhary Sonbol tentang Rekonstruksi Historiografi Perempuan Muslim

subjek pasif yang menunggu pembebasan dari luar. Representasi semacam ini
tidak netral, melainkan berakar pada relasi kuasa kolonial yang membentuk cara
Islam dan masyarakat Muslim dipahami dan dikomunikasikan (Said, 1978: 31).

Eksotisme historiografis tidak hanya memiskinkan pemahaman akademik,
tetapi juga membentuk prasangka awal dalam komunikasi dakwah lintas budaya.
Said menunjukkan bahwa representasi Islam sebagai entitas statis menghasilkan
pembacaan ahistoris terhadap praktik sosial umat (Said, 1978: 31). Dalam konteks
agama publik, Turner menegaskan bahwa agama yang direduksi menjadi simbol
budaya kehilangan daya etisnya sebagai kekuatan transformasi sosial (Turner,
2011: 42).

Representasi cksotis tidak hanya memiskinkan pemahaman akademik,
tetapi juga membentuk prasangka kultural yang menghambat komunikasi etis
agama. Ketika Islam direpresentasikan sebagai sistem budaya yang statis, dakwah
kehilangan maknanya sebagai praksis moral yang dialogis dan historis (Said, 1978:
31; Turner, 2011: 42).

Dalam konteks dakwah Islam, eksotisme historiografis menjadi hambatan
serius dalam komunikasi lintas budaya. Dakwah yang bertujuan menyampaikan
pesan keadilan, rahmah, dan pemuliaan martabat manusia sering kali harus
berhadapan dengan prasangka awal (pre-understanding) audiens yang telah dibentuk
oleh narasi eksotis tersebut. Ketika perempuan Muslim sejak awal dipersepsikan
sebagai simbol ketertindasan struktural Islam, pesan dakwah tentang keadilan
gender berisiko tidak didengar sebagai ajaran etis Islam, melainkan dicurigai
sebagai upaya defensif atau apologetik. Dalam situasi ini, problem dakwah bukan
terletak pada kekurangan normatif ajaran Islam, melainkan pada distorsi
epistemologis yang mengaburkan realitas sosial-historis umat Islam (Casanova,
1994: 3).

Amira El Azhary Sonbol menunjukkan bahwa eksotisme historiografis
muncul ketika perempuan Muslim diperlakukan bukan sebagai subjek sejarah,
melainkan sebagai metafora budaya. Dalam Beyond the Exotic: Women’s Histories in
Islamic Societies, Sonbol menegaskan bahwa banyak kajian tentang perempuan Islam
gagal membedakan antara teks normatif, praktik sosial, dan konteks historis.
Akibatnya, hukum Islam dibaca secara monolitik dan ahistoris, sementara
pengalaman konkret perempuan di berbagai masyarakat Muslim diabaikan.
Pendekatan semacam ini bukan hanya bermasalah secara akademik, tetapi juga
melemahkan dakwah Islam yang berkeadilan karena mengaburkan fakta bahwa
nilai keadilan dan agensi perempuan telah lama dinegosiasikan dalam praktik sosial
umat Islam (Sonbol, 2018: 10).

Tadbir: Jurnal Manajemen Dakwah Vol. 10 No. 4 (2025) 367-388 373



Neneng Athiatul Faiziyah, M. Yusuf Wibisono & Asep Muhyiddin

Dalam teori strukturasi, agensi tidak dipahami sebagai kebebasan dari
struktur, melainkan kemampuan bertindak melalui aturan dan sumber daya yang
tersedia (Giddens, 1984: 25). Oleh karena itu, praktik perempuan Muslim dalam
memanfaatkan hukum Islam justru menegaskan keberadaan agensi sosial. Scott
menegaskan bahwa penghapusan agensi perempuan dalam historiografi
merupakan bentuk politik pengetahuan yang sistemik (Scott, 1999: 3).

Perempuan dari latar sosial, kelas ekonomi, dan wilayah geografis yang
berbeda diperlakukan seolah-olah memiliki kondisi yang sama. Padahal,
sebagaimana ditunjukkan oleh kajian sejarah sosial dan gender, relasi gender dalam
masyarakat Islam selalu bersifat kontekstual dan dinamis. Dalam perspektif
dakwah, penghapusan keragaman ini berbahaya karena mendorong pendekatan
komunikasi yang seragam dan tidak sensitif terhadap konteks budaya. Dakwah
Islam yang berkeadilan gender justru menuntut pengakuan terhadap pluralitas
pengalaman perempuan sebagai bagian dari realitas sosial umat (Scott, 1999: 1).

Lebih jauh, eksotisme historiografis juga berkontribusi pada distorsi pesan
Islam tentang keadilan gender dengan menggeser fokus dari praktik ke simbol.
Isu-isu seperti jilbab, poligami, atau hukum keluarga sering diperlakukan sebagai
penanda tunggal relasi gender dalam Islam, tanpa analisis historis mengenai
bagaimana praktik tersebut dijalankan, dinegosiasikan, dan dipahami oleh
perempuan Muslim sendiri. Dalam kerangka dakwah, reduksi simbolik ini berisiko
mempersempit Islam menjadi sekumpulan tanda visual atau aturan normatif, alih-
alih sebagai sistem etika yang berorientasi pada keadilan sosial dan kemaslahatan
manusia (Ahmed, 1992: 128).

Pendekatan historiografis yang ditawarkan Sonbol memberikan kontribusi
penting bagi dakwah Islam yang berkeadilan gender dengan menggeser fokus dari
representasi simbolik menuju pengalaman sosial konkret. Melalui pemanfaatan
arsip hukum Islam dan dokumen pengadilan, perempuan tampil sebagai aktor
yang rasional dan strategis dalam mengelola kehidupan ekonomi, keluarga, dan
sosialnya. Perspektif ini sejalan dengan prinsip etika yang menempatkan manusia
sebagai subjek bermartabat dan bertanggung jawab, bukan sekadar objek struktur
atau simbol budaya. Dengan demikian, dakwah Islam dapat dikembangkan sebagai
praksis komunikasi yang berbasis pada pengakuan agensi, keadilan, dan realitas
historis umat (Mohanty, 2003: 17).

Dalam konteks komunikasi dakwah kontemporer, rekonstruksi historiografi
perempuan Islam berfungsi sebagai upaya dekonstruksi prasangka lintas budaya.
Dakwah tidak lagi terjebak pada pembelaan normatif yang reaktif terhadap
tuduhan ketidakadilan gender, tetapi bergerak secara proaktif dengan

374 Tadbir: Jurnal Manajemen Dakwah Vol. 10 No. 4 (2025) 367-388



Telaah Pemikiran Amira El Azhary Sonbol tentang Rekonstruksi Historiografi Perempuan Muslim

menghadirkan narasi sejarah yang adil, empiris, dan kontekstual. Dengan cara ini,
dakwah Islam tidak hanya menyampaikan pesan moral, tetapi juga berperan
sebagai praksis intelektual yang membongkar distorsi pengetahuan dan
membangun dialog yang lebih setara tentang keadilan gender dalam Islam (Sonbol,
2018: 87).

Dalam konteks komunikasi keagamaan global, eksotisme tidak hanya
berfungsi sebagai distorsi akademik, tetapi juga sebagai penghalang dialog etis
lintas budaya. Ketika agama direduksi menjadi simbol budaya yang statis, pesan
moralnya kehilangan daya transformasi sosial dan hanya dibaca sebagai identitas
yang dipertahankan secara defensif (Turner, 2011: 42).

Kritik terhadap Universalisme Gender dan Relevansinya bagi Dakwah
Islam Kontekstual

Perdebatan tentang gender dalam wacana global kerap didominasi oleh klaim
universalisme normatif yang berakar pada pengalaman historis dan sosial
masyarakat Barat. Universalisme gender, khususnya dalam tradisi feminisme
liberal, sering memosisikan konsep emansipasi perempuan sebagai standar
tunggal yang harus berlaku lintas budaya dan agama. Dalam kerangka ini,
kebebasan perempuan kerap diukur melalui indikator-indikator seperti
individualisme, sekularisasi ruang sosial, dan pelepasan dari struktur keluarga atau
norma religius. Pendekatan semacam ini, meskipun mengusung bahasa keadilan
dan kesetaraan, berisiko mengabaikan keragaman konteks sosial-historis
masyarakat non-Barat, termasuk masyarakat Muslim (Ahmed, 1992: 8).

Dalam konteks dakwah Islam, universalisme gender yang tidak kontekstual
menghadirkan tantangan serius. Dakwah Islam yang membawa pesan keadilan
gender sering kali dipersepsikan berada pada posisi defensif: antara harus menolak
tuduhan ketertinggalan Islam atau dipaksa menyesuaikan diri dengan standar
normatif eksternal. Situasi ini menciptakan dilema epistemologis dan komunikatif,
di mana dakwah terjebak antara dua kutub ekstrem, yakni relativisme budaya yang
menutup ruang kritik internal dan universalisme normatif yang menafikan konteks
lokal. Padahal, dakwah Islam secara etis dan metodologis justru menuntut posisi
moderat yang mampu menjembatani nilai-nilai universal keadilan dengan realitas
sosial umat (Scott, 1999: 2).

Chandra Talpade Mohanty secara kritis menunjukkan bahwa universalisme
feminisme Barat kerap mereproduksi relasi kuasa baru dengan menempatkan
perempuan non-Barat sebagai “korban universal” yang homogen. Dalam
kerangka ini, perempuan Muslim sering direpresentasikan sebagai subjek pasif

Tadbir: Jurnal Manajemen Dakwah Vol. 10 No. 4 (2025) 367-388 375



Neneng Athiatul Faiziyah, M. Yusuf Wibisono & Asep Muhyiddin

yang terbelenggu tradisi dan menunggu pembebasan dari luar. Kritik Mohanty
penting bagi dakwah Islam karena menegaskan bahwa narasi pembebasan yang
tidak berangkat dari pengalaman konkret masyarakat justru berpotensi
melanggengkan dominasi simbolik dan epistemologis. Dakwah yang mengadopsi
universalisme semacam ini berisiko kehilangan daya komunikatif dan legitimasi
sosial di tengah umat (Mohanty, 2003: 17).

Sejalan dengan kritik tersebut, Amira El Azhary Sonbol menolak klaim
bahwa pengalaman perempuan Muslim dapat dinilai secara sah melalui parameter
normatif Barat yang ahistoris. Dalam Beyond the Exotic: Women’s Histories in Lslamic
Societies, Sonbol menunjukkan bahwa banyak praktik sosial yang dianggap “tidak
emansipatoris” justru menjadi ruang negosiasi penting bagi perempuan Muslim
dalam konteks historis tertentu. Dengan menelusuri arsip hukum Islam dan
dokumen pengadilan, Sonbol mengungkap bahwa perempuan memiliki kapasitas
bertindak, mengambil keputusan, dan melindungi kepentingannya tanpa harus
keluar dari kerangka sosial dan religius yang ada. Perspektif ini memperlihatkan
bahwa keadilan gender tidak selalu mengambil bentuk yang seragam, melainkan
selalu terikat pada konteks ruang dan waktu (Sonbol, 2018: 4).

Dalam perspektif dakwah Islam, kritik terhadap universalisme gender
membuka ruang bagi pengembangan pendekatan dakwah yang kontekstual dan
berkeadilan. Dakwah tidak harus menolak nilai-nilai universal seperti keadilan dan
martabat manusia, tetapi juga tidak boleh mengadopsinya secara ahistoris dan
ahkontekstual. Dakwah Islam justru berfungsi sebagai jalan tengah yang
memadukan prinsip etis universal dengan kearifan sosial umat. Dengan
pendekatan ini, dakwah mampu menghindari relativisme budaya yang
membenarkan  ketidakadilan atas nama tradisi, sekaligus menghindari
universalisme normatif yang memaksakan satu model emansipasi sebagai standar
tunggal (Ahmed, 1992: 245).

Lebih jauh, dakwah Islam kontekstual menempatkan keadilan gender
sebagai proses sosial dan moral, bukan sebagai paket ideologis yang siap pakai.
Keberpihakan dakwah terhadap keadilan tidak diukur dari sejauh mana ia meniru
model Barat, melainkan dari kemampuannya merespons ketidakadilan nyata yang
dialami perempuan dalam konteks sosial tertentu. Dengan demikian, dakwah
Islam dapat berperan sebagai praksis transformasi sosial yang berakar pada nilai-
nilai Islam sekaligus terbuka terhadap kritik dan pembaruan.

Pendekatan ini memiliki implikasi strategis bagi komunikasi dakwah di
masyarakat plural. Dengan menolak dikotomi antara “Islam versus Barat” atau
“tradisi versus modernitas”, dakwah Islam dapat tampil sebagai wacana etis yang

376 Tadbir: Jurnal Manajemen Dakwah Vol. 10 No. 4 (2025) 367-388



Telaah Pemikiran Amira El Azhary Sonbol tentang Rekonstruksi Historiografi Perempuan Muslim

dialogis dan reflektif. Dakwah tidak lagi terjebak pada pembelaan normatif yang
reaktif, tetapi mampu menghadirkan narasi alternatif tentang keadilan gender yang
bersumber dari pengalaman historis umat dan nilai-nilai universal Islam. Dalam
kerangka ini, kritik terhadap universalisme gender bukanlah penolakan terhadap
keadilan, melainkan upaya memperjuangkan keadilan yang lebih kontekstual,
manusiawi, dan berkelanjutan.

Praktik Hukum Islam sebagai Medium Dakwah Struktural Berbasis
Keadilan Sosial

Dalam banyak wacana normatif, hukum Islam kerap dipahami sebagai
seperangkat aturan formal yang bersifat preskriptif dan statis. Pendekatan ini
menempatkan hukum semata-mata sebagai teks normatif (figh) yang berdiri
terpisah dari realitas sosial. Akibatnya, hukum Islam sering dipersepsikan sebagai
instrumen kontrol yang kaku, terutama dalam isu-isu yang berkaitan dengan
perempuan dan relasi gender. Pandangan semacam ini tidak hanya
menyederhanakan kompleksitas hukum Islam, tetapi juga mengaburkan
potensinya sebagai medium dakwah sosial yang hidup dan kontekstual (Hallaq,
2009: 1).

Hukum Islam tidak pernah beroperasi sebagai sistem normatif yang
terlepas dari realitas sosial. Hallaq menegaskan bahwa hukum Islam selalu bekerja
dalam relasi sosial dan institusional tertentu (Hallag, 2009: 1). Zubaida
menambahkan bahwa pengadilan dan praktik hukum merupakan arena utama
negosiasi keadilan dalam masyarakat Muslim (Zubaida, 2003: 41). Dalam konteks
dakwah, pengalaman keadilan yang dihasilkan institusi hukum memiliki daya
persuasi yang lebih kuat dibandingkan seruan normatif semata (Berger &
Luckmann, 1966: 72).

Dalam perspektif dakwah Islam, hukum tidak dapat direduksi menjadi
norma abstrak yang hanya berfungsi mengatur benar—salah secara formal. Hukum
Islam justru beroperasi sebagai mekanisme sosial yang memediasi relasi
antarindividu, distribusi sumber daya, serta perlindungan kelompok rentan.
Dengan kata lain, praktik hukum Islam merupakan salah satu bentuk dakwah
struktural, yakni dakwah yang bekerja melalui institusi, prosedur, dan praktik sosial
untuk menghadirkan keadilan secara nyata dalam kehidupan umat. Dakwah
semacam ini tidak bergantung pada retorika verbal, melainkan pada pengalaman
langsung masyarakat terhadap keadilan yang dihasilkan oleh sistem hukum
(Bourdieu, 1991: 117).

Dakwah yang berorientasi pada transformasi sosial menuntut perhatian

Tadbir: Jurnal Manajemen Dakwah Vol. 10 No. 4 (2025) 367-388 377



Neneng Athiatul Faiziyah, M. Yusuf Wibisono & Asep Muhyiddin

serius terhadap institusi dan kekuasaan simbolik. Bourdieu menegaskan bahwa
kekuasaan simbolik bekerja melalui bahasa dan institusi yang dilegitimasi secara
sosial (Bourdieu, 1991: 117). Eickelman dan Piscatori menunjukkan bahwa praktik
keagamaan selalu berkelindan dengan struktur sosial dan politik umat (Eickelman
& Piscatori, 1996: 3).

Kajian historiografis Amira El Azhary Sonbol menunjukkan bahwa praktik
hukum Islam dalam masyarakat Muslim pra-modern justru memperlihatkan
dimensi dakwah struktural. Melalui analisis arsip pengadilan syariah, Sonbol
mengungkap bahwa perempuan secara aktif menggunakan institusi hukum untuk
mengajukan gugatan, menyusun kontrak pernikahan, mengelola harta, dan
mempertahankan hak ekonomi mereka (Sonbol, 2018: 87). Fakta ini menantang
asumsi bahwa hukum Islam secara inheren menindas perempuan. Sebaliknya,
hukum Islam tampil sebagai arena negosiasi sosial yang memungkinkan
terwujudnya keadilan dalam batas-batas struktur yang ada.

Pendekatan ini memperlihatkan bahwa hukum Islam tidak berfungsi sebagai
sistem normatif yang terlepas dari realitas, melainkan sebagai praktik sosial yang
terus dinegosiasikan. Dalam konteks dakwah, hal ini memiliki implikasi penting:
pesan keadilan Islam tidak hanya disampaikan melalui ceramah atau teks
keagamaan, tetapi juga melalui pengalaman konkret umat dalam berhadapan
dengan institusi hukum. Ketika hukum Islam mampu memberikan rasa keadilan,
petlindungan, dan kepastian, maka pada saat yang sama ia menjalankan fungsi
dakwah yang efektif dan persuasif (Zubaida, 2003: 41).

Lebih jauh, praktik hukum Islam sebagai dakwah struktural juga berkaitan
erat dengan prinsip keadilan sosial. Hukum tidak hanya mengatur relasi individual,
tetapi juga mencerminkan nilai moral kolektif suatu masyarakat. Dalam konteks
ini, keberpihakan hukum terhadap kelompok rentan termasuk perempuan menjadi
indikator penting dari keberhasilan dakwah Islam dalam mewujudkan nilai
keadilan. Dalam perdebatan historis tentang perempuan dan Islam, hukum tampil
sebagai arena moral-sosial yang memungkinkan negosiasi keadilan tanpa harus
melepaskan kerangka religius yang diyakini oleh para pelakunya (Ahmed, 1992:
129).

Hukum Islam, ketika dipahami sebagai praktik sosial, berfungsi sebagai
medium dakwah struktural yang membentuk kesadaran etis umat melalui
pengalaman keadilan yang konkret. Dakwah semacam ini bekerja tidak melalui
persuasi simbolik, melainkan melalui institusi yang menjamin perlindungan dan
martabat manusia (Bourdieu, 1991: 117; Berger & Luckmann, 1966: 72).

Dalam konteks Indonesia, pendekatan ini sejalan dengan gagasan dakwah

378 Tadbir: Jurnal Manajemen Dakwah Vol. 10 No. 4 (2025) 367-388



Telaah Pemikiran Amira El Azhary Sonbol tentang Rekonstruksi Historiografi Perempuan Muslim

transformatif yang menekankan perubahan struktur sosial sebagai bagian integral
dari misi keagamaan (Azra, 2012: 66).

Dakwah yang berorientasi pada perubahan sosial tidak dapat dilepaskan dari
institusi yang mengatur kehidupan sehari-hari umat. Ketika hukum, pendidikan,
dan ekonomi merefleksikan nilai keadilan, dakwah bekerja bukan melalui persuasi
simbolik, melainkan melalui pengalaman sosial yang dirasakan langsung oleh
masyarakat (Berger & Luckmann, 1966: 72).

Dalam kerangka keadilan sosial Islam, hukum tidak semata-mata berfungsi
sebagai mekanisme pengaturan relasi individual, melainkan juga merefleksikan
nilai moral kolektif yang hidup dalam masyarakat. Leila Ahmed menegaskan
bahwa dalam sejarah perdebatan tentang perempuan dan Islam, hukum menjadi
arena moral-sosial yang memungkinkan negosiasi keadilan tanpa harus
melepaskan kerangka religius yang diyakini oleh para pelakunya, sehingga
keberpihakan hukum terhadap kelompok rentan termasuk perempuan menjadi
indikator penting dari etos keadilan Islam (Ahmed, 1992: 129).

Sejalan dengan itu, kajian historiografis Amira El Azhary Sonbol
menunjukkan bahwa dalam masyarakat Muslim pra-modern, perempuan secara
aktif memanfaatkan institusi hukum Islam—melalui pengadilan syariah, kontrak
pernikahan, dan pengelolaan harta untuk melawan ketidakadilan domestik dan
ekonomi, tanpa harus keluar dari struktur sosial dan religius yang ada (Sonbol,
2018: 87).

Sintesis ini memperlihatkan bahwa praktik hukum Islam dapat dipahami
sebagai bentuk dakwah struktural yang bekerja melalui pengalaman keadilan yang
konkret, di mana hukum tidak hanya menyampaikan norma secara verbal, tetapi
juga membentuk kesadaran etis umat melalui perlindungan nyata terhadap
martabat dan agensi perempuan.

Hal ini menegaskan bahwa dakwah keadilan tidak selalu hadir dalam bentuk
perlawanan ideologis, tetapi sering kali terwujud melalui penggunaan instrumen
hukum yang tersedia.

Dalam konteks masyarakat Muslim kontemporer, pembacaan ulang praktik
hukum Islam sebagai medium dakwah struktural menjadi sangat relevan. Dakwah
Islam tidak cukup berhenti pada seruan normatif tentang keadilan gender, tetapi
perlu diwujudkan dalam reformasi dan penguatan praktik hukum yang berpihak
pada keadilan sosial. Dengan demikian, hukum Islam dapat berfungsi sebagai
sarana transformasi sosial yang nyata, bukan sekadar simbol normatif yang
diperdebatkan secara ideologis.

Pendekatan ini juga membantu dakwah Islam keluar dari dikotomi sempit

Tadbir: Jurnal Manajemen Dakwah Vol. 10 No. 4 (2025) 367-388 379



Neneng Athiatul Faiziyah, M. Yusuf Wibisono & Asep Muhyiddin

antara teks dan konteks. Hukum Islam dipahami bukan sebagai norma ideal yang
terpisah dari kehidupan sosial, melainkan sebagai praktik hidup yang terus
dibentuk oleh interaksi antara nilai-nilai agama dan realitas masyarakat. Dalam
kerangka dakwah, pemahaman ini memungkinkan penyampaian pesan Islam yang
lebih membumi, kontekstual, dan relevan dengan pengalaman umat. Dengan
menempatkan hukum Islam sebagai medium dakwah struktural, dakwah Islam
dapat berkontribusi secara nyata dalam membangun tatanan sosial yang lebih adil
dan berkeadilan gender.

Agensi Perempuan sebagai Subjek Dakwah dan Transformasi Sosial

Perdebatan tentang perempuan dalam diskursus Islam sering kali bergerak antara
dua kutub ekstrem: perempuan diposisikan sebagai korban pasif struktur patriarki
atau sebaliknya sebagai simbol emansipasi yang harus sepenuhnya terlepas dari
tradisi religius. Kedua pendekatan ini sama-sama problematis karena mengabaikan
kapasitas perempuan sebagai agen sosial yang mampu bertindak secara reflektif di
dalam struktur sosial dan keagamaan yang ada. Dalam konteks dakwah Islam,
pengabaian terhadap agensi perempuan berdampak serius karena menjadikan
perempuan semata-mata sebagai objek binaan dakwah, bukan sebagai subjek aktif
dalam proses transformasti sosial (Scott, 1999: 1).

Konsep agensi merujuk pada kemampuan individu untuk bertindak,
membuat pilihan, dan memengaruhi struktur sosial yang melingkupinya. Dalam
kerangka sosiologi, agensi tidak dipahami sebagai kebebasan absolut dari struktur,
melainkan sebagai kapasitas bertindak di dalam batasan-batasan sosial tertentu
(Giddens, 1984: 14). Perspektif ini penting bagi dakwah Islam karena
memungkinkan pembacaan yang lebih realistis dan adil terhadap pengalaman
perempuan Muslim. Perempuan tidak harus ditempatkan sebagai korban total
sistem patriarki atau sebagai aktor heroik yang sepenuhnya bebas dari struktur,
melainkan sebagai subjek moral dan sosial yang terus bernegosiasi dengan norma,
hukum, dan tradisi.

Kajian historiografis Amira El Azhary Sonbol memberikan kontribusi
penting dalam memahami agensi perempuan Muslim secara historis. Melalui
analisis arsip pengadilan syariah, Sonbol menunjukkan bahwa perempuan secara
aktif menggunakan mekanisme hukum untuk melindungi kepentingan ekonomi,
mengatur relasi keluarga, dan menuntut keadilan (Sonbol, 2018: 90).

Fakta ini menegaskan bahwa perempuan Muslim tidak hanya hadir dalam
sejarah sebagai objek regulasi, tetapi juga sebagai aktor yang sadar dan strategis
dalam memanfaatkan struktur hukum yang tersedia. Dalam konteks dakwabh,

380 Tadbir: Jurnal Manajemen Dakwah Vol. 10 No. 4 (2025) 367-388



Telaah Pemikiran Amira El Azhary Sonbol tentang Rekonstruksi Historiografi Perempuan Muslim

temuan ini menantang narasi yang memosisikan perempuan semata-mata sebagai
pihak yang harus “dibebaskan” melalui intervensi eksternal.

Dalam perspektif dakwah Islam, pengakuan terhadap agensi perempuan
memiliki implikasi normatif dan strategis yang signifikan. Dakwah yang
berkeadilan gender tidak dapat berhenti pada penyampaian pesan moral secara
satu arah, melainkan harus membuka ruang partisipasi aktif perempuan sebagai
pelaku dakwah dan perubahan sosial. Perempuan bukan hanya sasaran dakwah,
tetapi juga subjek yang memiliki otoritas moral dan pengalaman sosial untuk
menyampaikan nilai-nilai Islam dalam konteks kehidupan sehari-hari. Pendekatan
ini sejalan dengan prinsip etika Islam yang menempatkan manusia sebagai subjek
bermartabat dan bertanggung jawab atas tindakan sosialnya (Ahmed, 1992: 243).

Lebih jauh, agensi perempuan dalam dakwah tidak selalu tampil dalam
bentuk perlawanan terbuka terhadap struktur patriarki. Dalam banyak konteks,
agensi justru diwujudkan melalui strategi negosiasi, adaptasi, dan pemanfaatan
ruang-ruang sosial yang tersedia. Sebagaimana ditunjukkan oleh studi tentang
praktik sosial perempuan Muslim, tindakan-tindakan yang secara simbolik tampak
“konservatif”’ tidak selalu menandakan ketiadaan agensi; sebaliknya, tindakan
tersebut dapat menjadi strategi rasional untuk mempertahankan otonomi,
keamanan, dan pengaruh sosial dalam konteks tertentu (Mahmood, 2005: 14).

Dalam perspektif strukturasi, agensi tidak pernah berdiri di luar struktur,
melainkan selalu terwujud melalui pemanfaatan aturan dan sumber daya yang
tersedia. Dengan demikian, kemampuan perempuan untuk bertindak dalam
kerangka hukum Islam justru menegaskan keberadaan agensi, bukan ketiadaannya
(Giddens, 1984: 25).

Pemahaman ini penting agar dakwah Islam tidak terjebak pada penilaian
normatif yang menyederhanakan kompleksitas pengalaman perempuan.

Dalam perspektif strukturasi, agensi tidak berarti kebebasan absolut dari
struktur, melainkan kemampuan bertindak melalui aturan dan sumber daya yang
tersedia. Dengan demikian, praktik perempuan dalam memanfaatkan hukum
Islam justru menegaskan keberadaan agensi sosial, bukan ketiadaannya (Giddens,
1984: 25).

Temuan ini sejalan dengan kajian sejarah sosial Islam yang menunjukkan
bahwa pengadilan syariah merupakan ruang negosiasi aktif, di mana perempuan
dapat mengartikulasikan kepentingan ekonomi dan keluarga secara sah (Zubaida,
2003: 41; Sonbol, 2018: 87).

Dalam kerangka transformasi sosial, pengakuan terhadap agensi perempuan
memungkinkan dakwah Islam berfungsi sebagai kekuatan perubahan yang

Tadbir: Jurnal Manajemen Dakwah Vol. 10 No. 4 (2025) 367-388 381



Neneng Athiatul Faiziyah, M. Yusuf Wibisono & Asep Muhyiddin

inklusif. Dakwah tidak lagi dipahami sebagai proses indoktrinasi dari atas ke
bawah, melainkan sebagai praksis dialogis yang melibatkan pengalaman dan
pengetahuan perempuan sebagai bagian dari sumber etika sosial Islam. Dengan
menempatkan perempuan sebagai subjek dakwah, dakwah Islam dapat
memperluas basis sosialnya sekaligus memperkuat legitimasi moral pesan keadilan
yang disampaikannya.

Dalam konteks masyarakat Muslim kontemporer, pendekatan ini memiliki
relevansi yang mendesak. Isu-isu ketidakadilan gender tidak dapat diselesaikan
hanya melalui reformulasi teks normatif, tetapi membutuhkan keterlibatan aktif
perempuan dalam ruang-ruang sosial, hukum, dan keagamaan. Dakwah Islam
yang mengakui dan memberdayakan agensi perempuan berpotensi menjadi motor
transformasi sosial yang berkelanjutan, karena perubahan tidak hanya dipaksakan
secara normatif, tetapi tumbuh dari partisipasi aktif umat itu sendiri. Dengan
demikian, agensi perempuan bukan sekadar konsep analitis, melainkan fondasi etis
dan praktis bagi dakwah Islam yang berkeadilan dan transformatif.

Implikasi Rekonstruksi Historiografi bagi Strategi Dakwah Islam di
Indonesia

Rekonstruksi historiografi perempuan dalam masyarakat Islam sebagaimana
ditawarkan oleh Amira El Azhary Sonbol memiliki implikasi strategis yang
signifikan bagi pengembangan dakwah Islam di Indonesia. Dakwah Islam di
Indonesia berlangsung dalam konteks sosial yang plural, historis, dan kultural, di
mana isu gender sering kali dipertautkan dengan ketegangan antara tradisi
keagamaan, modernitas, dan wacana global tentang hak perempuan. Dalam situasi
ini, dakwah yang tidak memiliki landasan historis yang adil berisiko terjebak pada
dua kecenderungan ekstrem: pembelaan normatif yang ahistoris atau adopsi
wacana global yang tidak sepenuhnya selaras dengan pengalaman sosial umat
(Casanova, 1994: 3).

Pendekatan historiografis Sonbol membuka kemungkinan bagi dakwah
Islam Indonesia untuk keluar dari jebakan tersebut. Dengan menempatkan
perempuan sebagai subjek sejarah yang aktif dan rasional, rekonstruksi
historiografi memungkinkan dakwah mengembangkan narasi keadilan gender
yang berakar pada pengalaman historis umat Islam sendiri. Bagi konteks
Indonesia, pendekatan ini relevan karena sejarah Islam Nusantara menunjukkan
keterlibatan perempuan dalam berbagai ruang sosial, pendidikan, ekonomi, dan
keagamaan yang sering kali luput dari narasi sejarah arus utama. Dakwah Islam
yang berangkat dari pembacaan historis semacam ini dapat memperkuat legitimasi

382 Tadbir: Jurnal Manajemen Dakwah Vol. 10 No. 4 (2025) 367-388



Telaah Pemikiran Amira El Azhary Sonbol tentang Rekonstruksi Historiografi Perempuan Muslim

pesan keadilan gender tanpa harus berhadapan secara konfrontatif dengan tradisi
lokal (Laffan, 2003: 112).

Laffan menunjukkan bahwa sejarah Islam di Nusantara memperlihatkan
keterlibatan aktif perempuan dalam ruang pendidikan, ekonomi, dan keagamaan,
suatu konteks historis yang relevan bagi pengembangan dakwah Islam berkeadilan
gender yang berakar pada pengalaman lokal (Laffan, 2003: 112).

Rekonstruksi historiografi menunjukkan bahwa nilai-nilai Islam tentang
keadilan tidak hanya hidup dalam teks, tetapi juga diwujudkan melalui institusi
sosial dan praktik hukum. Dalam konteks Indonesia, hal ini berarti dakwah tidak
cukup disampaikan melalui mimbar dan ceramah, tetapi juga melalui penguatan
lembaga sosial-keagamaan—seperti pengadilan agama, lembaga pendidikan Islam,
dan organisasi kemasyarakatan—agar lebih sensitif terhadap keadilan gender.
Pendekatan ini sejalan dengan gagasan dakwah sebagai praksis sosial yang
berorientasi pada perubahan struktural, bukan sekadar perubahan sikap individual
(Zubaida, 2003: 44).

Zubaida menegaskan bahwa hukum dan institusi dalam masyarakat Muslim
merupakan arena praksis sosial tempat nilai keadilan diwujudkan, sehingga dakwah
yang berorientasi pada perubahan struktural menjadi lebih efektif daripada sekadar
seruan normatif individual Zubaida (Zubaida, 2003: 44)

Lebih jauh, rekonstruksi historiografi perempuan Islam juga mendorong
dakwah Indonesia untuk mengembangkan strategi komunikasi yang lebih dialogis
dan kontekstual. Sejarah perempuan Muslim yang plural dan dinamis dapat
menjadi sumber narasi alternatif dalam menghadapi stereotip global tentang Islam
dan perempuan. Dengan menghadirkan pengalaman historis perempuan Muslim
Indonesia secara empiris dan kontekstual, dakwah dapat berfungsi sebagai
medium klarifikasi dan dialog lintas budaya, bukan sekadar sebagai alat pembelaan
identitas. Dalam hal ini, dakwah Islam berperan tidak hanya sebagai penyampai
pesan normatif, tetapi juga sebagai produsen pengetahuan sosial yang berkeadilan
(Said, 1978: 31).

Rekonstruksi historiografi juga berdampak pada cara dakwah memandang
peran perempuan dalam transformasi sosial. Perempuan tidak lagi ditempatkan
semata-mata sebagai objek dakwah atau penerima pesan moral, melainkan sebagai
mitra strategis dan subjek dakwah itu sendiri. Dalam konteks Indonesia,
pengakuan terhadap agensi perempuan sejalan dengan realitas sosial di mana
perempuan aktif dalam organisasi keagamaan, pendidikan, dan gerakan sosial
Islam. Dakwah yang mengintegrasikan pengalaman dan kepemimpinan
perempuan berpotensi memperluas jangkauan sosial dakwah sekaligus

Tadbir: Jurnal Manajemen Dakwah Vol. 10 No. 4 (2025) 367-388 383



Neneng Athiatul Faiziyah, M. Yusuf Wibisono & Asep Muhyiddin

memperkuat pesan keadilan yang disampaikannya (Sonbol, 2018: 185).

Sonbol menunjukkan bahwa rekonstruksi historiografi perempuan Islam
mendorong pergeseran dakwah dari pendekatan yang memosisikan perempuan
sebagai objek menuju pengakuan perempuan sebagai mitra strategis dan subjek
transformasi sosial (Sonbol, 2018: 185).

Pada akhirnya, implikasi terpenting dari rekonstruksi historiografi
perempuan Islam bagi dakwah Indonesia terletak pada kemampuannya
membangun pendekatan dakwah yang berkeadilan, kontekstual, dan
berkelanjutan. Dakwah tidak lagi dipahami sebagai proses indoktrinasi normatif
yang terpisah dari realitas sejarah, melainkan sebagai praksis sosial yang tumbuh
dari pengalaman umat dan diarahkan pada kemaslahatan bersama. Dengan
menjadikan sejarah sebagai sumber refleksi etis dan strategis, dakwah Islam di
Indonesia dapat memainkan peran yang lebih signifikan dalam merespons
tantangan ketidakadilan gender sekaligus menjaga relevansinya di tengah
perubahan sosial yang cepat.

Sejarah Islam di Indonesia memperlihatkan keterlibatan aktif umat termasuk
perempuan dalam ruang sosial dan keagamaan. Laffan menegaskan bahwa Islam
Nusantara berkembang melalui praktik sosial umat, bukan melalui doktrin abstrak
semata (Laffan, 2003: 112). Azra menunjukkan bahwa dinamika ini membentuk
corak dakwah Islam Indonesia yang kontekstual dan historis (Azra, 2012: 66).

Pengakuan terhadap agensi perempuan menuntut pergeseran paradigma
dakwah dari pendekatan paternalistik menuju model partisipatif. Perempuan tidak
lagi diposisikan semata sebagai objek binaan dakwah, melainkan sebagai subjek
moral dan sosial yang berkontribusi aktif dalam transformasi umat (Mahmood,
2005: 14; Abdullah, 2017: 92).

PENUTUP

Penelitian ini menunjukkan bahwa rekonstruksi historiografi perempuan dalam
masyarakat Islam sebagaimana ditawarkan oleh Amira El Azhary Sonbol memiliki
arti penting, baik secara epistemologis maupun praksis, bagi pengembangan
dakwah Islam yang berkeadilan gender. Dengan menantang eksotisme orientalis
dan pembacaan normatif yang ahistoris, pendekatan Sonbol membuka ruang bagi
pemahaman baru tentang perempuan Muslim sebagai subjek sejarah yang aktif,
rasional, dan bermartabat. Perspektif ini tidak hanya memperkaya studi
historiografi Islam dan kajian gender, tetapi juga memberikan dasar konseptual
yang kuat bagi dakwah Islam untuk keluar dari pola defensif dan apologetik yang

384 Tadbir: Jurnal Manajemen Dakwah Vol. 10 No. 4 (2025) 367-388



Telaah Pemikiran Amira El Azhary Sonbol tentang Rekonstruksi Historiografi Perempuan Muslim

selama ini kerap muncul dalam respons terhadap kritik global tentang
ketidakadilan gender.

Hasil kajian ini menegaskan bahwa dakwah Islam memiliki potensi
epistemologis untuk berfungsi sebagai jalan tengah antara dua kutub ekstrem:
relativisme budaya yang berisiko membenarkan ketidakadilan atas nama tradisi,
dan universalisme normatif Barat yang sering mengabaikan konteks sosial-historis
masyarakat Muslim. Melalui pembacaan sejarah sosial yang kontekstual, dakwah
Islam dapat mengintegrasikan nilai-nilai universal seperti keadilan, martabat
manusia, dan kemaslahatan dengan pengalaman konkret umat. Dengan demikian,
dakwah tidak semata-mata berperan sebagai penyampai norma, tetapi sebagai
praksis komunikasi etis yang relevan, reflektif, dan transformatif dalam masyarakat
plural.

Kajian ini juga memperlihatkan bahwa hukum Islam, ketika dipahami
sebagai praktik sosial yang hidup dan historis, dapat berfungsi sebagai medium
dakwah struktural yang efektif. Arsip hukum Islam menunjukkan bahwa
perempuan memiliki ruang agensi yang nyata dalam mengelola relasi sosial,
ckonomi, dan keluarga. Pengakuan terhadap agensi perempuan sebagai subjek
dakwah memperkuat pemahaman dakwah Islam sebagai proses transformasi
sosial yang inklusif dan dialogis, bukan sekadar mekanisme pengaturan moral dari
atas ke bawah. Dalam konteks Indonesia, pendekatan ini selaras dengan realitas
sosial di mana perempuan Muslim aktif berpartisipasi dalam pendidikan,
organisasi keagamaan, dan gerakan sosial Islam.

Implikasi dari temuan ini menegaskan pentingnya penguatan dakwah
berbasis sejarah sosial yang empiris dan kontekstual. Dakwah Islam tidak cukup
disampaikan melalui retorika verbal, tetapi perlu diintegrasikan dengan penguatan
institusi sosial-keagamaan agar nilai keadilan gender dapat dialami secara nyata
oleh umat. Selain itu, strategi dakwah ke depan perlu secara eksplisit menempatkan
perempuan sebagai mitra strategis dalam transformasi sosial, dengan mengakui
kepemimpinan, pengalaman, dan otoritas moral mereka.

Sebagai penutup, penelitian ini merekomendasikan pengembangan kajian
lanjutan yang lebih empiris, khususnya penelitian historiografi perempuan Islam
berbasis arsip lokal Indonesia, seperti dokumen pengadilan agama, catatan
kolonial, dan sumber komunitas keagamaan. Kajian semacam ini tidak hanya akan
memperkaya khazanah akademik, tetapi juga berpotensi menjadi sumber strategis
bagi pengembangan dakwah Islam yang lebih kontekstual, berkeadilan, dan
berkelanjutan di masa depan.

Tadbir: Jurnal Manajemen Dakwah Vol. 10 No. 4 (2025) 367-388 385



Neneng Athiatul Faiziyah, M. Yusuf Wibisono & Asep Muhyiddin

DAFTAR PUSTAKA

Abdullah, 1. (2017). Konstruksi dan reproduksi kebudayaan. Y ogyakarta:
Pustaka Pelajar.

Abu-Lughod, L. (2013). Do Muslin women need saving? Cambridge, MA:
Harvard University Press.

Ahmed, L. (1992). Women and gender in Islam: Historical roots of a modern
debate. New Haven, CT: Yale University Press.

Asad, T. (2003). Formations of the secular: Christianity, Islam, modernity.
Stanford, CA: Stanford University Press.

Azra, A. (2012). Islam Indonesia: Intelektual, budaya, dan politik. Bandung:
Mizan.

Berger, P. L. (1967). The sacred canopy: Elements of a sociological theory of
relygion. New York, NY: Doubleday.

Berger, P. L., & Luckmann, T. (1966). The social construction of reality.
New York, NY: Anchor Books.

Bourdieu, P. (1991). Language and symbolic power. Cambridge, MA:
Harvard University Press.

Casanova, J. (1994). Public religions in the modern world. Chicago, IL.:
University of Chicago Press.

Eickelman, D. F., & Piscatori, J. (1996). Musiim politics. Princeton, NJ: Princeton
University Press.

Giddens, A. (1984). The constitution of society: Outline of the theory of
structuration. Cambridge: Polity Press.

Hodgson, M. G. S. (1974). The venture of Islam: Conscience and history in a world
civilization (Vol. 1). Chicago, IL: University of Chicago Press.

Hallaq, W. B. (2009). A#n introduction to Islamic law. Cambridge: Cambridge
University Press.

Kuntowijoyo. (2000). Islam sebagai ilmn. Y ogyakarta: Tiara Wacana.

Laftan, M. (2003). Islamic nationhood and colonial Indonesia: The umma
below the winds. L.ondon: RoutledgeCurzon.

Mahmood, S. (2005). Politics of piety: The Islamic revival and the feminist
subject. Princeton, NJ: Princeton University Press.

Mernissi, F. (1991). Women and Lsiam: An historical and theological inquiry.
Oxford: Blackwell.

Mir-Hosseini, Z. (2000). Marriage on trial: Islamic fanily law in Iran and Morocco.
London: I.B. Tautis.

Mohanty, C. T. (2003). Feminisn without borders: Decolonizing theory,

386 Tadbir: Jurnal Manajemen Dakwah Vol. 10 No. 4 (2025) 367-388



Telaah Pemikiran Amira El Azhary Sonbol tentang Rekonstruksi Historiografi Perempuan Muslim

practicing solidarity. Durham, NC: Duke University Press.

Nurmila, N. (2011). Womsen, Islan and everyday life in Indonesia:
Renegotiating polygamy in Indonesia. London: Routledge.

Rahman, F. (1982). Islam and modernity: Transformation of an intellectual tradition.
Chicago, IL: University of Chicago Press.

Said, E. W. (1978). Orientalism. New York, NY: Pantheon Books.

Scott, J. W. (1999). Gender and the politics of history (Rev. ed.). New York,
NY: Columbia University Press.

Sonbol, A. E. A. (2018). Beyond the exotic: Women's bistories in Islamic
socteties. Syracuse, NY: Syracuse University Press.

Turner, B. S. (2011). Religion and modern society: Citizenship,
secularisation and the state. Cambridge: Cambridge University Press.

Wadud, A. (1999). Qur'an and woman: Rereading the sacred text from a woman’s
perspective. New York, NY: Oxford University Press.

Zubaida, S. (2003). Law and power in the Islamic world. London: 1.B. Tautis.

Tadbir: Jurnal Manajemen Dakwah Vol. 10 No. 4 (2025) 367-388 387



Neneng Athiatul Faiziyah, M. Yusuf Wibisono & Asep Muhyiddin

388 Tadbir: Jurnal Manajemen Dakwah Vol. 10 No. 4 (2025) 367-388



