
 

 

Diterima: Oktober 2025. Disetujui: November 2025. Dipublikasikan: Desember 2025. 367 

 

 

 
 

 

 

Tadbir: Jurnal Manajemen Dakwah  

Volume 10, Nomor 4, 2025, 367-388 
DOI: 10.15575/tadbir.v10i4.53915 

Fakultas Dakwah dan Komunikasi, UIN Sunan Gunung Djati Bandung 
https://jurnal.fdk.uinsgd.ac.id/index.php/tadbir 

 

Telaah Pemikiran Amira El Azhary Sonbol tentang 
Rekonstruksi Historiografi Perempuan Muslim dalam 

Konteks Dakwah 

Neneng Athiatul Faiziyah1*, M. Yusuf Wibisono2 & Asep Muhyiddin3 

123UIN Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia 
*nengathia@yahoo.com 

 
ABSTRAK  

Historiografi perempuan dalam masyarakat Islam selama beberapa dekade kerap dibingkai melalui lensa 
orientalisme, reduksionisme budaya, dan asumsi normatif tentang ketertindasan perempuan Muslim. Narasi 
tersebut tidak hanya memengaruhi produksi pengetahuan akademik, tetapi juga berdampak pada praktik 
dakwah Islam yang sering bersifat apologetik atau defensif dalam merespons isu keadilan gender. Artikel ini 
bertujuan menganalisis kontribusi teoretis dan metodologis Amira El Azhary Sonbol dalam Beyond the Exotic: 
Women’s Histories in Islamic Societies sebagai landasan pengembangan dakwah Islam yang berorientasi pada 
keadilan gender dan pengakuan agensi perempuan. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif melalui 
kajian pustaka kritis terhadap karya Sonbol serta literatur pendukung dalam historiografi Islam, studi gender, 
dan dakwah kontemporer. Analisis dilakukan secara tematik dengan menyoroti kritik Sonbol terhadap 
eksotisme orientalis, universalisasi feminisme Barat, serta penggunaan arsip hukum Islam sebagai sumber 
sejarah sosial perempuan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa rekonstruksi historiografi Sonbol tidak hanya 
memperkaya metodologi studi sejarah dan gender, tetapi juga membuka peluang bagi pengembangan dakwah 
Islam yang lebih transformatif, kontekstual, dan berkeadilan, tanpa terjebak pada dikotomi tradisi–
modernitas maupun narasi defensif. 
Kata Kunci: Historiografi Perempuan Islam; Dakwah Islam; Keadilan Gender; Agensi Perempuan; Amira El 
Azhary Sonbol 

 
ABSTRACT  

For several decades, the historiography of women in Islamic societies has often been framed through the lenses of Orientalism, 
cultural reductionism, and normative assumptions about the oppression of Muslim women. Such narratives have not only shaped 
the production of academic knowledge but have also influenced Islamic preaching (da‘wah) practices, which frequently adopt 
apologetic or defensive postures in responding to issues of gender justice. This article aims to analyze the theoretical and 
methodological contributions of Amira El Azhary Sonbol in Beyond the Exotic: Women’s Histories in Islamic Societies as a 
foundation for developing Islamic da‘wah oriented toward gender justice and the recognition of women’s agency. This study employs 
a qualitative approach through a critical literature review of Sonbol’s work and supporting scholarship in Islamic historiography, 
gender studies, and contemporary Islamic da‘wah. The analysis is conducted thematically, highlighting Sonbol’s critique of 
Orientalist exoticism, the universalization of Western feminism, and the use of Islamic legal archives as sources for women’s 
social history. The findings indicate that Sonbol’s historiographical reconstruction not only enriches the methodology of historical 
and gender studies but also opens opportunities for developing a more transformative, contextual, and justice-oriented Islamic 
da‘wah, without falling into the tradition–modernity dichotomy or defensive narratives. 
Keywords: Islamic women’s historiography; Islamic da‘wah; gender justice; women’s agency; Amira El Azhary Sonbol 

 

mailto:nengathia@yahoo.com


Neneng Athiatul Faiziyah, M. Yusuf Wibisono & Asep Muhyiddin 

 

368 Tadbir: Jurnal Manajemen Dakwah Vol. 10 No. 4 (2025) 367-388 

 

 

 

PENDAHULUAN  

Kajian tentang perempuan dalam masyarakat Islam sejak lama berada dalam 
medan epistemologis yang problematis. Di satu sisi, perempuan Muslim kerap 
diposisikan sebagai simbol keterbelakangan tradisi dan bukti kegagalan Islam 
beradaptasi dengan modernitas. Di sisi lain, upaya pembelaan terhadap Islam 
sering terjebak dalam narasi apologetik yang mengidealkan teks normatif tanpa 
memperhitungkan pengalaman historis perempuan secara konkret. Ketegangan 
antara kritik eksternal dan pembelaan internal ini menjadikan studi perempuan 
Islam sering kali tidak beranjak dari polarisasi ideologis, alih-alih menghasilkan 
pemahaman historis yang kontekstual dan berbasis bukti sosial. 

Dalam tradisi orientalisme klasik, perempuan Muslim kerap 
direpresentasikan sebagai figur eksotis yang terkurung dalam ruang domestik, 
tunduk sepenuhnya pada hukum patriarkal, dan tidak memiliki suara dalam 
sejarahnya sendiri. Representasi ini tidak hanya hadir dalam karya sastra dan seni 
kolonial, tetapi juga merembes ke dalam tulisan-tulisan akademik awal tentang 
Islam dan masyarakat Timur Tengah. Dalam kerangka tersebut, perempuan tidak 
diperlakukan sebagai subjek sejarah yang aktif, melainkan sebagai objek deskripsi 
budaya yang statis dan ahistoris. Tubuh perempuan menjadi metafora bagi 
“ketertutupan” Islam, sementara praktik sosialnya dibaca sebagai refleksi langsung 
dari teks agama yang dipahami secara literal dan terlepas dari konteks sosial-
historis (Said, 1978:103). 

Produksi pengetahuan tentang perempuan Muslim tidak pernah netral, 
melainkan dibentuk oleh relasi kuasa epistemik yang menentukan kategori 
“ketertindasan” dan standar emansipasi. Asad menegaskan bahwa representasi 
agama termasuk Islam sering kali lebih mencerminkan logika modernitas Barat 
daripada pengalaman historis umat beragama itu sendiri (Asad, 2003:7). Dalam 
kerangka historiografi Islam, Hodgson menekankan bahwa Islam harus dipahami 
sebagai tradisi historis yang hidup dalam praktik sosial, bukan sekadar sistem 
normatif yang ahistoris (Hodgson, 1974: 9). 

Kritik terhadap orientalisme juga menegaskan bahwa produksi pengetahuan 
tentang perempuan Muslim tidak pernah netral, melainkan terikat pada relasi 
kuasa epistemik yang menentukan siapa yang berhak mendefinisikan “perempuan 
tertindas” dan dalam kerangka nilai apa ketertindasan tersebut diukur. 
Representasi perempuan Muslim sebagai korban pasif sering kali lebih 
mencerminkan kepentingan diskursif Barat daripada realitas sosial-historis 
masyarakat Muslim itu sendiri (Asad, 2003: 7–9). 



Telaah Pemikiran Amira El Azhary Sonbol tentang Rekonstruksi Historiografi Perempuan Muslim  

 

Tadbir: Jurnal Manajemen Dakwah Vol. 10 No. 4 (2025) 367-388 369 

 

 

 
 

 

 

Kajian historiografi kontemporer menegaskan bahwa sejarah tidak pernah 
netral, melainkan selalu dibentuk oleh relasi kuasa yang menentukan siapa yang 
dapat berbicara dan pengalaman siapa yang dianggap sah sebagai pengetahuan. 
Dalam konteks perempuan Muslim, absennya suara perempuan dalam arsip 
sejarah bukan semata ketiadaan faktual, melainkan akibat mekanisme seleksi 
epistemik yang menyingkirkan pengalaman domestik, hukum, dan ekonomi 
perempuan dari narasi besar sejarah (Scott, 1999: 3; Asad, 2003: 7). 

Sejalan dengan itu, Kuntowijoyo menegaskan bahwa historiografi Islam 
yang berorientasi normatif sering kali gagal membaca realitas sosial umat sebagai 
pengalaman historis yang hidup, sehingga agama tereduksi menjadi doktrin, bukan 
praksis sosial yang dinamis (Kuntowijoyo, 2006: 45). 

Ironisnya, kritik terhadap orientalisme tidak selalu berhasil keluar dari 
jebakan serupa. Sebagian wacana feminisme global, terutama yang berakar pada 
pengalaman Eropa dan Amerika Utara, cenderung menggeneralisasi pengalaman 
perempuan dengan menjadikan emansipasi liberal sebagai tolok ukur universal 
(Mohanty, 2003:17). Dalam kerangka ini, perempuan Muslim dinilai terutama dari 
sejauh mana mereka “terbebas” dari simbol-simbol religius, hukum keluarga 
Islam, dan struktur sosial tradisional. Pendekatan ini, meskipun mengusung 
bahasa pembebasan, kerap mengabaikan konteks sejarah lokal serta cara-cara 
perempuan Muslim secara aktif menegosiasikan kehidupan mereka di dalam 
kerangka sosial dan hukum yang ada. 

Kritik terhadap universalisme feminisme Barat menunjukkan bahwa narasi 
pembebasan perempuan Muslim kerap mereproduksi dominasi epistemik baru. 
Abu-Lughod mengingatkan bahwa wacana “penyelamatan” perempuan Muslim 
justru menghapus konteks sejarah dan strategi agensi mereka sendiri (Abu-
Lughod, 2013: 32). Sejalan dengan itu, Mernissi menegaskan bahwa relasi gender 
dalam Islam selalu bersifat historis dan tidak pernah tunggal atau monolitik 
(Mernissi, 1999:19). 

Kritik pascakolonial menunjukkan bahwa universalisme gender kerap 
mereproduksi hierarki epistemik dengan menjadikan pengalaman Barat sebagai 
ukuran emansipasi global. Dalam kerangka ini, perempuan Muslim lebih sering 
dikonstruksi sebagai objek pembebasan ketimbang subjek sejarah dengan 
rasionalitas dan strategi sosialnya sendiri (Abu-Lughod, 2013: 32; Mohanty, 2003: 
17). 

Di Indonesia, kecenderungan serupa tampak ketika isu perempuan Islam 
dibahas dalam dikotomi tradisi versus modernitas, tanpa memperhitungkan 
bagaimana perempuan Muslim secara aktif menegosiasikan norma agama dalam 



Neneng Athiatul Faiziyah, M. Yusuf Wibisono & Asep Muhyiddin 

 

370 Tadbir: Jurnal Manajemen Dakwah Vol. 10 No. 4 (2025) 367-388 

 

 

 

kehidupan sehari-hari (Nurmila, 2011: 5; Mernissi, 1991: 19). 
Kondisi tersebut menunjukkan adanya persoalan mendasar dalam 

historiografi perempuan Islam, yakni dominasi pendekatan normatif dan 
kulturalistik yang mengabaikan dimensi historis dan sosial. Perempuan lebih sering 
dibicarakan sebagai persoalan teologis atau ideologis daripada sebagai aktor sosial 
yang hidup dalam relasi ekonomi, hukum, dan kekuasaan yang konkret. Akibatnya, 
sejarah perempuan Islam menjadi dangkal dan reduktif, terputus dari dinamika 
masyarakat tempat mereka hidup (Ahmed, 1992: 4). 

Di sinilah kontribusi Beyond the Exotic: Women’s Histories in Islamic Societies 
menjadi signifikan. Sonbol menawarkan pergeseran epistemologis dari 
“perempuan sebagai simbol budaya” menuju “perempuan sebagai subjek sejarah”. 
Ia tidak memulai analisis dari pertanyaan normatif tentang apa yang seharusnya 
terjadi menurut teks agama atau standar modernitas, melainkan dari praktik sosial 
yang terdokumentasi dalam arsip sejarah (Sonbol,2018:1). Dengan memanfaatkan 
dokumen pengadilan, kontrak hukum, dan arsip administratif, Sonbol 
menunjukkan bahwa perempuan Muslim tidak hanya hadir dalam sejarah, tetapi 
juga berpartisipasi aktif dalam pembentukan relasi sosial dan hukum (Sonbol, 
2018: 85). 

Pendekatan ini sekaligus menantang asumsi bahwa hukum Islam bersifat 
monolitik dan sepenuhnya menindas perempuan. Sonbol tidak menafikan adanya 
struktur patriarki, namun ia menunjukkan bahwa struktur tersebut selalu 
dinegosiasikan dalam praktik. Perempuan menggunakan instrumen hukum yang 
tersedia untuk melindungi kepentingan ekonomi, menentukan relasi keluarga, dan 
bahkan melawan ketidakadilan. Dengan demikian, agensi perempuan tidak 
dipahami sebagai perlawanan heroik terhadap sistem, melainkan sebagai 
kemampuan bertindak dalam batas-batas struktur yang ada. 

Dalam konteks akademik Indonesia, kajian perempuan Islam masih 
didominasi oleh dua kecenderungan utama. Pertama, pendekatan normatif-teologis 
yang berfokus pada reinterpretasi teks agama untuk mendukung kesetaraan 
gender. Kedua, pendekatan sosiologis yang lebih deskriptif, tetapi sering kurang 
memperhatikan dimensi historis (Nurmila, 2011: 3). Kajian historiografi 
perempuan Islam terutama yang menelaah sumber-sumber hukum dan arsip 
sejarah, masih relatif terbatas. Inilah research gap yang ingin diisi oleh artikel ini. 

Sejumlah sarjana sosiologi agama menekankan bahwa agama seharusnya 
dipahami sebagai praktik sosial yang dilembagakan, bukan semata sistem 
keyakinan normatif. Ketika dimensi ini diabaikan, dakwah cenderung berhenti 
pada retorika moral dan kehilangan daya transformasi sosialnya (Berger, 1967: 128; 



Telaah Pemikiran Amira El Azhary Sonbol tentang Rekonstruksi Historiografi Perempuan Muslim  

 

Tadbir: Jurnal Manajemen Dakwah Vol. 10 No. 4 (2025) 367-388 371 

 

 

 
 

 

 

Turner, 2011: 41). 
Oleh karena itu, kajian historiografi perempuan Islam berbasis arsip hukum 

dan praktik sosial masih menjadi celah penting dalam studi dakwah di Indonesia, 
khususnya untuk membangun pendekatan dakwah yang berkeadilan gender dan 

berakar pada pengalaman historis umat (Abdullah, 2017: 88). 
Dalam konteks Indonesia, studi Islam yang terlalu normatif berisiko 

mereduksi agama menjadi sistem doktrin yang terlepas dari pengalaman sosial 
umat. Kuntowijoyo menyebut kecenderungan ini sebagai kegagalan membaca 
Islam sebagai realitas historis yang hidup (Kuntowijoyo, 2006: 45). Padahal, 
pengalaman perempuan Muslim Indonesia menunjukkan praktik negosiasi aktif 
antara norma agama dan realitas sosial yang belum banyak dikaji melalui 
pendekatan historiografi sosial (Nurmila, 2011: 5; Abdullah, 2017: 88). 

Artikel ini bertujuan untuk menganalisis secara kritis kerangka teoretis dan 
metodologis Sonbol dalam Beyond the Exotic, dengan menyoroti bagaimana ia 
mendekonstruksi eksotisme, mengkritik universalisasi feminisme Barat, dan 
membangun pendekatan historiografi alternatif yang berbasis agensi perempuan. 
Dengan demikian, artikel ini diharapkan dapat memperkaya diskursus studi agama 
dan gender di Indonesia, sekaligus mendorong pengembangan penelitian sejarah 
sosial perempuan Muslim yang lebih kontekstual dan empiris. 

Artikel ini menegaskan bahwa Beyond the Exotic: Women’s Histories in Islamic 
Societies secara konsisten menjawab problem epistemologis dalam kajian 
perempuan Islam yang selama ini terjebak antara kritik orientalis dan pembelaan 
normatif. Sonbol menawarkan pendekatan historiografis yang mampu keluar dari 
polarisasi tersebut dengan menempatkan perempuan Muslim sebagai subjek 
sejarah yang dapat ditelusuri melalui praktik sosial konkret, bukan melalui 
representasi simbolik atau klaim normatif semata. 

Dalam konteks dakwah Islam kontemporer, wacana tentang perempuan 
sering kali terjebak antara dua kutub ekstrem: pembelaan normatif yang ahistoris 
dan kritik eksternal yang reduksionis. Kondisi ini menuntut pendekatan dakwah 
yang tidak hanya berangkat dari dalil normatif, tetapi juga dari pemahaman historis 
yang adil terhadap pengalaman perempuan Muslim. Rekonstruksi historiografi 
perempuan Islam sebagaimana ditawarkan Sonbol membuka ruang bagi dakwah 
Islam yang berorientasi pada keadilan gender, pengakuan agensi perempuan, dan 
transformasi sosial yang berakar pada tradisi Islam itu sendiri. 

Sejumlah kajian dalam studi Islam kontemporer menunjukkan bahwa 
dominasi pendekatan normatif cenderung mengaburkan dimensi praksis dan 
historis kehidupan umat, termasuk pengalaman perempuan. Akibatnya, agama 



Neneng Athiatul Faiziyah, M. Yusuf Wibisono & Asep Muhyiddin 

 

372 Tadbir: Jurnal Manajemen Dakwah Vol. 10 No. 4 (2025) 367-388 

 

 

 

lebih sering dipahami sebagai sistem doktrin dibandingkan sebagai praktik sosial 
yang dinegosiasikan dalam konteks relasi kuasa, ekonomi, dan hukum (Berger, 
1967: 128; Casanova, 1994: 6). 

LANDASAN TEORITIS  

Penelitian ini berpijak pada pendekatan kualitatif berbasis kajian pustaka kritis 
yang menempatkan historiografi sebagai arena produksi pengetahuan dan relasi 
kuasa. Landasan teoretis utama artikel ini adalah pemikiran Amira El Azhary 
Sonbol dalam Beyond the Exotic: Women’s Histories in Islamic Societies, yang 
menawarkan kritik tajam terhadap dominasi orientalisme, reduksionisme budaya, 
dan universalisasi feminisme Barat dalam penulisan sejarah perempuan Islam. 
Kerangka Sonbol digunakan untuk membaca ulang posisi perempuan Muslim 
sebagai subjek historis yang memiliki agensi sosial dan rasionalitas tindakan. 

Secara konseptual, penelitian ini memadukan tiga pijakan teoretis utama: (1) 
kritik historiografi orientalis terhadap representasi perempuan Muslim, (2) konsep 
agensi perempuan dalam sejarah sosial Islam, dan (3) pendekatan arsip hukum 
Islam sebagai sumber empiris untuk memahami praktik kehidupan perempuan. 
Literatur pendukung mencakup historiografi Islam, studi gender, feminisme 
pascakolonial, dan kajian dakwah kontemporer. 

Analisis dilakukan secara tematik-kritis dengan menelaah koherensi 
argumen Sonbol, posisi epistemologisnya dalam studi sejarah dan gender, serta 
implikasi teoretisnya bagi pengembangan dakwah Islam yang kontekstual dan 
berkeadilan gender. Pendekatan ini memungkinkan pembacaan yang tidak hanya 
evaluatif, tetapi juga reflektif terhadap kontribusi Sonbol dalam menjembatani 
studi sejarah, gender, dan praksis dakwah. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Eksotisme Historiografis dan Tantangannya bagi Dakwah Islam yang 
Berkeadilan Gender 
Eksotisme dalam historiografi perempuan Islam merupakan persoalan 
epistemologis yang tidak hanya berdampak pada produksi pengetahuan akademik, 
tetapi juga memiliki implikasi serius terhadap praksis dakwah Islam di ruang 
publik global. Eksotisme bekerja dengan mereduksi kompleksitas pengalaman 
perempuan Muslim menjadi citra-citra simbolik yang ahistoris, stereotipikal, dan 
mudah dikonsumsi oleh imajinasi Barat, seperti figur perempuan terkungkung 
dalam harem, tubuh yang sepenuhnya dikontrol oleh hukum patriarkal, atau 



Telaah Pemikiran Amira El Azhary Sonbol tentang Rekonstruksi Historiografi Perempuan Muslim  

 

Tadbir: Jurnal Manajemen Dakwah Vol. 10 No. 4 (2025) 367-388 373 

 

 

 
 

 

 

subjek pasif yang menunggu pembebasan dari luar. Representasi semacam ini 
tidak netral, melainkan berakar pada relasi kuasa kolonial yang membentuk cara 
Islam dan masyarakat Muslim dipahami dan dikomunikasikan (Said, 1978: 31). 

Eksotisme historiografis tidak hanya memiskinkan pemahaman akademik, 
tetapi juga membentuk prasangka awal dalam komunikasi dakwah lintas budaya. 
Said menunjukkan bahwa representasi Islam sebagai entitas statis menghasilkan 
pembacaan ahistoris terhadap praktik sosial umat (Said, 1978: 31). Dalam konteks 
agama publik, Turner menegaskan bahwa agama yang direduksi menjadi simbol 
budaya kehilangan daya etisnya sebagai kekuatan transformasi sosial (Turner, 
2011: 42). 

Representasi eksotis tidak hanya memiskinkan pemahaman akademik, 
tetapi juga membentuk prasangka kultural yang menghambat komunikasi etis 
agama. Ketika Islam direpresentasikan sebagai sistem budaya yang statis, dakwah 
kehilangan maknanya sebagai praksis moral yang dialogis dan historis (Said, 1978: 
31; Turner, 2011: 42). 

Dalam konteks dakwah Islam, eksotisme historiografis menjadi hambatan 
serius dalam komunikasi lintas budaya. Dakwah yang bertujuan menyampaikan 

pesan keadilan, raḥmah, dan pemuliaan martabat manusia sering kali harus 
berhadapan dengan prasangka awal (pre-understanding) audiens yang telah dibentuk 
oleh narasi eksotis tersebut. Ketika perempuan Muslim sejak awal dipersepsikan 
sebagai simbol ketertindasan struktural Islam, pesan dakwah tentang keadilan 
gender berisiko tidak didengar sebagai ajaran etis Islam, melainkan dicurigai 
sebagai upaya defensif atau apologetik. Dalam situasi ini, problem dakwah bukan 
terletak pada kekurangan normatif ajaran Islam, melainkan pada distorsi 
epistemologis yang mengaburkan realitas sosial-historis umat Islam (Casanova, 
1994: 3). 

Amira El Azhary Sonbol menunjukkan bahwa eksotisme historiografis 
muncul ketika perempuan Muslim diperlakukan bukan sebagai subjek sejarah, 
melainkan sebagai metafora budaya. Dalam Beyond the Exotic: Women’s Histories in 
Islamic Societies, Sonbol menegaskan bahwa banyak kajian tentang perempuan Islam 
gagal membedakan antara teks normatif, praktik sosial, dan konteks historis. 
Akibatnya, hukum Islam dibaca secara monolitik dan ahistoris, sementara 
pengalaman konkret perempuan di berbagai masyarakat Muslim diabaikan. 
Pendekatan semacam ini bukan hanya bermasalah secara akademik, tetapi juga 
melemahkan dakwah Islam yang berkeadilan karena mengaburkan fakta bahwa 
nilai keadilan dan agensi perempuan telah lama dinegosiasikan dalam praktik sosial 
umat Islam (Sonbol, 2018: 10). 



Neneng Athiatul Faiziyah, M. Yusuf Wibisono & Asep Muhyiddin 

 

374 Tadbir: Jurnal Manajemen Dakwah Vol. 10 No. 4 (2025) 367-388 

 

 

 

Dalam teori strukturasi, agensi tidak dipahami sebagai kebebasan dari 
struktur, melainkan kemampuan bertindak melalui aturan dan sumber daya yang 
tersedia (Giddens, 1984: 25). Oleh karena itu, praktik perempuan Muslim dalam 
memanfaatkan hukum Islam justru menegaskan keberadaan agensi sosial. Scott 
menegaskan bahwa penghapusan agensi perempuan dalam historiografi 
merupakan bentuk politik pengetahuan yang sistemik (Scott, 1999: 3). 

Perempuan dari latar sosial, kelas ekonomi, dan wilayah geografis yang 
berbeda diperlakukan seolah-olah memiliki kondisi yang sama. Padahal, 
sebagaimana ditunjukkan oleh kajian sejarah sosial dan gender, relasi gender dalam 
masyarakat Islam selalu bersifat kontekstual dan dinamis. Dalam perspektif 
dakwah, penghapusan keragaman ini berbahaya karena mendorong pendekatan 
komunikasi yang seragam dan tidak sensitif terhadap konteks budaya. Dakwah 
Islam yang berkeadilan gender justru menuntut pengakuan terhadap pluralitas 
pengalaman perempuan sebagai bagian dari realitas sosial umat (Scott, 1999: 1). 

Lebih jauh, eksotisme historiografis juga berkontribusi pada distorsi pesan 
Islam tentang keadilan gender dengan menggeser fokus dari praktik ke simbol. 
Isu-isu seperti jilbab, poligami, atau hukum keluarga sering diperlakukan sebagai 
penanda tunggal relasi gender dalam Islam, tanpa analisis historis mengenai 
bagaimana praktik tersebut dijalankan, dinegosiasikan, dan dipahami oleh 
perempuan Muslim sendiri. Dalam kerangka dakwah, reduksi simbolik ini berisiko 
mempersempit Islam menjadi sekumpulan tanda visual atau aturan normatif, alih-
alih sebagai sistem etika yang berorientasi pada keadilan sosial dan kemaslahatan 
manusia (Ahmed, 1992: 128). 

Pendekatan historiografis yang ditawarkan Sonbol memberikan kontribusi 
penting bagi dakwah Islam yang berkeadilan gender dengan menggeser fokus dari 
representasi simbolik menuju pengalaman sosial konkret. Melalui pemanfaatan 
arsip hukum Islam dan dokumen pengadilan, perempuan tampil sebagai aktor 
yang rasional dan strategis dalam mengelola kehidupan ekonomi, keluarga, dan 
sosialnya. Perspektif ini sejalan dengan prinsip etika yang menempatkan manusia 
sebagai subjek bermartabat dan bertanggung jawab, bukan sekadar objek struktur 
atau simbol budaya. Dengan demikian, dakwah Islam dapat dikembangkan sebagai 
praksis komunikasi yang berbasis pada pengakuan agensi, keadilan, dan realitas 
historis umat (Mohanty, 2003: 17). 

Dalam konteks komunikasi dakwah kontemporer, rekonstruksi historiografi 
perempuan Islam berfungsi sebagai upaya dekonstruksi prasangka lintas budaya. 
Dakwah tidak lagi terjebak pada pembelaan normatif yang reaktif terhadap 
tuduhan ketidakadilan gender, tetapi bergerak secara proaktif dengan 



Telaah Pemikiran Amira El Azhary Sonbol tentang Rekonstruksi Historiografi Perempuan Muslim  

 

Tadbir: Jurnal Manajemen Dakwah Vol. 10 No. 4 (2025) 367-388 375 

 

 

 
 

 

 

menghadirkan narasi sejarah yang adil, empiris, dan kontekstual. Dengan cara ini, 
dakwah Islam tidak hanya menyampaikan pesan moral, tetapi juga berperan 
sebagai praksis intelektual yang membongkar distorsi pengetahuan dan 
membangun dialog yang lebih setara tentang keadilan gender dalam Islam (Sonbol, 
2018: 87). 

Dalam konteks komunikasi keagamaan global, eksotisme tidak hanya 
berfungsi sebagai distorsi akademik, tetapi juga sebagai penghalang dialog etis 
lintas budaya. Ketika agama direduksi menjadi simbol budaya yang statis, pesan 
moralnya kehilangan daya transformasi sosial dan hanya dibaca sebagai identitas 
yang dipertahankan secara defensif (Turner, 2011: 42). 

Kritik terhadap Universalisme Gender dan Relevansinya bagi Dakwah 
Islam Kontekstual 

Perdebatan tentang gender dalam wacana global kerap didominasi oleh klaim 
universalisme normatif yang berakar pada pengalaman historis dan sosial 
masyarakat Barat. Universalisme gender, khususnya dalam tradisi feminisme 
liberal, sering memosisikan konsep emansipasi perempuan sebagai standar 
tunggal yang harus berlaku lintas budaya dan agama. Dalam kerangka ini, 
kebebasan perempuan kerap diukur melalui indikator-indikator seperti 
individualisme, sekularisasi ruang sosial, dan pelepasan dari struktur keluarga atau 
norma religius. Pendekatan semacam ini, meskipun mengusung bahasa keadilan 
dan kesetaraan, berisiko mengabaikan keragaman konteks sosial-historis 
masyarakat non-Barat, termasuk masyarakat Muslim (Ahmed, 1992: 8). 

Dalam konteks dakwah Islam, universalisme gender yang tidak kontekstual 
menghadirkan tantangan serius. Dakwah Islam yang membawa pesan keadilan 
gender sering kali dipersepsikan berada pada posisi defensif: antara harus menolak 
tuduhan ketertinggalan Islam atau dipaksa menyesuaikan diri dengan standar 
normatif eksternal. Situasi ini menciptakan dilema epistemologis dan komunikatif, 
di mana dakwah terjebak antara dua kutub ekstrem, yakni relativisme budaya yang 
menutup ruang kritik internal dan universalisme normatif yang menafikan konteks 
lokal. Padahal, dakwah Islam secara etis dan metodologis justru menuntut posisi 
moderat yang mampu menjembatani nilai-nilai universal keadilan dengan realitas 
sosial umat (Scott, 1999: 2). 

Chandra Talpade Mohanty secara kritis menunjukkan bahwa universalisme 
feminisme Barat kerap mereproduksi relasi kuasa baru dengan menempatkan 
perempuan non-Barat sebagai “korban universal” yang homogen. Dalam 
kerangka ini, perempuan Muslim sering direpresentasikan sebagai subjek pasif 



Neneng Athiatul Faiziyah, M. Yusuf Wibisono & Asep Muhyiddin 

 

376 Tadbir: Jurnal Manajemen Dakwah Vol. 10 No. 4 (2025) 367-388 

 

 

 

yang terbelenggu tradisi dan menunggu pembebasan dari luar. Kritik Mohanty 
penting bagi dakwah Islam karena menegaskan bahwa narasi pembebasan yang 
tidak berangkat dari pengalaman konkret masyarakat justru berpotensi 
melanggengkan dominasi simbolik dan epistemologis. Dakwah yang mengadopsi 
universalisme semacam ini berisiko kehilangan daya komunikatif dan legitimasi 
sosial di tengah umat (Mohanty, 2003: 17). 

Sejalan dengan kritik tersebut, Amira El Azhary Sonbol menolak klaim 
bahwa pengalaman perempuan Muslim dapat dinilai secara sah melalui parameter 
normatif Barat yang ahistoris. Dalam Beyond the Exotic: Women’s Histories in Islamic 
Societies, Sonbol menunjukkan bahwa banyak praktik sosial yang dianggap “tidak 
emansipatoris” justru menjadi ruang negosiasi penting bagi perempuan Muslim 
dalam konteks historis tertentu. Dengan menelusuri arsip hukum Islam dan 
dokumen pengadilan, Sonbol mengungkap bahwa perempuan memiliki kapasitas 
bertindak, mengambil keputusan, dan melindungi kepentingannya tanpa harus 
keluar dari kerangka sosial dan religius yang ada. Perspektif ini memperlihatkan 
bahwa keadilan gender tidak selalu mengambil bentuk yang seragam, melainkan 
selalu terikat pada konteks ruang dan waktu (Sonbol, 2018: 4). 

Dalam perspektif dakwah Islam, kritik terhadap universalisme gender 
membuka ruang bagi pengembangan pendekatan dakwah yang kontekstual dan 
berkeadilan. Dakwah tidak harus menolak nilai-nilai universal seperti keadilan dan 
martabat manusia, tetapi juga tidak boleh mengadopsinya secara ahistoris dan 
ahkontekstual. Dakwah Islam justru berfungsi sebagai jalan tengah yang 
memadukan prinsip etis universal dengan kearifan sosial umat. Dengan 
pendekatan ini, dakwah mampu menghindari relativisme budaya yang 
membenarkan ketidakadilan atas nama tradisi, sekaligus menghindari 
universalisme normatif yang memaksakan satu model emansipasi sebagai standar 
tunggal (Ahmed, 1992:  245). 

Lebih jauh, dakwah Islam kontekstual menempatkan keadilan gender 
sebagai proses sosial dan moral, bukan sebagai paket ideologis yang siap pakai. 
Keberpihakan dakwah terhadap keadilan tidak diukur dari sejauh mana ia meniru 
model Barat, melainkan dari kemampuannya merespons ketidakadilan nyata yang 
dialami perempuan dalam konteks sosial tertentu. Dengan demikian, dakwah 
Islam dapat berperan sebagai praksis transformasi sosial yang berakar pada nilai-
nilai Islam sekaligus terbuka terhadap kritik dan pembaruan. 

Pendekatan ini memiliki implikasi strategis bagi komunikasi dakwah di 
masyarakat plural. Dengan menolak dikotomi antara “Islam versus Barat” atau 
“tradisi versus modernitas”, dakwah Islam dapat tampil sebagai wacana etis yang 



Telaah Pemikiran Amira El Azhary Sonbol tentang Rekonstruksi Historiografi Perempuan Muslim  

 

Tadbir: Jurnal Manajemen Dakwah Vol. 10 No. 4 (2025) 367-388 377 

 

 

 
 

 

 

dialogis dan reflektif. Dakwah tidak lagi terjebak pada pembelaan normatif yang 
reaktif, tetapi mampu menghadirkan narasi alternatif tentang keadilan gender yang 
bersumber dari pengalaman historis umat dan nilai-nilai universal Islam. Dalam 
kerangka ini, kritik terhadap universalisme gender bukanlah penolakan terhadap 
keadilan, melainkan upaya memperjuangkan keadilan yang lebih kontekstual, 
manusiawi, dan berkelanjutan. 

Praktik Hukum Islam sebagai Medium Dakwah Struktural Berbasis 
Keadilan Sosial 

Dalam banyak wacana normatif, hukum Islam kerap dipahami sebagai 
seperangkat aturan formal yang bersifat preskriptif dan statis. Pendekatan ini 
menempatkan hukum semata-mata sebagai teks normatif (fiqh) yang berdiri 
terpisah dari realitas sosial. Akibatnya, hukum Islam sering dipersepsikan sebagai 
instrumen kontrol yang kaku, terutama dalam isu-isu yang berkaitan dengan 
perempuan dan relasi gender. Pandangan semacam ini tidak hanya 
menyederhanakan kompleksitas hukum Islam, tetapi juga mengaburkan 
potensinya sebagai medium dakwah sosial yang hidup dan kontekstual (Hallaq, 
2009: 1). 

Hukum Islam tidak pernah beroperasi sebagai sistem normatif yang 
terlepas dari realitas sosial. Hallaq menegaskan bahwa hukum Islam selalu bekerja 
dalam relasi sosial dan institusional tertentu (Hallaq, 2009: 1). Zubaida 
menambahkan bahwa pengadilan dan praktik hukum merupakan arena utama 
negosiasi keadilan dalam masyarakat Muslim (Zubaida, 2003: 41). Dalam konteks 
dakwah, pengalaman keadilan yang dihasilkan institusi hukum memiliki daya 
persuasi yang lebih kuat dibandingkan seruan normatif semata (Berger & 
Luckmann, 1966: 72). 

Dalam perspektif dakwah Islam, hukum tidak dapat direduksi menjadi 
norma abstrak yang hanya berfungsi mengatur benar–salah secara formal. Hukum 
Islam justru beroperasi sebagai mekanisme sosial yang memediasi relasi 
antarindividu, distribusi sumber daya, serta perlindungan kelompok rentan. 
Dengan kata lain, praktik hukum Islam merupakan salah satu bentuk dakwah 
struktural, yakni dakwah yang bekerja melalui institusi, prosedur, dan praktik sosial 
untuk menghadirkan keadilan secara nyata dalam kehidupan umat. Dakwah 
semacam ini tidak bergantung pada retorika verbal, melainkan pada pengalaman 
langsung masyarakat terhadap keadilan yang dihasilkan oleh sistem hukum 
(Bourdieu, 1991: 117). 

Dakwah yang berorientasi pada transformasi sosial menuntut perhatian 



Neneng Athiatul Faiziyah, M. Yusuf Wibisono & Asep Muhyiddin 

 

378 Tadbir: Jurnal Manajemen Dakwah Vol. 10 No. 4 (2025) 367-388 

 

 

 

serius terhadap institusi dan kekuasaan simbolik. Bourdieu menegaskan bahwa 
kekuasaan simbolik bekerja melalui bahasa dan institusi yang dilegitimasi secara 
sosial (Bourdieu, 1991: 117). Eickelman dan Piscatori menunjukkan bahwa praktik 
keagamaan selalu berkelindan dengan struktur sosial dan politik umat (Eickelman 
& Piscatori, 1996: 3). 

Kajian historiografis Amira El Azhary Sonbol menunjukkan bahwa praktik 
hukum Islam dalam masyarakat Muslim pra-modern justru memperlihatkan 
dimensi dakwah struktural. Melalui analisis arsip pengadilan syariah, Sonbol 
mengungkap bahwa perempuan secara aktif menggunakan institusi hukum untuk 
mengajukan gugatan, menyusun kontrak pernikahan, mengelola harta, dan 
mempertahankan hak ekonomi mereka (Sonbol, 2018: 87). Fakta ini menantang 
asumsi bahwa hukum Islam secara inheren menindas perempuan. Sebaliknya, 
hukum Islam tampil sebagai arena negosiasi sosial yang memungkinkan 
terwujudnya keadilan dalam batas-batas struktur yang ada. 

Pendekatan ini memperlihatkan bahwa hukum Islam tidak berfungsi sebagai 
sistem normatif yang terlepas dari realitas, melainkan sebagai praktik sosial yang 
terus dinegosiasikan. Dalam konteks dakwah, hal ini memiliki implikasi penting: 
pesan keadilan Islam tidak hanya disampaikan melalui ceramah atau teks 
keagamaan, tetapi juga melalui pengalaman konkret umat dalam berhadapan 
dengan institusi hukum. Ketika hukum Islam mampu memberikan rasa keadilan, 
perlindungan, dan kepastian, maka pada saat yang sama ia menjalankan fungsi 
dakwah yang efektif dan persuasif (Zubaida, 2003:  41). 

Lebih jauh, praktik hukum Islam sebagai dakwah struktural juga berkaitan 
erat dengan prinsip keadilan sosial. Hukum tidak hanya mengatur relasi individual, 
tetapi juga mencerminkan nilai moral kolektif suatu masyarakat. Dalam konteks 
ini, keberpihakan hukum terhadap kelompok rentan termasuk perempuan menjadi 
indikator penting dari keberhasilan dakwah Islam dalam mewujudkan nilai 
keadilan. Dalam perdebatan historis tentang perempuan dan Islam, hukum tampil 
sebagai arena moral-sosial yang memungkinkan negosiasi keadilan tanpa harus 
melepaskan kerangka religius yang diyakini oleh para pelakunya (Ahmed, 1992: 
129). 

Hukum Islam, ketika dipahami sebagai praktik sosial, berfungsi sebagai 
medium dakwah struktural yang membentuk kesadaran etis umat melalui 
pengalaman keadilan yang konkret. Dakwah semacam ini bekerja tidak melalui 
persuasi simbolik, melainkan melalui institusi yang menjamin perlindungan dan 
martabat manusia (Bourdieu, 1991: 117; Berger & Luckmann, 1966: 72). 

Dalam konteks Indonesia, pendekatan ini sejalan dengan gagasan dakwah 



Telaah Pemikiran Amira El Azhary Sonbol tentang Rekonstruksi Historiografi Perempuan Muslim  

 

Tadbir: Jurnal Manajemen Dakwah Vol. 10 No. 4 (2025) 367-388 379 

 

 

 
 

 

 

transformatif yang menekankan perubahan struktur sosial sebagai bagian integral 
dari misi keagamaan (Azra, 2012: 66). 

Dakwah yang berorientasi pada perubahan sosial tidak dapat dilepaskan dari 
institusi yang mengatur kehidupan sehari-hari umat. Ketika hukum, pendidikan, 
dan ekonomi merefleksikan nilai keadilan, dakwah bekerja bukan melalui persuasi 
simbolik, melainkan melalui pengalaman sosial yang dirasakan langsung oleh 
masyarakat (Berger & Luckmann, 1966: 72). 

Dalam kerangka keadilan sosial Islam, hukum tidak semata-mata berfungsi 
sebagai mekanisme pengaturan relasi individual, melainkan juga merefleksikan 
nilai moral kolektif yang hidup dalam masyarakat. Leila Ahmed menegaskan 
bahwa dalam sejarah perdebatan tentang perempuan dan Islam, hukum menjadi 
arena moral-sosial yang memungkinkan negosiasi keadilan tanpa harus 
melepaskan kerangka religius yang diyakini oleh para pelakunya, sehingga 
keberpihakan hukum terhadap kelompok rentan termasuk perempuan menjadi 
indikator penting dari etos keadilan Islam (Ahmed, 1992:  129).  

Sejalan dengan itu, kajian historiografis Amira El Azhary Sonbol 
menunjukkan bahwa dalam masyarakat Muslim pra-modern, perempuan secara 
aktif memanfaatkan institusi hukum Islam—melalui pengadilan syariah, kontrak 
pernikahan, dan pengelolaan harta untuk melawan ketidakadilan domestik dan 
ekonomi, tanpa harus keluar dari struktur sosial dan religius yang ada (Sonbol, 
2018: 87).  

Sintesis ini memperlihatkan bahwa praktik hukum Islam dapat dipahami 
sebagai bentuk dakwah struktural yang bekerja melalui pengalaman keadilan yang 
konkret, di mana hukum tidak hanya menyampaikan norma secara verbal, tetapi 
juga membentuk kesadaran etis umat melalui perlindungan nyata terhadap 
martabat dan agensi perempuan. 

Hal ini menegaskan bahwa dakwah keadilan tidak selalu hadir dalam bentuk 
perlawanan ideologis, tetapi sering kali terwujud melalui penggunaan instrumen 
hukum yang tersedia. 

Dalam konteks masyarakat Muslim kontemporer, pembacaan ulang praktik 
hukum Islam sebagai medium dakwah struktural menjadi sangat relevan. Dakwah 
Islam tidak cukup berhenti pada seruan normatif tentang keadilan gender, tetapi 
perlu diwujudkan dalam reformasi dan penguatan praktik hukum yang berpihak 
pada keadilan sosial. Dengan demikian, hukum Islam dapat berfungsi sebagai 
sarana transformasi sosial yang nyata, bukan sekadar simbol normatif yang 
diperdebatkan secara ideologis. 

Pendekatan ini juga membantu dakwah Islam keluar dari dikotomi sempit 



Neneng Athiatul Faiziyah, M. Yusuf Wibisono & Asep Muhyiddin 

 

380 Tadbir: Jurnal Manajemen Dakwah Vol. 10 No. 4 (2025) 367-388 

 

 

 

antara teks dan konteks. Hukum Islam dipahami bukan sebagai norma ideal yang 
terpisah dari kehidupan sosial, melainkan sebagai praktik hidup yang terus 
dibentuk oleh interaksi antara nilai-nilai agama dan realitas masyarakat. Dalam 
kerangka dakwah, pemahaman ini memungkinkan penyampaian pesan Islam yang 
lebih membumi, kontekstual, dan relevan dengan pengalaman umat. Dengan 
menempatkan hukum Islam sebagai medium dakwah struktural, dakwah Islam 
dapat berkontribusi secara nyata dalam membangun tatanan sosial yang lebih adil 
dan berkeadilan gender. 

Agensi Perempuan sebagai Subjek Dakwah dan Transformasi Sosial 

Perdebatan tentang perempuan dalam diskursus Islam sering kali bergerak antara 
dua kutub ekstrem: perempuan diposisikan sebagai korban pasif struktur patriarki 
atau sebaliknya sebagai simbol emansipasi yang harus sepenuhnya terlepas dari 
tradisi religius. Kedua pendekatan ini sama-sama problematis karena mengabaikan 
kapasitas perempuan sebagai agen sosial yang mampu bertindak secara reflektif di 
dalam struktur sosial dan keagamaan yang ada. Dalam konteks dakwah Islam, 
pengabaian terhadap agensi perempuan berdampak serius karena menjadikan 
perempuan semata-mata sebagai objek binaan dakwah, bukan sebagai subjek aktif 
dalam proses transformasi sosial (Scott, 1999:  1). 

Konsep agensi merujuk pada kemampuan individu untuk bertindak, 
membuat pilihan, dan memengaruhi struktur sosial yang melingkupinya. Dalam 
kerangka sosiologi, agensi tidak dipahami sebagai kebebasan absolut dari struktur, 
melainkan sebagai kapasitas bertindak di dalam batasan-batasan sosial tertentu 
(Giddens, 1984: 14). Perspektif ini penting bagi dakwah Islam karena 
memungkinkan pembacaan yang lebih realistis dan adil terhadap pengalaman 
perempuan Muslim. Perempuan tidak harus ditempatkan sebagai korban total 
sistem patriarki atau sebagai aktor heroik yang sepenuhnya bebas dari struktur, 
melainkan sebagai subjek moral dan sosial yang terus bernegosiasi dengan norma, 
hukum, dan tradisi. 

Kajian historiografis Amira El Azhary Sonbol memberikan kontribusi 
penting dalam memahami agensi perempuan Muslim secara historis. Melalui 
analisis arsip pengadilan syariah, Sonbol menunjukkan bahwa perempuan secara 
aktif menggunakan mekanisme hukum untuk melindungi kepentingan ekonomi, 
mengatur relasi keluarga, dan menuntut keadilan (Sonbol, 2018: 90). 

Fakta ini menegaskan bahwa perempuan Muslim tidak hanya hadir dalam 
sejarah sebagai objek regulasi, tetapi juga sebagai aktor yang sadar dan strategis 
dalam memanfaatkan struktur hukum yang tersedia. Dalam konteks dakwah, 



Telaah Pemikiran Amira El Azhary Sonbol tentang Rekonstruksi Historiografi Perempuan Muslim  

 

Tadbir: Jurnal Manajemen Dakwah Vol. 10 No. 4 (2025) 367-388 381 

 

 

 
 

 

 

temuan ini menantang narasi yang memosisikan perempuan semata-mata sebagai 
pihak yang harus “dibebaskan” melalui intervensi eksternal. 

Dalam perspektif dakwah Islam, pengakuan terhadap agensi perempuan 
memiliki implikasi normatif dan strategis yang signifikan. Dakwah yang 
berkeadilan gender tidak dapat berhenti pada penyampaian pesan moral secara 
satu arah, melainkan harus membuka ruang partisipasi aktif perempuan sebagai 
pelaku dakwah dan perubahan sosial. Perempuan bukan hanya sasaran dakwah, 
tetapi juga subjek yang memiliki otoritas moral dan pengalaman sosial untuk 
menyampaikan nilai-nilai Islam dalam konteks kehidupan sehari-hari. Pendekatan 
ini sejalan dengan prinsip etika Islam yang menempatkan manusia sebagai subjek 
bermartabat dan bertanggung jawab atas tindakan sosialnya (Ahmed, 1992: 243). 

Lebih jauh, agensi perempuan dalam dakwah tidak selalu tampil dalam 
bentuk perlawanan terbuka terhadap struktur patriarki. Dalam banyak konteks, 
agensi justru diwujudkan melalui strategi negosiasi, adaptasi, dan pemanfaatan 
ruang-ruang sosial yang tersedia. Sebagaimana ditunjukkan oleh studi tentang 
praktik sosial perempuan Muslim, tindakan-tindakan yang secara simbolik tampak 
“konservatif” tidak selalu menandakan ketiadaan agensi; sebaliknya, tindakan 
tersebut dapat menjadi strategi rasional untuk mempertahankan otonomi, 
keamanan, dan pengaruh sosial dalam konteks tertentu (Mahmood, 2005: 14). 

Dalam perspektif strukturasi, agensi tidak pernah berdiri di luar struktur, 
melainkan selalu terwujud melalui pemanfaatan aturan dan sumber daya yang 
tersedia. Dengan demikian, kemampuan perempuan untuk bertindak dalam 
kerangka hukum Islam justru menegaskan keberadaan agensi, bukan ketiadaannya 
(Giddens, 1984: 25). 

Pemahaman ini penting agar dakwah Islam tidak terjebak pada penilaian 
normatif yang menyederhanakan kompleksitas pengalaman perempuan. 

Dalam perspektif strukturasi, agensi tidak berarti kebebasan absolut dari 
struktur, melainkan kemampuan bertindak melalui aturan dan sumber daya yang 
tersedia. Dengan demikian, praktik perempuan dalam memanfaatkan hukum 
Islam justru menegaskan keberadaan agensi sosial, bukan ketiadaannya (Giddens, 
1984: 25). 

Temuan ini sejalan dengan kajian sejarah sosial Islam yang menunjukkan 
bahwa pengadilan syariah merupakan ruang negosiasi aktif, di mana perempuan 
dapat mengartikulasikan kepentingan ekonomi dan keluarga secara sah (Zubaida, 
2003: 41; Sonbol, 2018: 87). 

Dalam kerangka transformasi sosial, pengakuan terhadap agensi perempuan 
memungkinkan dakwah Islam berfungsi sebagai kekuatan perubahan yang 



Neneng Athiatul Faiziyah, M. Yusuf Wibisono & Asep Muhyiddin 

 

382 Tadbir: Jurnal Manajemen Dakwah Vol. 10 No. 4 (2025) 367-388 

 

 

 

inklusif. Dakwah tidak lagi dipahami sebagai proses indoktrinasi dari atas ke 
bawah, melainkan sebagai praksis dialogis yang melibatkan pengalaman dan 
pengetahuan perempuan sebagai bagian dari sumber etika sosial Islam. Dengan 
menempatkan perempuan sebagai subjek dakwah, dakwah Islam dapat 
memperluas basis sosialnya sekaligus memperkuat legitimasi moral pesan keadilan 
yang disampaikannya. 

Dalam konteks masyarakat Muslim kontemporer, pendekatan ini memiliki 
relevansi yang mendesak. Isu-isu ketidakadilan gender tidak dapat diselesaikan 
hanya melalui reformulasi teks normatif, tetapi membutuhkan keterlibatan aktif 
perempuan dalam ruang-ruang sosial, hukum, dan keagamaan. Dakwah Islam 
yang mengakui dan memberdayakan agensi perempuan berpotensi menjadi motor 
transformasi sosial yang berkelanjutan, karena perubahan tidak hanya dipaksakan 
secara normatif, tetapi tumbuh dari partisipasi aktif umat itu sendiri. Dengan 
demikian, agensi perempuan bukan sekadar konsep analitis, melainkan fondasi etis 
dan praktis bagi dakwah Islam yang berkeadilan dan transformatif. 

Implikasi Rekonstruksi Historiografi bagi Strategi Dakwah Islam di 
Indonesia 

Rekonstruksi historiografi perempuan dalam masyarakat Islam sebagaimana 
ditawarkan oleh Amira El Azhary Sonbol memiliki implikasi strategis yang 
signifikan bagi pengembangan dakwah Islam di Indonesia. Dakwah Islam di 
Indonesia berlangsung dalam konteks sosial yang plural, historis, dan kultural, di 
mana isu gender sering kali dipertautkan dengan ketegangan antara tradisi 
keagamaan, modernitas, dan wacana global tentang hak perempuan. Dalam situasi 
ini, dakwah yang tidak memiliki landasan historis yang adil berisiko terjebak pada 
dua kecenderungan ekstrem: pembelaan normatif yang ahistoris atau adopsi 
wacana global yang tidak sepenuhnya selaras dengan pengalaman sosial umat 
(Casanova, 1994: 3). 

Pendekatan historiografis Sonbol membuka kemungkinan bagi dakwah 
Islam Indonesia untuk keluar dari jebakan tersebut. Dengan menempatkan 
perempuan sebagai subjek sejarah yang aktif dan rasional, rekonstruksi 
historiografi memungkinkan dakwah mengembangkan narasi keadilan gender 
yang berakar pada pengalaman historis umat Islam sendiri. Bagi konteks 
Indonesia, pendekatan ini relevan karena sejarah Islam Nusantara menunjukkan 
keterlibatan perempuan dalam berbagai ruang sosial,  pendidikan, ekonomi, dan 
keagamaan yang sering kali luput dari narasi sejarah arus utama. Dakwah Islam 
yang berangkat dari pembacaan historis semacam ini dapat memperkuat legitimasi 



Telaah Pemikiran Amira El Azhary Sonbol tentang Rekonstruksi Historiografi Perempuan Muslim  

 

Tadbir: Jurnal Manajemen Dakwah Vol. 10 No. 4 (2025) 367-388 383 

 

 

 
 

 

 

pesan keadilan gender tanpa harus berhadapan secara konfrontatif dengan tradisi 
lokal (Laffan, 2003: 112). 

Laffan menunjukkan bahwa sejarah Islam di Nusantara memperlihatkan 
keterlibatan aktif perempuan dalam ruang pendidikan, ekonomi, dan keagamaan, 
suatu konteks historis yang relevan bagi pengembangan dakwah Islam berkeadilan 
gender yang berakar pada pengalaman lokal (Laffan, 2003: 112). 

Rekonstruksi historiografi menunjukkan bahwa nilai-nilai Islam tentang 
keadilan tidak hanya hidup dalam teks, tetapi juga diwujudkan melalui institusi 
sosial dan praktik hukum. Dalam konteks Indonesia, hal ini berarti dakwah tidak 
cukup disampaikan melalui mimbar dan ceramah, tetapi juga melalui penguatan 
lembaga sosial-keagamaan—seperti pengadilan agama, lembaga pendidikan Islam, 
dan organisasi kemasyarakatan—agar lebih sensitif terhadap keadilan gender. 
Pendekatan ini sejalan dengan gagasan dakwah sebagai praksis sosial yang 
berorientasi pada perubahan struktural, bukan sekadar perubahan sikap individual 
(Zubaida, 2003: 44). 

Zubaida menegaskan bahwa hukum dan institusi dalam masyarakat Muslim 
merupakan arena praksis sosial tempat nilai keadilan diwujudkan, sehingga dakwah 
yang berorientasi pada perubahan struktural menjadi lebih efektif daripada sekadar 
seruan normatif individual Zubaida (Zubaida, 2003: 44) 

Lebih jauh, rekonstruksi historiografi perempuan Islam juga mendorong 
dakwah Indonesia untuk mengembangkan strategi komunikasi yang lebih dialogis 
dan kontekstual. Sejarah perempuan Muslim yang plural dan dinamis dapat 
menjadi sumber narasi alternatif dalam menghadapi stereotip global tentang Islam 
dan perempuan. Dengan menghadirkan pengalaman historis perempuan Muslim 
Indonesia secara empiris dan kontekstual, dakwah dapat berfungsi sebagai 
medium klarifikasi dan dialog lintas budaya, bukan sekadar sebagai alat pembelaan 
identitas. Dalam hal ini, dakwah Islam berperan tidak hanya sebagai penyampai 
pesan normatif, tetapi juga sebagai produsen pengetahuan sosial yang berkeadilan 
(Said, 1978: 31). 

Rekonstruksi historiografi juga berdampak pada cara dakwah memandang 
peran perempuan dalam transformasi sosial. Perempuan tidak lagi ditempatkan 
semata-mata sebagai objek dakwah atau penerima pesan moral, melainkan sebagai 
mitra strategis dan subjek dakwah itu sendiri. Dalam konteks Indonesia, 
pengakuan terhadap agensi perempuan sejalan dengan realitas sosial di mana 
perempuan aktif dalam organisasi keagamaan, pendidikan, dan gerakan sosial 
Islam. Dakwah yang mengintegrasikan pengalaman dan kepemimpinan 
perempuan berpotensi memperluas jangkauan sosial dakwah sekaligus 



Neneng Athiatul Faiziyah, M. Yusuf Wibisono & Asep Muhyiddin 

 

384 Tadbir: Jurnal Manajemen Dakwah Vol. 10 No. 4 (2025) 367-388 

 

 

 

memperkuat pesan keadilan yang disampaikannya (Sonbol, 2018: 185). 
Sonbol menunjukkan bahwa rekonstruksi historiografi perempuan Islam 

mendorong pergeseran dakwah dari pendekatan yang memosisikan perempuan 
sebagai objek menuju pengakuan perempuan sebagai mitra strategis dan subjek 
transformasi sosial (Sonbol, 2018: 185). 

Pada akhirnya, implikasi terpenting dari rekonstruksi historiografi 
perempuan Islam bagi dakwah Indonesia terletak pada kemampuannya 
membangun pendekatan dakwah yang berkeadilan, kontekstual, dan 
berkelanjutan. Dakwah tidak lagi dipahami sebagai proses indoktrinasi normatif 
yang terpisah dari realitas sejarah, melainkan sebagai praksis sosial yang tumbuh 
dari pengalaman umat dan diarahkan pada kemaslahatan bersama. Dengan 
menjadikan sejarah sebagai sumber refleksi etis dan strategis, dakwah Islam di 
Indonesia dapat memainkan peran yang lebih signifikan dalam merespons 
tantangan ketidakadilan gender sekaligus menjaga relevansinya di tengah 
perubahan sosial yang cepat.  

Sejarah Islam di Indonesia memperlihatkan keterlibatan aktif umat termasuk 
perempuan dalam ruang sosial dan keagamaan. Laffan menegaskan bahwa Islam 
Nusantara berkembang melalui praktik sosial umat, bukan melalui doktrin abstrak 
semata (Laffan, 2003: 112). Azra menunjukkan bahwa dinamika ini membentuk 
corak dakwah Islam Indonesia yang kontekstual dan historis (Azra, 2012: 66). 

Pengakuan terhadap agensi perempuan menuntut pergeseran paradigma 
dakwah dari pendekatan paternalistik menuju model partisipatif. Perempuan tidak 
lagi diposisikan semata sebagai objek binaan dakwah, melainkan sebagai subjek 
moral dan sosial yang berkontribusi aktif dalam transformasi umat (Mahmood, 
2005: 14; Abdullah, 2017: 92). 

PENUTUP  

Penelitian ini menunjukkan bahwa rekonstruksi historiografi perempuan dalam 
masyarakat Islam sebagaimana ditawarkan oleh Amira El Azhary Sonbol memiliki 
arti penting, baik secara epistemologis maupun praksis, bagi pengembangan 
dakwah Islam yang berkeadilan gender. Dengan menantang eksotisme orientalis 
dan pembacaan normatif yang ahistoris, pendekatan Sonbol membuka ruang bagi 
pemahaman baru tentang perempuan Muslim sebagai subjek sejarah yang aktif, 
rasional, dan bermartabat. Perspektif ini tidak hanya memperkaya studi 
historiografi Islam dan kajian gender, tetapi juga memberikan dasar konseptual 
yang kuat bagi dakwah Islam untuk keluar dari pola defensif dan apologetik yang 



Telaah Pemikiran Amira El Azhary Sonbol tentang Rekonstruksi Historiografi Perempuan Muslim  

 

Tadbir: Jurnal Manajemen Dakwah Vol. 10 No. 4 (2025) 367-388 385 

 

 

 
 

 

 

selama ini kerap muncul dalam respons terhadap kritik global tentang 
ketidakadilan gender. 

Hasil kajian ini menegaskan bahwa dakwah Islam memiliki potensi 
epistemologis untuk berfungsi sebagai jalan tengah antara dua kutub ekstrem: 
relativisme budaya yang berisiko membenarkan ketidakadilan atas nama tradisi, 
dan universalisme normatif Barat yang sering mengabaikan konteks sosial-historis 
masyarakat Muslim. Melalui pembacaan sejarah sosial yang kontekstual, dakwah 
Islam dapat mengintegrasikan nilai-nilai universal seperti keadilan, martabat 
manusia, dan kemaslahatan dengan pengalaman konkret umat. Dengan demikian, 
dakwah tidak semata-mata berperan sebagai penyampai norma, tetapi sebagai 
praksis komunikasi etis yang relevan, reflektif, dan transformatif dalam masyarakat 
plural. 

Kajian ini juga memperlihatkan bahwa hukum Islam, ketika dipahami 
sebagai praktik sosial yang hidup dan historis, dapat berfungsi sebagai medium 
dakwah struktural yang efektif. Arsip hukum Islam menunjukkan bahwa 
perempuan memiliki ruang agensi yang nyata dalam mengelola relasi sosial, 
ekonomi, dan keluarga. Pengakuan terhadap agensi perempuan sebagai subjek 
dakwah memperkuat pemahaman dakwah Islam sebagai proses transformasi 
sosial yang inklusif dan dialogis, bukan sekadar mekanisme pengaturan moral dari 
atas ke bawah. Dalam konteks Indonesia, pendekatan ini selaras dengan realitas 
sosial di mana perempuan Muslim aktif berpartisipasi dalam pendidikan, 
organisasi keagamaan, dan gerakan sosial Islam. 

Implikasi dari temuan ini menegaskan pentingnya penguatan dakwah 
berbasis sejarah sosial yang empiris dan kontekstual. Dakwah Islam tidak cukup 
disampaikan melalui retorika verbal, tetapi perlu diintegrasikan dengan penguatan 
institusi sosial-keagamaan agar nilai keadilan gender dapat dialami secara nyata 
oleh umat. Selain itu, strategi dakwah ke depan perlu secara eksplisit menempatkan 
perempuan sebagai mitra strategis dalam transformasi sosial, dengan mengakui 
kepemimpinan, pengalaman, dan otoritas moral mereka. 

Sebagai penutup, penelitian ini merekomendasikan pengembangan kajian 
lanjutan yang lebih empiris, khususnya penelitian historiografi perempuan Islam 
berbasis arsip lokal Indonesia, seperti dokumen pengadilan agama, catatan 
kolonial, dan sumber komunitas keagamaan. Kajian semacam ini tidak hanya akan 
memperkaya khazanah akademik, tetapi juga berpotensi menjadi sumber strategis 
bagi pengembangan dakwah Islam yang lebih kontekstual, berkeadilan, dan 
berkelanjutan di masa depan. 

 



Neneng Athiatul Faiziyah, M. Yusuf Wibisono & Asep Muhyiddin 

 

386 Tadbir: Jurnal Manajemen Dakwah Vol. 10 No. 4 (2025) 367-388 

 

 

 

DAFTAR PUSTAKA  
Abdullah, I. (2017). Konstruksi dan reproduksi kebudayaan. Yogyakarta:  

Pustaka Pelajar. 
Abu-Lughod, L. (2013). Do Muslim women need saving? Cambridge, MA: 

Harvard University Press. 
Ahmed, L. (1992). Women and gender in Islam: Historical roots of a modern  

debate. New Haven, CT: Yale University Press. 
Asad, T. (2003). Formations of the secular: Christianity, Islam, modernity.  

Stanford, CA: Stanford University Press. 
Azra, A. (2012). Islam Indonesia: Intelektual, budaya, dan politik. Bandung:  

Mizan. 
Berger, P. L. (1967). The sacred canopy: Elements of a sociological theory of  

religion. New York, NY: Doubleday. 
Berger, P. L., & Luckmann, T. (1966). The social construction of reality.  

New York, NY: Anchor Books. 
Bourdieu, P. (1991). Language and symbolic power. Cambridge, MA:  

Harvard University Press. 
Casanova, J. (1994). Public religions in the modern world. Chicago, IL:  

University of Chicago Press. 
Eickelman, D. F., & Piscatori, J. (1996). Muslim politics. Princeton, NJ: Princeton  

University Press. 
Giddens, A. (1984). The constitution of society: Outline of the theory of  

structuration. Cambridge: Polity Press. 
Hodgson, M. G. S. (1974). The venture of Islam: Conscience and history in a world  

civilization (Vol. 1). Chicago, IL: University of Chicago Press. 
Hallaq, W. B. (2009). An introduction to Islamic law. Cambridge: Cambridge  

University Press. 
Kuntowijoyo. (2006). Islam sebagai ilmu. Yogyakarta: Tiara Wacana. 
Laffan, M. (2003). Islamic nationhood and colonial Indonesia: The umma  

below the winds. London: RoutledgeCurzon. 
Mahmood, S. (2005). Politics of piety: The Islamic revival and the feminist  

subject. Princeton, NJ: Princeton University Press. 
Mernissi, F. (1991). Women and Islam: An historical and theological inquiry.  

Oxford: Blackwell. 
Mir-Hosseini, Z. (2000). Marriage on trial: Islamic family law in Iran and Morocco.  

London: I.B. Tauris. 
Mohanty, C. T. (2003). Feminism without borders: Decolonizing theory,  



Telaah Pemikiran Amira El Azhary Sonbol tentang Rekonstruksi Historiografi Perempuan Muslim  

 

Tadbir: Jurnal Manajemen Dakwah Vol. 10 No. 4 (2025) 367-388 387 

 

 

 
 

 

 

practicing solidarity. Durham, NC: Duke University Press. 
Nurmila, N. (2011). Women, Islam and everyday life in Indonesia:  

Renegotiating polygamy in Indonesia. London: Routledge. 
Rahman, F. (1982). Islam and modernity: Transformation of an intellectual tradition.  

Chicago, IL: University of Chicago Press. 
Said, E. W. (1978). Orientalism. New York, NY: Pantheon Books. 
Scott, J. W. (1999). Gender and the politics of history (Rev. ed.). New York,  

NY: Columbia University Press. 
Sonbol, A. E. A. (2018). Beyond the exotic: Women’s histories in Islamic  

societies. Syracuse, NY: Syracuse University Press. 
Turner, B. S. (2011). Religion and modern society: Citizenship,  

secularisation and the state. Cambridge: Cambridge University Press. 
Wadud, A. (1999). Qur’an and woman: Rereading the sacred text from a woman’s  

perspective. New York, NY: Oxford University Press. 
Zubaida, S. (2003). Law and power in the Islamic world. London: I.B. Tauris. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Neneng Athiatul Faiziyah, M. Yusuf Wibisono & Asep Muhyiddin 

 

388 Tadbir: Jurnal Manajemen Dakwah Vol. 10 No. 4 (2025) 367-388 

 

 

 

 


