
 

 

Diterima: Juli 2025. Disetujui: Agustus 2025. Dipublikasikan: September 2025. 295 

 

 

 
 

 

 

Tadbir: Jurnal Manajemen Dakwah  

Volume 10, Nomor 3, 2025, 295-312 
DOI: 10.15575/tadbir.v10i3.45183 

Fakultas Dakwah dan Komunikasi, UIN Sunan Gunung Djati Bandung 
https://jurnal.fdk.uinsgd.ac.id/index.php/tadbir 

 

Resiliensi Pesantren di Era Digital: Analisis Sosio-
Religius terhadap Adaptasi Pembentukan Identitas 

Keagamaan Generasi Z 

Al Kahfi1* 
1UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, Indonesia 

*alkafi588@gmail.com  
 

ABSTRAK  
Penelitian ini menganalisis transformasi dan resiliensi pendidikan pesantren di era digital dalam konteks 
pembentukan identitas keagamaan generasi Z. Disrupsi teknologi telah mendorong pesantren untuk 
menyesuaikan diri dengan perubahan cara belajar, pola komunikasi, dan karakter sosial santri yang semakin 
terbuka dan partisipatif. Melalui pendekatan kualitatif berbasis studi pustaka, kajian ini menelaah adaptasi 
sosio-religius pesantren dalam mengintegrasikan nilai-nilai ta’dib (pendidikan adab) dengan pedagogi digital, 
serta dampaknya terhadap konstruksi identitas keagamaan generasi santri masa kini. Hasil penelitian 
menunjukkan bahwa pesantren mampu melakukan transformasi yang bersifat adaptif tanpa meninggalkan 
akar tradisi keislaman. Proses pembelajaran berbasis teknologi, seperti halaqah dan mentoring digital, 
memperluas fungsi pendidikan ruhani dan memperkuat hubungan antara kiai dan santri secara dialogis. 
Dalam konteks identitas, santri generasi Z membentuk pola keberagamaan hibrida yang memadukan nilai 
tradisional dan modernitas digital. Fenomena ini melahirkan generasi Muslim muda yang moderat, reflektif, 
serta mampu menghadirkan spiritualitas Islam dalam ruang digital secara kontekstual dan beradab. Penelitian 
ini menegaskan bahwa resiliensi pesantren bukan hanya terletak pada kemampuannya bertahan, tetapi juga 
dalam kapasitasnya memperbarui diri dan meneguhkan kembali fungsi sosial-religiusnya sebagai pusat 
pembentukan karakter dan spiritualitas Islam yang relevan di era digital. 
Kata Kunci: Pesantren; Transformasi digital; Generasi Z; Identitas keagamaan 

ABSTRACT 

This study analyzes the transformation and resilience of Islamic boarding schools (pesantren) in the digital era, focusing on the 
formation of religious identity among Generation Z. The rapid technological disruption has compelled pesantren to adapt to new 
learning patterns, communication modes, and the evolving social characteristics of digitally native students. Using a qualitative 
approach based on library research, this study examines the socio-religious adaptation of pesantren in integrating the values of 
ta’dib (education of adab and moral refinement) with digital pedagogy, and its implications for shaping the religious identity of 
contemporary santri. The findings reveal that pesantren have demonstrated adaptive transformation without compromising their 
traditional Islamic foundation. Technology-based learning practices, such as digital halaqah and online mentoring, have expanded 
the scope of spiritual education and fostered more dialogical relationships between kyai (religious teachers) and students. In terms 
of identity construction, Generation Z santri develop a hybrid religiosity that synthesizes traditional Islamic values with digital 
modernity. This synthesis produces a new generation of Muslims who are moderate, reflective, and capable of articulating Islamic 
spirituality within digital spaces in a contextual and ethical manner. This study concludes that the resilience of pesantren lies not 
merely in their ability to survive, but in their capacity to renew themselves and reaffirm their socio-religious function as centers for 
moral and spiritual formation relevant to the digital age. 
Keywords: pesantren; digital transformation; Generation Z; religious identity. 

mailto:alkafi588@gmail.com


Al Kahfi 

 

296 Tadbir: Jurnal Manajemen Dakwah Vol. 10 No. 3 (2025) 295-312 

 

 

 

PENDAHULUAN 

Dalam beberapa tahun terakhir, dinamika pendidikan pesantren di Indonesia 
mengalami perubahan signifikan seiring penetrasi teknologi digital ke berbagai 
aspek kehidupan sosial (Sahila et al., 2024). Di banyak wilayah, pola interaksi kiai–
santri, sistem pembelajaran, hingga manajemen kelembagaan mulai beradaptasi 
dengan ekosistem digital. Fenomena ini menandai fase baru perjalanan pesantren, 
dari lembaga tradisional berbasis karisma dan kitab klasik menuju ruang 
pendidikan yang bersentuhan langsung dengan budaya teknologi. Namun, 
perubahan tersebut tidak serta-merta berjalan mulus. Di lapangan, transformasi 
digital seringkali menimbulkan dilema antara menjaga otentisitas nilai-nilai 
pesantren dengan tuntutan modernisasi yang menekankan efisiensi, aksesibilitas, 
dan keterbukaan. 

Kenyataan di lapangan memperlihatkan bahwa sebagian pesantren berhasil 
memanfaatkan teknologi digital sebagai medium penguatan dakwah dan literasi 
keagamaan (Mabrur & Hairul, 2022). Beberapa lembaga mulai mengembangkan 
pembelajaran daring, kanal konten santri, hingga sistem administrasi digital yang 
lebih tertata (Alip & Abdullah, 2023). Namun, di sisi lain, muncul kekhawatiran 
terhadap memudarnya relasi spiritual antara guru dan murid, lunturnya adab 
belajar, serta penetrasi nilai-nilai budaya digital yang berpotensi menggeser 
karakter khas dunia pesantren. Fenomena ini dapat diperdebatkan: apakah 
digitalisasi justru memperluas jangkauan dakwah Islam tradisional, atau justru 
menimbulkan krisis identitas di kalangan santri yang kini hidup dalam dua dunia, 
yakni dunia pesantren yang hierarkis dan dunia digital yang egaliter? 

Beberapa penelitian terdahulu memang telah menyoroti arah modernisasi 
pesantren, terutama terkait inovasi kurikulum dan sistem kelembagaan (Supriyadi, 
2024; Supriyadi, 2024; Afham, 2023). Sementara itu, kajian mengenai digitalisasi 
pesantren cenderung berhenti pada level teknis, seperti penggunaan platform 
daring untuk pembelajaran atau penyebaran konten dakwah (Qomaruddin, 2024). 
Padahal, realitas yang terjadi jauh lebih kompleks, digitalisasi bukan hanya soal 
teknologi, tetapi juga proses sosial dan spiritual yang membentuk cara berpikir, 
beriman, dan berinteraksi santri di ruang digital (Subakti, 2022). Di sinilah celah 
konseptual muncul belum banyak riset yang mengkaji transformasi pesantren dari 
sisi resiliensi sosial dan religius dalam menghadapi tantangan era digital, terutama 
terkait pembentukan identitas keagamaan generasi Z. 

Penelitian ini berangkat dari pandangan bahwa pesantren bukan sekadar 
lembaga pendidikan, melainkan ekosistem nilai dan spiritualitas yang hidup di 
tengah masyarakat. Ketika generasi Z masuk ke dalamnya, terjadi proses negosiasi 



Resiliensi Pesantren di Era Digital: Analisis Sosio-Religius terhadap Adaptasi Pembentukan Identitas Keagamaan  

 

Tadbir: Jurnal Manajemen Dakwah Vol. 10 No. 3 (2025) 295-312 297 

 

 

 
 

 

 

identitas antara tradisi keilmuan klasik dan logika budaya digital. Generasi ini 
tumbuh dengan nilai kebebasan, partisipasi, dan keterbukaan, namun juga 
menunjukkan kerinduan akan makna dan spiritualitas yang mendalam. Pertemuan 
dua arus ini tradisi pesantren dan budaya digital melahirkan dialektika yang 
menarik, bagaimana lembaga pendidikan Islam tradisional mempertahankan 
otoritasnya sambil beradaptasi dengan dunia yang semakin cair dan algoritmis. 

Kebaruan penelitian ini terletak pada pendekatan analisis sosio-religius 
terhadap transformasi dan resiliensi pesantren. Studi ini tidak berhenti pada 
deskripsi perubahan teknologi, tetapi menggali bagaimana nilai, otoritas, dan 
identitas keagamaan dibentuk ulang melalui proses adaptasi di era digital. Dengan 
memperkenalkan konsep identitas keagamaan hibrida, penelitian ini menyoroti 
bagaimana santri generasi Z memadukan spiritualitas pesantren dengan ekspresi 
keislaman di ruang digital. Konsep ini menjadi tawaran baru dalam studi 
pendidikan Islam kontemporer yang menekankan pentingnya keseimbangan 
antara tradisi, teknologi, dan kesadaran spiritual. 

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis secara mendalam transformasi 
dan resiliensi pendidikan pesantren di era digital, dengan fokus pada tiga dimensi 
utama: pertama, bagaimana pesantren beradaptasi melalui inovasi kurikulum, 
manajemen, dan budaya belajar; kedua, bagaimana pesantren mempertahankan 
resiliensi sosial dan spiritual di tengah tantangan digitalisasi; dan ketiga, bagaimana 
proses interaksi sosio-religius di pesantren membentuk identitas keagamaan 
generasi Z. Melalui analisis tersebut, penelitian ini diharapkan dapat memberikan 
pemahaman baru mengenai arah pendidikan Islam yang tidak hanya bertahan di 
tengah perubahan, tetapi juga menjadi sumber ketangguhan spiritual dan moral 
bagi generasi muda di era digital. 

LANDASAN TEORITIS 

Pesantren merupakan lembaga pendidikan Islam tradisional yang memiliki 
karakter khas dalam sistem pendidikan, relasi sosial, dan pembentukan identitas 
keagamaan. Menurut Zamakhsyari Dhofier (2011), pesantren adalah institusi 
pendidikan Islam yang ditandai oleh lima elemen utama, yaitu kiai, santri, pondok, 
masjid, dan pengajaran kitab kuning. Fungsi pesantren tidak hanya sebagai pusat 
transmisi ilmu-ilmu keislaman, tetapi juga sebagai ruang internalisasi nilai moral 
dan spiritual melalui praktik kehidupan sehari-hari. Azyumardi Azra (2012) 
menegaskan bahwa pesantren berperan penting dalam membentuk tradisi 
keilmuan Islam Nusantara yang menekankan moderasi, toleransi, dan 
keseimbangan antara dimensi ritual dan sosial. Dengan demikian, pesantren dapat 



Al Kahfi 

 

298 Tadbir: Jurnal Manajemen Dakwah Vol. 10 No. 3 (2025) 295-312 

 

 

 

dipahami sebagai institusi sosio-religius yang menjalankan fungsi pendidikan, 
dakwah, dan pembentukan karakter keagamaan secara simultan. 

Konsep pendidikan dalam pesantren secara fundamental berlandaskan pada 
ta’dib. Syed Muhammad Naquib al-Attas (1993) mendefinisikan ta’dib sebagai 
proses penanaman adab, yaitu pengenalan dan pengakuan terhadap tempat yang 
tepat bagi segala sesuatu dalam tatanan wujud, termasuk Tuhan, manusia, dan 
ilmu. Menurut Al-Attas (1980), krisis pendidikan Islam modern berakar pada 
hilangnya adab, bukan sekadar kekurangan pengetahuan. Oleh karena itu, 
pendidikan Islam sejati harus diarahkan pada pembentukan manusia beradab 
(insān ādib), bukan hanya manusia terdidik secara intelektual. Dalam konteks 
pesantren, nilai ta’dib diwujudkan melalui keteladanan kiai, etika belajar santri, 
disiplin hidup kolektif, serta penghormatan terhadap sanad keilmuan dan otoritas 
moral guru (Zuhri, 2022). 

Perkembangan teknologi digital membawa perubahan mendasar dalam 
dunia pendidikan, termasuk pendidikan Islam. Menurut Marc Prensky (2001), 
generasi yang lahir dan tumbuh dalam lingkungan teknologi digital disebut sebagai 
digital natives, yakni individu yang memiliki pola pikir, cara belajar, dan gaya 
komunikasi yang sangat dipengaruhi oleh teknologi. Selanjutnya, Selwyn (2016) 
menjelaskan bahwa pedagogi digital menekankan pembelajaran yang bersifat 
partisipatif, interaktif, dan berbasis teknologi informasi, di mana peserta didik 
tidak lagi menjadi objek pasif, tetapi subjek aktif dalam konstruksi pengetahuan. 
Dalam konteks pesantren, pedagogi digital menciptakan tantangan epistemologis 
karena berpotensi menggeser model transmisi ilmu yang sebelumnya berbasis 
talaqqi dan otoritas keilmuan tradisional (Mabrur & Hairul, 2022). 

Adaptasi pesantren terhadap pedagogi digital dapat dipahami melalui 
konsep resiliensi lembaga keagamaan. Anthony Giddens (1991) menjelaskan 
bahwa modernitas mendorong institusi sosial untuk melakukan refleksivitas, yakni 
kemampuan menata ulang praktik sosialnya secara sadar sebagai respons terhadap 
perubahan struktural. Dalam kerangka ini, resiliensi bukan sekadar bertahan, tetapi 
kemampuan untuk beradaptasi dan bertransformasi tanpa kehilangan identitas 
dasarnya. Rahman (2025) menyebutkan bahwa pesantren yang resilien adalah 
pesantren yang mampu mengintegrasikan inovasi teknologi dengan nilai-nilai 
Islam, sehingga teknologi berfungsi sebagai instrumen penguatan pendidikan dan 
dakwah, bukan sebagai ancaman terhadap otoritas keagamaan. 

Integrasi ta’dib dan pedagogi digital memiliki implikasi langsung terhadap 
pembentukan identitas keagamaan santri. Menurut teori identitas sosial yang 
dikemukakan oleh Henri Tajfel dan John Turner (1986), identitas individu 



Resiliensi Pesantren di Era Digital: Analisis Sosio-Religius terhadap Adaptasi Pembentukan Identitas Keagamaan  

 

Tadbir: Jurnal Manajemen Dakwah Vol. 10 No. 3 (2025) 295-312 299 

 

 

 
 

 

 

terbentuk melalui proses kategorisasi sosial, identifikasi, dan internalisasi nilai 
kelompok. Dalam konteks santri generasi Z, identitas keagamaan dibentuk melalui 
interaksi antara budaya pesantren dan budaya digital global. Hopid et al. (2023) 
menunjukkan bahwa generasi Z Muslim memiliki tingkat religiositas yang relatif 
tinggi, namun bersifat reflektif dan kontekstual akibat paparan wacana keagamaan 
yang beragam di ruang digital. Kondisi ini mendorong terbentuknya identitas 
keagamaan hibrida, yakni perpaduan antara kesalehan tradisional dan ekspresi 
keislaman modern berbasis media digital. 

Pesantren berperan strategis dalam mengarahkan konstruksi identitas 
tersebut agar tetap berada dalam bingkai moderasi dan adab. Campbell (2013) 
menjelaskan bahwa praktik keagamaan di ruang digital (digital religion) bukan 
sekadar perpanjangan ritual offline, tetapi arena baru pembentukan makna religius 
dan otoritas keagamaan. Oleh karena itu, pesantren yang mengintegrasikan nilai 
ta’dib dalam pedagogi digital mampu membentuk etika bermedia santri, seperti 
tanggung jawab moral, tabayyun, dan kesadaran spiritual dalam penggunaan 
teknologi (Qomaruddin, 2024). Melalui pendekatan ini, pesantren tidak hanya 
membentuk santri yang cakap secara digital, tetapi juga beradab dan matang secara 
spiritual. 

Dengan demikian, secara teoritik dapat disimpulkan bahwa adaptasi sosio-
religius pesantren merupakan proses dialektis antara tradisi ta’dib dan pedagogi 
digital modern. Integrasi kedua unsur tersebut berperan penting dalam konstruksi 
identitas keagamaan santri generasi Z yang moderat, reflektif, dan kontekstual. 
Pesantren, dalam perspektif ini, tampil sebagai institusi pendidikan Islam yang 
resilien dan transformatif, mampu menjaga kesinambungan nilai-nilai klasik 
sekaligus merespons tantangan era digital secara etis dan berkeadaban. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Gambaran Umum Konteks Pesantren di Era Digital 

Dalam dua dekade terakhir, pondok pesantren sebagai lembaga pendidikan Islam 
tertua di Indonesia tengah menghadapi babak baru transformasi sosial akibat 
penetrasi teknologi digital yang masif (Gazali, 2018). Jika sebelumnya pesantren 
dikenal dengan karakter khasnya yang tradisional, berorientasi pada penguasaan 
kitab kuning dan sistem pengajaran berjenjang antara kiai dan santri, kini 
lanskapnya mulai berubah secara signifikan (Ridwan, 2022). Perkembangan 
teknologi informasi, terutama internet dan media sosial, telah memengaruhi 
hampir seluruh aspek kehidupan pesantren mulai dari sistem pembelajaran, gaya 



Al Kahfi 

 

300 Tadbir: Jurnal Manajemen Dakwah Vol. 10 No. 3 (2025) 295-312 

 

 

 

komunikasi, hingga pola interaksi sosial keagamaan (Mamnunah, 2023). 
Fenomena ini menandai apa yang disebut sebagai "disrupsi kultural pesantren", yakni 
proses pergeseran nilai dan praktik sosial keagamaan akibat masuknya budaya 
digital yang menuntut kecepatan, keterbukaan, dan konektivitas tanpa batas. 

Di banyak pesantren, terutama yang berada di wilayah perkotaan, digitalisasi 
kini menjadi bagian tak terpisahkan dari aktivitas pendidikan dan dakwah (Haris, 
2023). Santri tidak hanya belajar melalui kitab dan talaqqi, tetapi juga mengakses 
kajian melalui YouTube, e-learning, dan media sosial seperti TikTok atau 
Instagram (Solihin, 2025). Beberapa pesantren bahkan telah mengembangkan 
platform pembelajaran digital internal dan kanal dakwah kreatif untuk menjangkau 
masyarakat luas, seperti yang dilakukan Pondok Modern Darussalam Gontor dan 
Pesantren Tebuireng (Hakim, 2022). Perubahan ini menunjukkan adanya upaya 
adaptasi kelembagaan terhadap kebutuhan zaman, di mana pesantren tidak lagi 
diposisikan sebagai institusi yang terisolasi, melainkan sebagai pusat pendidikan 
yang berinteraksi dengan ekosistem digital global. Namun, menurut hasanatul 
jannah, adaptasi ini juga membawa konsekuensi munculnya dilema antara 
mempertahankan otoritas tradisional dan membuka ruang partisipasi digital yang 
lebih egaliter bagi santri (Jannah, 2019). 

Di sisi lain, perubahan besar dalam kultur belajar dan komunikasi juga 
menjadi keniscayaan. Santri generasi sekarang tumbuh dalam lingkungan digital 
yang membentuk cara berpikir dan belajar yang berbeda dibandingkan generasi 
sebelumnya (Nurdin, 2019). Mereka terbiasa dengan informasi cepat, visual, dan 
interaktif sesuatu yang oleh Prensky (2001) disebut sebagai digital natives (Kahfi, 
2025a). Pola komunikasi santri kini lebih horizontal dan terbuka, relasi antara guru 
dan murid tidak lagi sepenuhnya bersifat hierarkis, melainkan mulai menampilkan 
dinamika dialogis. Dalam konteks ini, ruang digital menjadi arena baru bagi santri 
untuk mengekspresikan pemikiran keagamaan, berdakwah, bahkan membangun 
identitas religius mereka sendiri di tengah arus informasi yang heterogen. 

Generasi Z sebagai kelompok utama penghuni pesantren saat ini memiliki 
karakteristik yang unik dalam konteks pendidikan Islam (Kurniawan, 2023). 
Mereka lahir antara tahun 1997–2012, tumbuh dengan akses internet sejak dini, 
dan memiliki orientasi nilai yang lebih individualistik, rasional, namun tetap 
mencari makna spiritual yang autentik. Menurut survei, sebagian besar generasi Z 
muslim menunjukkan tingkat religiositas yang tinggi, tetapi juga mengalami 
ambiguitas nilai akibat paparan informasi global yang kontradiktif (PPIM UIN, 
2022). Mereka menghargai spiritualitas, namun tidak selalu merasa terikat pada 
otoritas keagamaan tradisional. Dalam konteks pesantren, kondisi ini menciptakan 



Resiliensi Pesantren di Era Digital: Analisis Sosio-Religius terhadap Adaptasi Pembentukan Identitas Keagamaan  

 

Tadbir: Jurnal Manajemen Dakwah Vol. 10 No. 3 (2025) 295-312 301 

 

 

 
 

 

 

tantangan baru, bagaimana lembaga pendidikan Islam dapat membentuk 
kepribadian santri yang religius, kritis, dan kontekstual tanpa kehilangan akar 
tradisi keilmuan klasiknya (Hopid et al., 2023). 

Tantangan terbesarnya adalah menjaga keseimbangan antara nilai dan 
teknologi, antara adab dan akses informasi. Di tengah derasnya arus digital, 
pesantren menghadapi risiko komodifikasi ilmu dan dangkalnya pemahaman 
agama akibat dominasi konten instan dan algoritma media sosial (F. Hakim & 
Dahri, 2025). Sementara itu, budaya ngaji dan riyadhah yang menekankan 
kedalaman makna sering kali tidak sejalan dengan ritme cepat dunia digital (Zuhri, 
2022). Sebagaimana dikemukakan oleh Azyumardi Azra (2020), pesantren di era 
digital dihadapkan pada tugas ganda, mempertahankan otentisitas tradisi Islam 
nusantara sekaligus mengembangkan literasi digital keagamaan agar santri mampu 
menjadi subjek aktif dalam dunia maya, bukan sekadar konsumen informasi 
(Kesuma, 2017). Dengan demikian, gambaran umum ini menunjukkan bahwa 
transformasi pesantren di era digital bukan sekadar adaptasi teknologis, melainkan 
juga transformasi kultural dan epistemologis. Pesantren dituntut untuk 
membangun resiliensi nilai di tengah perubahan cepat yang memengaruhi cara 
berpikir, belajar, dan beragama generasi Z. Oleh karena itu, memahami dinamika 
ini menjadi penting tidak hanya untuk membaca arah masa depan pesantren, tetapi 
juga untuk menafsirkan ulang peran lembaga keagamaan dalam membentuk 
identitas keislaman yang relevan dengan tantangan zaman. 

Bentuk-bentuk Transformasi Pendidikan Pesantren 

Transformasi pendidikan pesantren di era digital menunjukkan perubahan yang 
tidak hanya bersifat teknologis, tetapi juga menyentuh aspek epistemologis, 
kultural, dan struktural dalam sistem pendidikan Islam tradisional (Sunardi, 2025). 
Pesantren kini berada di titik temu antara warisan keilmuan klasik dan tuntutan 
modernitas digital yang memaksa lembaga ini untuk menyesuaikan diri tanpa 
kehilangan jati diri (Takdir, 2018). Proses transformasi tersebut dapat diamati dari 
tiga dimensi utama, kurikulum dan metode pembelajaran, pola kepemimpinan dan 
manajemen kelembagaan, serta nilai dan budaya pesantren yang terus beradaptasi 
terhadap dinamika generasi baru. 

Pertama, transformasi kurikulum dan metode pembelajaran menjadi salah 
satu wujud paling nyata dari perubahan di pesantren (Ashori, 2020; Takdir, 2018). 
Jika sebelumnya fokus utama pembelajaran berkutat pada penguasaan kitab 
kuning dan hafalan teks klasik, kini mulai muncul integrasi antara ilmu agama 
dengan literasi digital dan keterampilan abad ke-21. Beberapa pesantren telah 



Al Kahfi 

 

302 Tadbir: Jurnal Manajemen Dakwah Vol. 10 No. 3 (2025) 295-312 

 

 

 

mengembangkan project-based learning dalam konteks dakwah digital, di mana santri 
tidak hanya dituntut memahami teks keagamaan, tetapi juga mampu 
mentransformasikan nilai-nilai Islam ke dalam bentuk konten edukatif melalui 
video, podcast, maupun media sosial (Imamah, 2025). Pesantren seperti Al-
Muhajirin Purwakarta dan Daarut Tauhiid Bandung, misalnya, telah menginisiasi 
program literasi media dan produksi konten dakwah kreatif sebagai bagian dari 
kurikulum nonformal mereka (Nadiah et al., 2025). Inovasi ini menjadi bukti 
bahwa pesantren kini tidak hanya menjadi lembaga pendidikan tradisional, 
melainkan juga laboratorium sosial keagamaan yang adaptif terhadap teknologi. 

Selain itu, inovasi pembelajaran kitab kuning melalui platform daring juga 
semakin berkembang (Hermina & Huda, 2022). Beberapa pesantren mulai 
menggunakan aplikasi Google Classroom, Zoom, hingga kanal YouTube sebagai 
sarana ngaji jarak jauh, terutama sejak pandemi COVID-19. Pola ini menunjukkan 
terjadinya pergeseran epistemologis dari transmisi ilmu berbasis oral ke 
pembelajaran berbasis digital yang menuntut kemandirian dan partisipasi aktif 
santri. Dalam pandangan Zamroni (2021), perubahan ini merupakan bentuk 
blended tradition, yakni sintesis antara tradisi talaqqi dengan model pembelajaran 
modern yang memanfaatkan teknologi sebagai media penyampai nilai (Rosyidi, 
2024). 

Kedua, transformasi juga terjadi pada aspek manajemen dan kepemimpinan 
kiai. Peran kiai yang sebelumnya identik dengan figur karismatik dan otoritas 
tunggal kini mengalami redefinisi seiring dengan tuntutan transparansi dan 
partisipasi digital (Kamaludin, 2023). Pola komunikasi antara kiai dan santri mulai 
bergeser dari yang bersifat satu arah menjadi lebih interaktif dan terbuka melalui 
media sosial, grup pesan daring, dan kanal komunikasi digital lainnya. Kiai masa 
kini bukan hanya guru spiritual, tetapi juga manajer pengetahuan dan pemimpin 
transformatif yang mampu mengelola perubahan. Sistem administrasi dan 
dokumentasi pesantren pun beralih dari format manual ke digital, termasuk dalam 
pengelolaan data santri, kurikulum, hingga laporan kegiatan. Hal ini menunjukkan 
pergeseran model kepemimpinan dari charismatic leadership menuju transformational 
leadership (Qori, 2023), di mana kiai tidak hanya mengandalkan kharisma personal, 
tetapi juga kemampuan visioner dalam memimpin adaptasi pesantren terhadap era 
digital. 

Ketiga, transformasi nilai dan budaya pesantren menjadi aspek paling 
kompleks karena menyangkut dimensi etika, spiritualitas, dan habitus sosial. 
Kehidupan pesantren yang dulunya sangat terikat pada tradisi asrama kini mulai 
berbaur dengan budaya kolaboratif digital (Triyono et al., 2023). Santri 



Resiliensi Pesantren di Era Digital: Analisis Sosio-Religius terhadap Adaptasi Pembentukan Identitas Keagamaan  

 

Tadbir: Jurnal Manajemen Dakwah Vol. 10 No. 3 (2025) 295-312 303 

 

 

 
 

 

 

menggunakan gawai tidak sekadar untuk hiburan, tetapi juga sebagai sarana 
belajar, berdakwah, dan berkarya. Fenomena santri konten kreator yang 
memproduksi dakwah ringan di TikTok, YouTube, dan Instagram menunjukkan 
bahwa ruang digital telah menjadi arena baru dakwah santri modern (Kahfi & 
Qonitah, 2025). Namun demikian, fenomena ini juga menimbulkan perdebatan 
tentang batas antara dakwah dan eksposur diri, antara niat ibadah dan pencarian 
popularitas. Sebagaimana diungkapkan oleh Nurkholis munculnya digital santri 
influencer merefleksikan bentuk baru ekspresi religiusitas yang tidak lagi hanya 
bersandar pada otoritas keilmuan, tetapi juga pada kemampuan mengelola citra 
digital secara etis dan kreatif (Aida et al., 2024).  

Transformasi nilai ini juga mencakup rekontekstualisasi adab dan 
kemandirian dalam menghadapi era keterbukaan informasi. Pesantren tetap 
mempertahankan nilai-nilai klasik seperti tawadhu’, ikhlas, dan ukhuwah, namun 
dengan cara yang lebih kontekstual. Kemandirian santri kini tidak hanya diukur 
dari kemampuan bertahan hidup di lingkungan pesantren, tetapi juga dari 
kecakapan mereka mengelola teknologi secara produktif dan bertanggung jawab. 
Dalam konteks ini, pesantren memainkan peran penting sebagai penjaga moral 
digital tempat di mana etika bermedia, kesadaran spiritual, dan literasi informasi 
dipadukan dalam satu sistem pembinaan karakter yang khas. Dengan begitu 
bentuk-bentuk transformasi yang terjadi di pesantren menunjukkan adanya proses 
evolusi yang tidak merusak akar tradisi, tetapi justru memperkuat daya lentingnya 
(resiliensi). Pesantren membuktikan bahwa lembaga keagamaan yang lahir dari 
basis tradisi lokal mampu beradaptasi dengan modernitas tanpa kehilangan 
spiritualitasnya (Satria, 2019). Transformasi ini bukan hanya respons terhadap 
teknologi, tetapi juga wujud pembaruan epistemologi pendidikan Islam yang 
relevan dengan kebutuhan generasi Z  yang hidup di tengah ketegangan antara 
dunia digital yang cair dan nilai-nilai keislaman yang kokoh. 

Resiliensi pesantren di era digital menunjukkan kemampuan luar biasa 
lembaga ini dalam menjaga keberlanjutan nilai, sistem, dan spiritualitas di tengah 
tekanan modernisasi teknologi yang masif. Meskipun menghadapi derasnya arus 
perubahan dan tantangan disrupsi digital, pesantren tetap mampu menunjukkan 
ketahanan (resilience) baik secara kelembagaan, sosio-kultural, maupun spiritual 
(Rahman, 2025). Ketahanan ini tidak muncul secara spontan, melainkan melalui 
proses adaptasi yang panjang dan berlapis, di mana pesantren menegosiasikan 
ulang relasi antara tradisi dan modernitas dengan tetap menjadikan nilai-nilai Islam 
sebagai fondasi utama. 

Pada tataran kelembagaan, resiliensi pesantren tampak dari kemampuannya 



Al Kahfi 

 

304 Tadbir: Jurnal Manajemen Dakwah Vol. 10 No. 3 (2025) 295-312 

 

 

 

mempertahankan sistem nilai dan disiplin klasik sambil melakukan inovasi pada 
aspek manajerial dan teknologis. Pesantren masih menjaga sistem ngaji bandongan, 
sorogan, dan halaqah sebagai basis keilmuan Islam tradisional, namun kini mulai 
melengkapi metode tersebut dengan teknologi digital seperti aplikasi e-learning 
dan platform streaming kajian daring (Subahri & Said, 2025). Strategi ini 
menunjukkan adanya mekanisme adaptasi tanpa kehilangan ruh keilmuan Islam, di 
mana teknologi hanya dijadikan alat bantu, bukan pengganti relasi guru–murid 
(kiai–santri) yang bersifat spiritual dan karismatik. Dalam penelitian Muttaqin 
(2023), disebutkan bahwa pesantren yang mampu bertahan di era digital justru 
adalah pesantren yang tidak menolak teknologi secara total, tetapi 
mengintegrasikannya secara selektif sesuai dengan nilai dan kebutuhan pendidikan 
Islam. 

Selain itu, kolaborasi kelembagaan menjadi bentuk lain dari resiliensi 
pesantren. Banyak pesantren mulai menjalin kerja sama dengan perguruan tinggi, 
lembaga riset, perusahaan fintech syariah, dan media dakwah digital. Kolaborasi 
ini tidak hanya memperluas jangkauan pesantren, tetapi juga memperkuat 
kapasitas manajerial dalam bidang keuangan, teknologi, dan inovasi kurikulum. 
Pesantren Tebuireng, misalnya, bekerja sama dengan startup pendidikan Islam 
dalam mengembangkan aplikasi pembelajaran berbasis nilai pesantren, sementara 
Pesantren Al-Azhar Asy-Syarif Jakarta bermitra dengan lembaga fintech syariah 
untuk mendukung transparansi keuangan santri. Kolaborasi ini mencerminkan 
kesadaran baru bahwa ketahanan pesantren tidak dapat dibangun secara tertutup, 
tetapi harus melalui sinergi dengan ekosistem sosial-ekonomi dan pendidikan yang 
lebih luas. 

Dari sisi sosio-kultural, resiliensi pesantren diuji oleh penetrasi budaya pop 
digital yang membawa nilai-nilai individualisme, hedonisme, dan instanisme yang 
berpotensi bertentangan dengan karakter moral pesantren (Erihadiana, 2025). 
Namun, banyak pesantren berhasil mengubah tantangan ini menjadi peluang 
dakwah kultural. Budaya tabarrukan, ukhuwah santriyyah, dan ta’dib yang selama ini 
menjadi ciri khas pesantren, kini dihidupkan kembali dalam ruang digital melalui 
komunitas daring santri. Mereka membentuk forum belajar, grup kajian, dan kanal 
dakwah kolaboratif yang menjadi media baru penyebaran nilai religius. Fenomena 
ini menunjukkan bahwa santri tidak hanya berperan sebagai pelajar agama, tetapi 
juga sebagai agen moderasi dan moral digital yang menghadirkan nilai-nilai Islam 
moderat dalam ekosistem media sosial. Dengan memanfaatkan media digital 
secara produktif, santri menjadi penjaga etika ruang maya mendorong literasi 
moral dan menghadirkan wajah Islam yang damai dan kontekstual bagi generasi 



Resiliensi Pesantren di Era Digital: Analisis Sosio-Religius terhadap Adaptasi Pembentukan Identitas Keagamaan  

 

Tadbir: Jurnal Manajemen Dakwah Vol. 10 No. 3 (2025) 295-312 305 

 

 

 
 

 

 

muda. 
Resiliensi spiritualitas santri menjadi kunci utama ketahanan pesantren di 

era digital. Tantangan terbesar bagi generasi santri masa kini bukan hanya 
kemudahan akses informasi, tetapi juga distraksi yang ditimbulkan oleh dunia 
digital. Pesantren menanggapi hal ini dengan memperkuat tradisi mujahadah, dzikir, 
dan riyadhah sebagai fondasi pengendalian diri (Kusumaningrum et al., 2025). 
Beberapa pesantren bahkan mulai memperkenalkan praktik digital fasting atau puasa 
digital, yaitu pembatasan penggunaan gawai selama periode tertentu sebagai bagian 
dari latihan spiritual dan kontrol diri. Pendekatan ini tidak dimaksudkan untuk 
menolak teknologi, tetapi untuk menanamkan kesadaran etis dalam 
penggunaannya. 

Nilai-nilai ikhlas, adab, dan amanah juga terus ditekankan sebagai etika 
bermedia bagi para santri. Pesantren menanamkan pemahaman bahwa teknologi 
harus digunakan sebagai sarana ibadah dan khidmah, bukan sekadar hiburan atau 
pencarian popularitas. Dalam konteks ini, spiritualitas pesantren berperan sebagai 
benteng moral yang menjaga keseimbangan antara dunia digital dan dunia batin 
(Qomaruddin, 2024). Resiliensi spiritual pesantren adalah bentuk perlawanan 
sunyi terhadap dehumanisasi teknologi, karena di sanalah nilai adab dan kesadaran 
transendental tetap dijaga di tengah arus digitalisasi.” Resiliensi pesantren di era 
digital tidak hanya berarti kemampuan bertahan secara struktural, tetapi juga 
mencakup daya lenting nilai dan spiritualitas yang menjadi inti dari identitas 
pesantren. Ia bukan sekadar lembaga pendidikan yang adaptif, tetapi juga 
komunitas moral yang berperan menjaga keseimbangan antara kemajuan teknologi 
dan kematangan rohani manusia. Pesantren menjadi bukti hidup bahwa tradisi dan 
modernitas tidak selalu harus bertentangan—keduanya dapat berjalan 
berdampingan dalam satu visi: membentuk generasi muslim yang cerdas digital, 
beradab, dan berjiwa spiritual. 

Adaptasi Pesantren terhadap Pembentukan Identitas Keagamaan Generasi 
Z 

Transformasi digital telah menimbulkan dampak signifikan terhadap cara 
pesantren membentuk identitas keagamaan generasi Z. Sebagai generasi yang lahir 
di tengah banjir informasi dan konektivitas tanpa batas, santri generasi ini 
menghadapi dilema ganda antara menjaga kemurnian nilai-nilai keislaman dan 
menyesuaikan diri dengan dinamika kehidupan digital. Di titik ini, pesantren 
memainkan peran kunci dalam melakukan proses adaptasi pedagogis, spiritual, 



Al Kahfi 

 

306 Tadbir: Jurnal Manajemen Dakwah Vol. 10 No. 3 (2025) 295-312 

 

 

 

dan sosial yang mampu menjembatani dua dunia: dunia tradisi religius dan dunia 
modern berbasis teknologi. 

Salah satu bentuk adaptasi penting yang muncul adalah integrasi antara 
konsep ta’dib yakni pendidikan berbasis adab, moralitas, dan spiritualitas dengan 
pendekatan pedagogi digital yang menekankan kreativitas, partisipasi, dan akses 
informasi terbuka. Jika dalam tradisi klasik proses pendidikan di pesantren 
berpusat pada majelis taklim, halaqah kitab kuning, dan keteladanan langsung dari 
kiai, maka kini ruang-ruang digital turut menjadi medium pengajaran dan 
pembinaan (Ali & Siregar, 2024). Platform seperti YouTube, Telegram, atau 
aplikasi pembelajaran daring digunakan untuk memperluas jangkauan dakwah dan 
pengajaran, tanpa menghilangkan unsur keintiman ruhani antara guru dan murid. 
Dalam konteks ini, digitalisasi bukan pengganti nilai-nilai pesantren, melainkan 
sarana baru untuk memperkuat internalisasi nilai-nilai ta’dib dalam bentuk yang 
lebih kontekstual. 

Selain itu, praktik mentoring dan halaqah digital menjadi fenomena menarik 
dalam proses pembentukan karakter santri (Ali & Siregar, 2024). Melalui forum 
daring, para santri mendapatkan bimbingan spiritual, nasihat keilmuan, hingga 
pendampingan psikologis secara berkelanjutan dari para asatidz maupun alumni 
pesantren. Model pembinaan seperti ini memperlihatkan wajah baru dari relasi 
keilmuan pesantren yang lebih fleksibel dan inklusif. Santri tidak lagi terbatas pada 
interaksi di asrama, melainkan terhubung dalam jejaring global yang tetap 
bernuansa religius. Dengan demikian, pesantren bertransformasi menjadi 
ekosistem pendidikan yang memadukan teknologi dan spiritualitas, serta 
menumbuhkan kesadaran bahwa keberkahan ilmu dapat hadir di mana pun selama 
niatnya tetap terjaga. 

Dalam konteks ruang digital, muncul pula fenomena negosiasi identitas 
keagamaan (Tajfel, H., & Turner, 1986). Santri generasi Z kini menjadi bagian dari 
masyarakat digital yang aktif memproduksi konten, mengekspresikan nilai-nilai 
keislaman melalui simbol, narasi, dan gaya komunikasi khas anak muda. Mereka 
mengunggah refleksi keagamaan di media sosial, membagikan potongan ceramah, 
atau bahkan menulis jurnal spiritual di platform publik. Representasi keislaman ini 
sering kali menjadi bentuk afirmasi identitas mereka sebagai santri modern religius 
tetapi tetap terbuka terhadap kemajuan zaman. 

Namun, dinamika ini tidak lepas dari ketegangan identitas. Santri modern 
kerap mengalami apa yang disebut sebagai “identitas ganda” di satu sisi mereka 
hidup dalam kultur disiplin, tradisional, dan penuh adab pesantren, tetapi di sisi 
lain mereka berinteraksi dalam ruang digital yang cair, kompetitif, dan liberal dalam 



Resiliensi Pesantren di Era Digital: Analisis Sosio-Religius terhadap Adaptasi Pembentukan Identitas Keagamaan  

 

Tadbir: Jurnal Manajemen Dakwah Vol. 10 No. 3 (2025) 295-312 307 

 

 

 
 

 

 

wacana. Perpaduan ini melahirkan bentuk identitas keagamaan hibrida, di mana 
kesalehan tidak hanya diukur dari ritual formal, melainkan juga dari bagaimana 
seseorang berperilaku, berkomunikasi, dan berkontribusi secara etis di ruang 
digital. 

Pesantren di sini memainkan peran strategis dalam mengarahkan proses 
negosiasi identitas tersebut agar tetap berada dalam bingkai moderasi dan refleksi 
diri. Melalui pengajaran tasawuf, fikih sosial, dan diskursus keislaman 
kontemporer, pesantren membantu santri memahami bahwa keislaman tidak 
boleh ekstrem ke kanan maupun ke kiri, melainkan harus kontekstual dan rasional. 
Santri dibentuk menjadi pribadi yang tidak hanya hafal teks, tetapi juga peka 
terhadap konteks. Kesadaran ini memperkuat munculnya generasi Muslim yang 
moderat, kritis, dan reflektif, karakter yang sangat dibutuhkan di tengah 
meningkatnya polarisasi keagamaan di media sosial (Kahfi, 2025b; Kahfi & 
Ardiansyah, 2025). 

Akhirnya, konstruksi identitas keagamaan hibrida di pesantren menjadi titik 
temu antara nilai tradisional dan nilai modernitas digital. Melalui proses ini, santri 
mampu melakukan sintesis: menggabungkan kedalaman spiritual dengan literasi 
digital, serta menghidupkan kembali ajaran klasik dalam bentuk baru yang lebih 
relevan bagi masyarakat global. Identitas keislaman yang terbentuk bukanlah 
identitas eksklusif yang menolak perubahan, melainkan identitas spiritual yang 
berakar pada tradisi tetapi berorientasi pada masa depan. Dengan demikian, santri 
berpotensi menjadi model Muslim digital moderat generasi yang mampu 
menampilkan wajah Islam yang damai, rasional, dan berperan aktif dalam ruang 
publik global tanpa kehilangan keotentikan pesantren. 

Analisis Sosio-Religius terhadap Transformasi dan Resiliensi 

Transformasi kehidupan pesantren di era digital tidak hanya menyentuh aspek 
struktural dan teknologi, tetapi juga dimensi sosial dan spiritual yang menjadi inti 
keberadaan pesantren itu sendiri. Melalui pendekatan sosio-religius, kita dapat 
melihat bagaimana pesantren dan para santri beradaptasi, bertahan, serta 
menegosiasikan identitas mereka di tengah perubahan zaman tanpa kehilangan 
nilai-nilai dasar keislaman. 

Dimensi Sosiologis. Pesantren, sebagai lembaga pendidikan Islam tertua di 
Indonesia, memiliki struktur sosial yang khas dan hierarkis dengan kiai sebagai 
pusat otoritas spiritual dan sosial. Namun, munculnya generasi digital membawa 
perubahan dalam dinamika hubungan ini. Generasi santri masa kini lebih terbuka, 
kritis, dan partisipatif. Mereka tidak lagi sekadar menjadi penerima ilmu secara 



Al Kahfi 

 

308 Tadbir: Jurnal Manajemen Dakwah Vol. 10 No. 3 (2025) 295-312 

 

 

 

pasif, melainkan turut berperan dalam membentuk arah komunikasi dan 
pengembangan lembaga. Proses ini menandai terjadinya demokratisasi otoritas 
keagamaan, di mana relasi antara kiai dan santri bergeser menjadi lebih dialogis. 
Di sisi lain, perubahan struktur sosial ini tetap mempertahankan adab sebagai 
fondasi interaksi. Ketaatan kepada kiai tidak diartikan secara feodal, melainkan 
sebagai bentuk penghormatan intelektual dan spiritual. Dengan demikian, 
pesantren berhasil menjaga keseimbangan antara tradisi otoritatif dan semangat 
partisipatif dalam konteks modern. 

Dimensi Religius-Spiritual. Transformasi sosial yang terjadi di pesantren 
juga berimplikasi pada dimensi religius dan spiritual para santri. Nilai-nilai seperti 
barakah, adab, dan sanad keilmuan tetap menjadi roh pendidikan pesantren, 
meskipun cara penyampaiannya kini menyesuaikan dengan kultur digital. Santri 
memahami bahwa keberkahan ilmu tidak hanya diperoleh melalui tatap muka, 
tetapi juga bisa diraih melalui niat yang tulus dalam pembelajaran daring. Adab 
terhadap guru dan ilmu kini diwujudkan dalam bentuk etika digital seperti menjaga 
tutur kata di media sosial, tidak menyebarkan konten keagamaan tanpa tabayyun, 
serta menghormati perbedaan pandangan keislaman di ruang publik. Selain itu, 
spiritualitas pesantren berfungsi sebagai penyeimbang antara rasionalitas modern 
dan keimanan tradisional. Di tengah arus rasionalitas dan data-driven thinking, 
pesantren menanamkan kesadaran bahwa tidak semua hal dapat diukur dengan 
logika. Ada ruang spiritual, dzikir, dan mujahadah yang menjadi sumber kekuatan 
batin dalam menghadapi kompleksitas zaman digital. 

Integrasi Sosio-Religius. Interaksi antara transformasi sosial dan ketahanan 
spiritual ini melahirkan bentuk baru dari resiliensi pesantren. Pesantren tidak menolak 
modernitas, tetapi melakukan selektif adaptasi  mengambil manfaat dari teknologi 
tanpa kehilangan nilai inti keislaman. Santri mampu menjadi aktor perubahan 
sosial yang tetap berpegang pada nilai spiritualitas Islam. Mereka belajar memaknai 
dunia digital bukan sebagai ancaman, melainkan medan baru untuk berdakwah, 
berbagi ilmu, dan menguatkan solidaritas keumatan. Integrasi ini menjadikan 
pesantren bukan sekadar lembaga pendidikan tradisional, tetapi juga pusat 
peradaban sosial-spiritual yang relevan dengan zaman. Dengan kata lain, pesantren 
membuktikan dirinya sebagai living tradition atau tradisi yang hidup, lentur, dan 
adaptif terhadap arus perubahan tanpa kehilangan jati diri. 

PENUTUP 

Penelitian ini menunjukkan bahwa pesantren berhasil mempertahankan 
eksistensinya di tengah arus disrupsi digital melalui proses transformasi yang 



Resiliensi Pesantren di Era Digital: Analisis Sosio-Religius terhadap Adaptasi Pembentukan Identitas Keagamaan  

 

Tadbir: Jurnal Manajemen Dakwah Vol. 10 No. 3 (2025) 295-312 309 

 

 

 
 

 

 

bersifat adaptif dan selektif. Integrasi nilai-nilai ta’dib dengan pedagogi digital 
membentuk pola pembelajaran baru yang tetap berakar pada adab dan 
spiritualitas, namun selaras dengan karakteristik generasi Z yang terbuka, kreatif, 
dan partisipatif. Praktik mentoring daring, halaqah digital, dan komunikasi 
interaktif antara kiai dan santri memperlihatkan bahwa pesantren mampu 
menjadikan teknologi sebagai instrumen pendidikan ruhani dan penguatan 
karakter, bukan sebagai ancaman terhadap otoritas keilmuan Islam. 

Dalam konteks pembentukan identitas keagamaan, generasi santri masa kini 
menampilkan pola keberagamaan hibrida yang memadukan kesalehan tradisional 
dengan ekspresi keislaman digital. Proses negosiasi identitas ini menghasilkan tipe 
Muslim muda yang moderat, reflektif, dan kontekstual terhadap tantangan zaman. 
Pesantren berperan strategis dalam mengarahkan dinamika tersebut agar tetap 
berada dalam bingkai nilai-nilai Islam yang toleran dan beradab. Temuan ini 
menegaskan bahwa resiliensi pesantren bukan sekadar kemampuan bertahan, 
tetapi juga kapasitas untuk memperbarui diri dan melahirkan model pendidikan 
Islam yang relevan dengan kehidupan spiritual dan sosial generasi digital. 

DAFTAR PUSTAKA 

Abdul Muid Qomaruddin. (2024). Peluang Dan Tantangan Pendidikan Pesantren 
Di Era Digital ( Studi Kasus Di Pondok Pesantren Al-Islah Bungah Gresik 
). Modeling: Jurnal Program Studi Pgmi, 11(1), 512–530. 

Achmad Muhibin Zuhri. (2022). Islam Moderat: Konsep Dan Aktualisasinya 
Dalam Dinamika Gerakan Islam Di Indonesia. Academia Publication, 1. 

Aida, B., Supena, I., & Sulthon, M. (2024). Jurnal Ilmu Dakwah Content Creator 
In Digital Da ’ Wah. Jurnal Ilmu Dakwah, 44(2). 

Ali, Z., & Siregar, B. (2024). Implikasi Metode Mentoring Halaqah Dalam 
Pembentukan Akhlak Siswa Madrasah. Jurnal Pendidikan Agama Islam, 2(1), 
39–54. 

Alip Nur Yanto, Wawan Abdullah,  And M. Z. (2023). Digitalisasi Pesantren Darul 
Mustafa Lebak Banten. Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam, 16(2), 131-144. 

Ashori, M. (2020). Pengembangan Kurikulum Madrasah Di Pesantren. 
Munaddhomah: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam, 1, 41–50. 

Dimas Maulana Rahman. (2025). Pendidikan Islam Sebagai Modal Resiliensi 
Mental Di Era Digital. An-Nur: Jurnal Pendidikan Dan Pembelajaran, 1(1), 58–
82. 

Gazali, E. (2018). Pesantren Di Antara Generasi Alfa Dan Tantangan. Oasis: Jurnal 
Ilmiah Kajian Islam, 2(2), 94–109. 



Al Kahfi 

 

310 Tadbir: Jurnal Manajemen Dakwah Vol. 10 No. 3 (2025) 295-312 

 

 

 

Hakim, A. R., & Supriyadi, C. (2024). Transformasi Pendidikan Pesantren Di Era 

Modern : Antara Tradisi Dan Inovasi. Karimiyah, 4(1), 33–50. 
Hakim, F., & Dahri, H. (2025). Islam Di Media Sosial Sebagai Komodifikasi Dan 

Implikasinya Terhadap Pendidikan Islam. Andragogi Jurnal Pendidikan Dan 
Pembelajaran, 5(1), 187–206. 

Hakim, M. A. (2022). Increasing The Excellence Of Pesantren In Digital Era: The 
Study Of Management Information System Development At Pondok 
Modern Darussalam Gontor. Journal Tsaqafah, 18(1), 335–354. 

Haris, M. A. (2023). Urgensi Digitalisasi Pendidikan Pesantren Di Era Society 5 . 
0 ( Peluang Dan Tantangannya Di Pondok Pesantren Al-Amin Indramayu 
). Islamic Management: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam, 6(1), 49–64. 
Https://Doi.Org/10.30868/Im.V4i02.3616 

Hasanatul Jannah. (2019). Pondok Pesantren Sebagai Pusat Otoritas Ulama 
Madura. Al Hikmah, 17(2), 79. 

Hermina, D., & Huda, N. (2022). Tradisi Pembelajaran Kitab Kuning Pada 
Pondok Pesantren Di Era Digital ( Kajian Dinamika Perkembangan 
Akademik Pesantren Di Indonesia ). Jurnal Penelitian Dan Pemikiran 
Keislaman, 9(1), 33–44. 

Hopid, A., Samaalee, A., Rachmaningtyas, N. A., & Adi, H. C. (2023). Generation 
" Z ’ S Perception Of Religious Moderation And Tendency To Choose 
Religious Studies In Indonesia. Jurnal Pendidikan Agama Islam, 20(1), 20–32. 

Imamah, Y. H. (2025). Synergy Of Islamic Religious Education And Digital 
Technology In Realizing 21st Century Learning. International Journal On 
Advanced Science, Education, And Religion (Ijoaser), 8(1). 

Kahfi, A. (2025a). Revolusi Manajemen Dakwah: Integrasi Artificial Intelligence 
Dalam Strategi Dakwah Kontemporer. Journal Of Islamic Management, 5(2), 
232–254. Https://Doi.Org/10.4324/9781003591856-23 

Kahfi, A. (2025b). Transformasi Pemikiran Manajemen Dakwah: Dari Paradigma 
Tradisional Ke Era Digital. Journal Of Da’wah, 4(1), 1–28. 

Kahfi, A., & Ardiansyah, M. Y. (2025). An Exploratory Study Of Roblox Games 
As A Medium For Da ’ Wah And Dissemination Strategies Through Social 
Media. Syiar: Jurnal Komunikasi Dan Penyiaran Islam, 5(2), 291–306. 
Https://Doi.Org/Https://Doi.Org/10.54150/Syiar.V5i2.794 

Kahfi, A., & Qonitah, M. (2025). Green Dakwah : The Transformation Of 
Mosques As Agents Of Nature Conservation In The Digital Age. Abdurrauf 
Journal Of Islamic Studies, 4(2), 152–175. 
Https://Doi.Org/10.58824/Arjis.V4i2.352 



Resiliensi Pesantren di Era Digital: Analisis Sosio-Religius terhadap Adaptasi Pembentukan Identitas Keagamaan  

 

Tadbir: Jurnal Manajemen Dakwah Vol. 10 No. 3 (2025) 295-312 311 

 

 

 
 

 

 

Kesuma, G. C. (2017). Refleksi Model Pendidikan Pesantren Dan Tantangannya 
Masa Kini. Tadris: Jurnal Keguruan Dan Ilmu Tarbiyah, 02(1), 67–79. 
Https://Doi.Org/10.24042/Tadris.V2i1.1740 

Kiki Supriyadi,  And N. F. (2024). Budaya Makan Secara Halakoh Pada Komunitas 
Arab Di Kampung Al-Munawar Palembang (Studi Pada Maulid Arba’in 
Dan Isyrin). Proceeding International Conference On Tradition And Religious 
Studies., 3(1). 

Kurniawan, M. F. (2023). Adaptasi Santri Generasi Z Di Pondok Pesantren Darul 
Lughoh Wadda ’ Wah. Khatulistiwa: Jurnal Pendidikan Dan Sosial Humaniora, 
3(3), 63. 

Kusumaningrum, H., Rathariwibowo, K., Suryani, S., & Azahra, S. (2025). 
Resiliensi Pesantren Melalui Integrasi Nilai-Nilai Islam Dalam Manajemen 
Modern Di Pondok Pesantren Pendahuluan Pondok Pesantren Merupakan 
Salah Satu Institusi Pendidikan Islam Tertua Di Indonesia Yang Memiliki 
Peran Strategis . Perannya Tidak Hanya Sebag. Intelektual: Jurnal Pendidikan 
Dan Studi Keislaman, 15(1), 23–38. 
Https://Doi.Org/10.33367/Ji.V15i1.6870 

Mabrur, M., & Hairul, M. A. (2022). Transformasi Dakwah Pesantren Di Era 
Digital; Membaca Peluang Dan Tantangan. An-Nida’, 46(2), 231. 
Https://Doi.Org/10.24014/An-Nida.V46i2.20864 

Mahmud Yunus Mustofa, Mamnunah,  And M. R. (2023). “Book Review: Heidi A 
Campbell And Ruth Tsuria (Eds), Digital Religion: Understanding Religious Practice 
In Digital Media.” 993-994. 

Mohamad Erihadiana. (2025). Transformasi Pendidikan Islam Dalam Lingkup 
Dimensi Sosio-Kultural Di Pondok Pesantren Daarul Huda Ciamis. Tadbir: 
Jurnal Manajemen Pendidikan Islam, 13(02), 384–394. 

Mohamad Faisal Subakti. (2022). Literasi Digital : Fondasi Dasar Dakwah Dalam 
Media Sosial. Jurnal Dakwah, 23(1), 6. 

Mohammad Kamaludin. (2023). Pergeseran Otoritas Kiai: Dampak Dan Makna Dalam 
Perspektif Sosial. Jakad Media Publishing. 

Mohammad Takdir. (2018). Modernisasi Kurikulum Pesantren. Ircisod. 
Muhamad Fatihul Afham. (2023). Modernisasi Pendidikan Pesantren (Studi Analisis 

Pemikiran Kh. Abdurrahman Wahid). Ms Thesis. Jakarta: Fitk Uin Syarif 
Hidayatullah Jakarta. 

Nadiah, N., Fauzi, I., & Himmah, F. (2025). Penggunaan Media Audio Visual 
Untuk Meningkatkan Keaktifan Siswa Dalam Pembelajaran Pendidikan 
Agama Islam Di Sma Al-Muhajirin Purwakarta. Journal Of Pedagogical And 



Al Kahfi 

 

312 Tadbir: Jurnal Manajemen Dakwah Vol. 10 No. 3 (2025) 295-312 

 

 

 

Teacher Professional Development, 1(1). 
Nasrullah Nurdin, S. S. (2019). Generasi Emas Santri Zaman Now. Elex Media 

Komputindo. 
Qori. (2023). Kepemimpinan Karismatik Versus Kepemimpinan 

Transformasional. Jurnal Analisa, 1(2), 70-77. 
Ridwan, A. (2022). Dakwah Dan Digital Culture: Membangun Komunikasi 

Dakwah Di Era Digital. Komunikasi Dan Penyiaran Islam, 1(1), 74–84. 
Rosyidi, H. (2024). Penguatan Pembelajaran Al-Qur ’ An Melalui Metode Talaqqi 

Di Pondok Pesantren Terpadu Al-Chodidjah. Al Mu’azarah Jurnal Pengabdian 
Kepada Masyarakat, 02(01), 1–17. 

Sahila, H., Listiowati, & Aprilliantoni. (2024). Perkembangan Pesantren Di Era 
Teknologi Informasi. Idarah Tarbawiyah: Journal Of Management In Islamic 
Education, 5(3), 327–333. Https://Doi.Org/10.32832/Itjmie.V5i3.16645 

Satria, R. (2019). Intelektual Pesantren : Mempertahankan Tradisi Ditengah 
Modernitas. Turast: Jurnal Penelitian Dan Pengabdian, 7(2). 

Solihin, M. (2025). Digitalization Of Pesantren Education : The Application Of 
Technology And Its Impact. Journal Of Practice Learning And Educational 
Development, 5(2), 514–523. Https://Doi.Org/10.58737/Jpled.V5i2.461 

Subahri, B., & Said, I. G. (2025). Resiliensi Santri : Studi Internet Addiction Pada 
Generasi Alpha. Jurnal Psikologi Integratif, 13(1), 108–129. 

Sunardi. (2025). Reorientasi Pendidikan Islam Dalam Era Digital : Telaah Teoritis 

Dan Studi Literatur. Al-Rabwah : Jurnal Ilmu Pendidikan, 19(1), 56–64. 
Tajfel, H., & Turner, J. C. (1986). The Social Identity Theory Of Intergroup Behavior. 

Nelson-Hall Publisher. 
Triyono, B., Mediawati, E., & Miftahul. (2023). Transformasi Nilai-Nilai Islam 

Melalui Pendidikan Pesantren : Implementasi Dalam Pembentukan 
Karakter Santri. Journal Of International Multidisciplinary Research, 1(1). 

Uin, P. (2022). Generasi Z Muslim Menunjukkan Tingkat Religiositas Yang Tinggi, Tetapi 
Juga Mengalami Ambiguitas Nilai Akibat Paparan Informasi Global Yang 
Kontradiktif. 

 
 


