& Tadbit: Jurnal Manajemen Dakwah
60 N é o Volume 10, Nomor 4, 2025, 409-428
* . y DOI: 10.15575/tadbir.v10i4.53989
%. Fakultas Dakwah dan Komunikasi, UIN Sunan Gunung Djati Bandung

https://jurnal.fdk.uinsgd.ac.id/index.php/ tadbir

Konstruksi Keluarga Ideal dalam Perspektif
Manajemen Dakwah

Nierna Yayah Daryati'', M. Taufiq Rahman® & Yeni Huriani’
12UIN Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia
*neirnayayahdaryati@gmail.com

ABSTRAK

Artikel ini merupakan review akademik kritis atas pemikiran Penny Edgell mengenai konstruksi “keluarga
ideal” dalam wacana keagamaan, dengan menempatkannya dalam perspektif manajemen dakwah. Melalui
pendekatan kajian pustaka analitis, artikel ini menganalisis bagaimana institusi keagamaan berfungsi sebagai
aktor dakwah yang secara sistematis memproduksi, mengelola, dan mereproduksi norma keluarga ideal
melalui retorika keagamaan, praktik komunitas, serta program pembinaan keluarga. Analisis menunjukkan
bahwa dakwah keluarga tidak hanya bekerja sebagai transmisi ajaran normatif, tetapi sebagai proses manajerial
yang membentuk kerangka moral, batas simbolik, dan standar evaluatif tentang keluarga “baik”, “normal”,
dan “bermasalah”. Dengan mereview kerangka Edgell secara kritis, artikel ini mengidentifikasi keterbatasan
pendekatan tersebut ketika diterapkan dalam konteks Islam Indonesia yang ditandai oleh pluralitas otoritas
keagamaan dan keragaman praktik dakwah. Oleh karena itu, artikel ini mengajukan perspektif dakwah
sosiologis sebagai penguatan konseptual dalam manajemen dakwah keluarga, yang memandang dakwah
sebagai praksis komunikasi sosial yang dialogis, kontekstual, dan peka terhadap agensi perempuan serta
dinamika keluarga Muslim. Artikel ini berkontribusi pada pengembangan kajian manajemen dakwah dengan
memperluas pemahaman tentang peran kelembagaan dakwah dalam konstruksi norma keluarga dan moralitas
sosial.

Kata Kunci: Manajemen Dakwah, Dakwah Keluarga, Keluarga Ideal, Sosiologi Agama, Penny Edgell

ABSTRACT

This article presents a critical academic review of Penny Edgell’s analysis of the construction of the “ideal family” in religions
discourse, examined through the perspective of da‘wah management. Employing an analytical literature review, this study explores
how religious institutions operate as da'‘wab actors that systematically produce, manage, and reproduce normative family ideals
through religions rhetoric, community practices, and family-oriented programs. The analysis demonstrates that family da‘wab
functions not merely as the transmission of doctrinal teachings, but as a managerial process that shapes moral frameworks,
symbolic boundaries, and evaluative standards of “good,” “normal,” and ‘problematic” families. By critically engaging Edgell’s
[framework, this article highlights its limitations when applied to the Indonesian Muslim context, which is characterized by plural
religions anthorities and diverse da‘wab practices. Accordingly, the article proposes a sociological da‘wab perspective as a
conceptual enhancement for family da‘wah management, one that views da‘wah as a dialogical and contextual social praxis
attentive to women’s agency and the lived realities of Muslim families. This study contributes to da‘wabh management scholarship
by advancing a sociological understanding of how da‘wab institutions shape family norms and social morality.

Keywords: Da'‘walh Management, Family Da'Wab, 1deal Family, Sociology Of Religion, Penny Edgell

Diterima: Oktober 2025. Disetujui: November 2025. Dipublikasikan: Desember 2025. 409


mailto:neirnayayahdaryati@gmail.com

Nierna Yayah Daryati, M. Taufiq Rahman & Yeni Huriani

PENDAHULUAN

Kajian sosiologi agama kontemporer semakin menaruh perhatian pada bagaimana
institusi keagamaan berinteraksi dengan dinamika kehidupan sehari-hari,
khususnya dalam membentuk nilai moral yang mengatur relasi keluarga, gender,
dan tahapan kehidupan (/fe course), karena agama beroperasi melalui praktik sosial
dan narasi moral yang tertanam dalam pengalaman hidup umat sehari-hari juga
melalui interaksinya dengan struktur sosial dan ruang publik (Ammerman, 2013:
2; Casanova, 1994: 0).

Pendekatan sosiologi agama kontemporer menekankan bahwa agama hadir
dan bekerja terutama dalam praktik kehidupan sehari-hari, bukan semata dalam
doktrin dan ritus formal. Dalam konteks ini, keluarga menjadi ruang utama di
mana nilai-nilai religius dihidupi, dinegosiasikan, dan diberi makna dalam interaksi
sosial konkret (McGuire, 2008: 12; Ammerman, 2013: 2).

Dalam perspektif sosiologi agama, institusi keagamaan dipahami sebagai
mekanisme sosial yang mengonstruksi dan memelihara tatanan makna moral
dalam kehidupan sehari-hari, termasuk dalam pengaturan relasi keluarga, peran
gender, dan siklus kehidupan, melalui proses objektivasi dan legitimasi simbolik
(Berger, 1967:128).

Perhatian ini menjadi semakin relevan di masyarakat religius seperti
Indonesia, di mana agama tidak hanya berfungsi sebagai sistem kepercayaan
personal, tetapi juga sebagai sumber otoritas moral yang memengaruhi praktik
sosial, struktur keluarga, dan ekspektasi normatif dalam kehidupan bermasyarakat.
Dalam konteks ini, keluarga tidak lagi dipahami sekadar sebagai unit privat,
melainkan sebagai arena sosial tempat nilai-nilai religius dinegosiasikan,
dilegitimasi, dan dipraktikkan secara konkret melalui interaksi antara institusi
keagamaan dan kehidupan sehari-hari umat (Casanova, 1994: 6).

Dalam masyarakat Muslim Indonesia, diskursus tentang keluarga ideal
seperti konsep keluarga sakinah, relasi gender harmonis, serta pembagian peran
domestik dan publik perempuan, diproduksi dan disirkulasikan secara intens
melalui institusi keagamaan, termasuk masjid, majelis taklim, dan organisasi
keislaman, yang berfungsi sebagai otoritas moral dan kultural dalam membentuk
norma kehidupan keluarga Muslim (Azra, 2006: 41).

Dalam masyarakat religius seperti Indonesia, agama tidak hanya berfungsi
sebagai sistem keyakinan personal, tetapi juga sebagai sumber otoritas moral
publik yang dijalankan melalui pengelolaan institusional dakwah oleh berbagai
aktor dan lembaga keagamaan (Casanova, 1994: 6). Melalui perencanaan,

410 Tadbit: Jurnal Manajemen Dakwah Vol. 10 No. 4 (2025) 409-428



Konstruksi Keluarga Ideal dalam Perspektif Manajemen Dakwah

pengorganisasian, dan pelaksanaan program dakwah seperti khutbah, pengajian
keluarga, majelis taklim, dan pembinaan umat institusi dakwah berperan aktif
dalam memproduksi dan mendistribusikan norma-norma sosial yang dilegitimasi
secara religius, termasuk definisi tentang keluarga ideal (Azra, 2006: 41).

Dalam kerangka ini, dakwah tidak hanya bekerja sebagai transmisi ajaran
normatif, tetapi sebagai mekanisme institusional yang mengelola wacana moral
dan mengarahkan orientasi hidup umat melalui praktik sosial yang berulang
(Berger, 1967: 128). Oleh karena itu, keluarga tidak lagi dipahami semata sebagai
unit privat, melainkan sebagai arena strategis dakwah tempat nilai-nilai religius
diproduksi, dinegosiasikan, dan dilegitimasi secara kelembagaan dalam kehidupan
sehari-hari masyarakat Muslim (Hefner, 2011: 18).

Dengan demikian, kajian tentang keluarga dalam perspektif dakwah tidak
dapat dilepaskan dari analisis manajemen dakwah sebagai mekanisme institusional
yang membentuk orientasi moral, ekspektasi gender, dan standar kehidupan
keluarga Muslim.

Konsep keluarga ideal tidak berdiri di luar konteks sosial, melainkan
merupakan hasil konstruksi kultural yang terus direproduksi melalui simbol,
bahasa, dan strategi moral yang dilegitimasi secara sosial (Swidler, 1986: 279).
Dalam masyarakat modern, konstruksi ini sering kali tampil sebagai norma moral
yang tampak alamiah, meskipun sesungguhnya bersifat historis dan kontekstual
(Cherlin, 2004: 850).

Dakwah keluarga tidak hanya menyampaikan ajaran normatif, tetapi juga
membentuk kerangka moral yang menentukan apa yang dianggap sebagai keluarga
“baik”, “normal”, dan “bermasalah”. Melalui bahasa dan simbol keagamaan,
agama beroperasi sebagai sumber otoritas simbolik yang melegitimasi kategori-
kategori moral tersebut tanpa paksaan langsung (Bourdieu, 1991: 170). Proses ini
memungkinkan nilai-nilai religius terobjektifikasi sebagai tatanan moral yang
tampak alamiah dalam kehidupan sosial keluarga (Berger, 1967: 128). Pada saat
yang sama, kerangka normatif yang diproduksi institusi keagamaan kerap
berhadapan dengan keragaman praktik keluarga umat, sehingga menciptakan
ketegangan berkelanjutan antara ideal moral dan realitas sosial keluarga Muslim
(Edgell, 2003: 164).

Dalam konteks teoretis inilah kontribusi Penny Edgell menjadi signifikan.
Dalam bab “Tn Rbetoric and Practice: Defining the ‘Good Family’ in Local Congregation”,
Edgell menunjukkan bahwa definisi tentang “keluarga yang baik” tidak hadir
secara netral atau alamiah, melainkan dibentuk melalui retorika institusional dan
praktik sosial di tingkat jemaat lokal. Keluarga ideal diproduksi sebagai konstruksi

Tadbit: Jurnal Manajemen Dakwah Vol. 10 No. 4 (2025) 409-428 411



Nierna Yayah Daryati, M. Taufiq Rahman & Yeni Huriani

moral yang menggabungkan nilai teologis, norma budaya, dan kepentingan
institusional, serta berfungsi sebagai standar normatif yang mengatur legitimasi
sosial berbagai bentuk keluarga (Edgell, 2003: 164). Melalui analisis empiris, Edgell
menegaskan bahwa wacana keagamaan tentang keluarga tidak sekadar
merefleksikan doktrin agama, tetapi juga secara aktif membentuk batas-batas
moral komunitas.

Lebih jauh, Edgell mengungkap adanya jarak antara retorika normatif
institusi keagamaan dan praktik kehidupan keluarga anggota jemaat. Meskipun
institusi keagamaan mempromosikan model keluarga tertentu sebagai ideal moral,
realitas sosial menunjukkan keragaman pengalaman keluarga yang tidak selalu
selaras dengan standar normatif tersebut (Edgell, 2003: 164). Namun demikian,
retorika tentang “keluarga baik” tetap memiliki daya regulatif yang kuat karena
bekerja sebagai kekuasaan simbolik yang membentuk kerangka evaluatif moral
tanpa paksaan langsung (Bourdieu, 1991: 170). Dalam kerangka sosiologi agama,
mekanisme ini memungkinkan nilai-nilai religius dilegitimasi sebagai tatanan moral
objektif yang digunakan untuk menilai kepatuhan moral, legitimasi sosial, dan
identitas keagamaan individu maupun keluarga (Berger, 1967: 128).

Relevansi analisis Edgell menjadi semakin penting ketika dikaji dalam
konteks masyarakat Muslim seperti Indonesia, di mana wacana keagamaan tentang
keluarga juga memainkan peran sentral dalam pembentukan norma sosial. Namun,
kajian sosiologi agama di Indonesia masih relatif didominasi oleh pendekatan
normatif-teologis atau deskriptif-sosiologis yang belum secara memadai mengkaji
bagaimana definisi keluarga ideal diproduksi melalui praktik institusional
keagamaan sehari-hari. Dengan kata lain, masih terdapat keterbatasan kajian yang
menelaah keluarga sebagai konstruksi moral yang dibentuk melalui interaksi antara
retorika dakwah, praktik komunitas, dan pengalaman hidup umat.

Di sinilah letak research gap yang ingin dijembatani oleh artikel ini. Meskipun
karya Edgell berangkat dari konteks jemaat Kristen di Amerika Serikat, kerangka
analitis yang ia tawarkan belum banyak direview secara kritis dan dikontekstualkan
dalam diskursus sosiologi agama di masyarakat Muslim, khususnya Indonesia.
Padahal, pendekatan Edgell memiliki potensi besar untuk memperkaya kajian
tentang agama dan keluarga di konteks Islam, terutama dalam membaca
bagaimana institusi keagamaan memproduksi norma keluarga ideal sekaligus
menghadapi keragaman praktik sosial umat.

Berdasarkan problematisasi tersebut, artikel ini bertujuan mereview secara
kritis argumen utama Penny Edgell, sekaligus menempatkannya dalam diskursus
sosiologi agama yang lebih luas dengan mempertimbangkan relevansinya bagi

412 Tadbit: Jurnal Manajemen Dakwah Vol. 10 No. 4 (2025) 409-428



Konstruksi Keluarga Ideal dalam Perspektif Manajemen Dakwah

konteks Indonesia dan Islam. Dengan demikian, review ini tidak hanya berfungsi
sebagai ringkasan akademik, tetapi juga sebagai upaya reflektif untuk memperluas
pemanfaatan kerangka Edgell dalam memahami relasi antara agama, keluarga, dan
moralitas sosial di masyarakat plural dan religius seperti Indonesia.

Kajian sosiologi agama menegaskan bahwa agama tidak dapat dipahami
hanya sebagai sistem keyakinan privat, melainkan sebagai institusi sosial yang
secara aktif membentuk norma moral dan tatanan kehidupan sehari-hari umatnya
(Berger, 1967: 128). Dalam kerangka ini, keluarga menjadi salah satu arena utama
di mana nilai-nilai religius diproduksi, dilegitimasi, dan direproduksi melalui
praktik sosial yang berulang.

Sejalan dengan itu, Casanova menunjukkan bahwa agama modern tetap
memiliki daya regulatif dalam ruang publik melalui produksi makna moral yang
mengatur kehidupan sosial, termasuk dalam ranah keluarga dan relasi gender
(Casanova, 1994: 6). Dengan demikian, diskursus keagamaan tentang keluarga
tidak bersifat netral, melainkan mengandung dimensi kekuasaan simbolik yang
menentukan standar moral tertentu sebagai ideal.

Penny Edgell secara spesifik memperlihatkan bahwa definisi tentang
“keluarga yang baik” dibentuk melalui retorika institusional dan praktik
keagamaan di tingkat komunitas, sehingga keluarga ideal tampil sebagai konstruksi
moral yang dilegitimasi secara kolektif (Edgell, 2003: 164). Konstruksi ini
berfungsi sebagai kerangka evaluatif yang mengatur cara komunitas keagamaan
menilai kepatuhan moral individu dan keluarga.

Dalam konteks masyarakat religius, bahasa dan simbol keagamaan memiliki
kekuatan simbolik untuk menormalisasi nilai tertentu tanpa paksaan langsung,
sehingga norma keluarga ideal diterima sebagai kebenaran moral yang seolah-olah
alamiah (Bourdieu, 1991: 170). Mekanisme inilah yang membuat wacana keluarga
ideal tetap berpengaruh meskipun realitas praktik keluarga sangat beragam.

Di Indonesia, kajian tentang keluarga Muslim menunjukkan bahwa wacana
keagamaan mengenai keluarga sakinah dan peran gender ideal sering kali
berhadapan dengan praktik sosial yang lebih kompleks, di mana perempuan dan
keluarga melakukan negosiasi aktif terhadap norma religius yang dominan
(Nurmila, 2011: 3). Temuan ini memperkuat relevansi pendekatan Edgell untuk
dibaca secara kritis dan kontekstual dalam diskursus sosiologi agama Islam.

Meskipun kajian tentang agama dan keluarga telah berkembang luas,
sebagian besar studi masih cenderung menempatkan keluarga sebagai objek
normatif ajaran agama, bukan sebagai konstruksi sosial yang dibentuk melalui
praktik institusional dan relasi kekuasaan simbolik (Asad, 2003: 25). Pendekatan

Tadbit: Jurnal Manajemen Dakwah Vol. 10 No. 4 (2025) 409-428 413



Nierna Yayah Daryati, M. Taufiq Rahman & Yeni Huriani

semacam ini sering kali mengabaikan proses bagaimana norma keluarga
diproduksi, dinegosiasikan, dan dipertahankan dalam kehidupan sosial umat
beragama.

Dalam konteks studi Islam di Indonesia, kajian tentang keluarga dan dakwah
masih dominan berorientasi pada preskripsi teologis mengenai keluarga ideal,
sementara analisis kritis terhadap praktik dakwah sebagai proses komunikasi sosial
relatif terbatas (Abdullah, 2017: 21). Akibatnya, hubungan antara wacana
keagamaan, institusi dakwah, dan pembentukan standar moral keluarga belum
sepenuhnya dibaca dalam kerangka sosiologi agama yang reflektif.

Di tingkat global, sejumlah sosiolog agama menekankan bahwa kajian
agama kontemporer perlu lebih serius menelaah bagaimana institusi keagamaan
beroperasi di level mikro kehidupan sehari-hari, termasuk dalam pembentukan
identitas keluarga dan relasi gender, bukan hanya pada level doktrin dan ideologi
(Ammerman, 2013: 2). Celah inilah yang menjadikan pemikiran Penny Edgell
relevan untuk direview secara kritis dan dikontekstualkan, sekaligus menunjukkan
keterbatasan penerapannya tanpa adaptasi pada konteks masyarakat Muslim
seperti Indonesia.

LANDASAN TEORETIS

Landasan teoretis artikel ini berpijak pada tradisi sosiologi agama yang
memandang agama sebagai institusi sosial yang berperan aktif dalam membentuk
tatanan moral, identitas sosial, dan praktik kehidupan sehari-hari. Dalam
perspektif ini, agama tidak direduksi sebagai sistem keyakinan individual,
melainkan sebagai struktur makna yang dilegitimasi secara sosial dan beroperasi
melalui bahasa, simbol, serta praktik institusional (Berger, 1967: 128). Pendekatan
ini memungkinkan analisis terhadap bagaimana norma keagamaan tentang
keluarga diproduksi, dipertahankan, dan dinegosiasikan dalam kehidupan sosial
umat.

Dalam kerangka struktural, agama juga dipahami sebagai sumber otoritas
moral publik yang memiliki daya regulatif dalam mengatur kehidupan sosial,
termasuk dalam ranah keluarga dan relasi gender (Casanova, 1994: 6). Melalui
institusi keagamaan, agama membangun standar normatif tentang pernikahan,
pembagian peran gender, dan tahapan kehidupan, yang kemudian diinternalisasi
sebagai pedoman moral dalam kehidupan keluarga. Dengan demikian, keluarga
tidak lagi dipahami semata sebagai unit privat, melainkan sebagai arena sosial
tempat norma religius dilembagakan dan diuji dalam praktik sehari-hari.

414 Tadbit: Jurnal Manajemen Dakwah Vol. 10 No. 4 (2025) 409-428



Konstruksi Keluarga Ideal dalam Perspektif Manajemen Dakwah

Konsep otoritas simbolik menjadi pijakan penting untuk menjelaskan
bagaimana norma keluarga ideal memperoleh daya regulatifnya. Bourdieu
menegaskan bahwa bahasa dan simbol keagamaan memiliki kekuatan untuk
menetapkan kategori moral tanpa paksaan langsung, karena nilai-nilai tersebut
diterima sebagai sah dan alamiah oleh komunitas (Bourdieu, 1991: 170). Dalam
konteks dakwah keluarga, otoritas simbolik bekerja melalui khotbah, ceramah, dan
pengajaran keagamaan yang mendefinisikan apa yang dianggap sebagai keluarga
“baik”, “normal”, dan “bermasalah”. Mekanisme ini menjelaskan mengapa
wacana keluarga ideal tetap berpengaruh meskipun realitas praktik keluarga umat
sangat beragam.

Kerangka teoretis tersebut menemukan elaborasi empiris yang kuat dalam
pemikiran Penny Edgell. Edgell memandang institusi keagamaan sebagai arena
produksi makna moral, di mana definisi tentang “keluarga baik” dibentuk melalui
interaksi antara retorika normatif dan praktik sosial komunitas (Edgell, 2003: 164).
Keluarga ideal berfungsi sebagai kerangka evaluatif yang mengatur legitimasi sosial
dan identitas keagamaan individu maupun keluarga. Meskipun terdapat jarak
antara ideal normatif yang dipromosikan institusi keagamaan dan praktik
kehidupan keluarga anggota jemaat, wacana tentang keluarga ideal tetap memiliki
daya regulatif yang kuat karena bekerja sebagai standar moral yang terinternalisasi
(Edgell, 2003: 165).

Dalam konteks Islam Indonesia, produksi norma keluarga berlangsung
melalui institusi keagamaan yang bersifat plural dan terfragmentasi, seperti masjid,
majelis taklim, dan organisasi keislaman. Institusi-institusi ini berperan sebagai
otoritas moral yang membingkai konsep keluarga sakinah, relasi gender harmonis,
serta peran domestik dan publik perempuan sebagai ideal normatif kehidupan
keluarga Muslim (Azra, 2006: 41). Kondisi ini menegaskan bahwa keluarga Muslim
Indonesia merupakan arena dinamis tempat norma ideal agama dan realitas sosial
berinteraksi, bernegosiasi, dan terkadang berketegangan.

Dakwah Sosiologis sebagai Sintesis Teoretis

Berdasarkan kerangka tersebut, artikel ini mengajukan dakwah sosiologis
sebagai sintesis teoretis untuk membaca relasi antara agama, keluarga, dan
moralitas sosial. Dakwah sosiologis memandang dakwah bukan semata sebagai
transmisi ajaran normatif dari institusi keagamaan kepada umat, melainkan sebagai
praksis komunikasi sosial yang memproduksi makna, membentuk batas moral,
dan membuka ruang negosiasi nilai dalam kehidupan sehari-hari keluarga. Dalam
perspektif ini, dakwah tentang keluarga ideal tidak hanya berfungsi sebagai
instrumen regulasi moral, tetapi juga sebagai arena dialog antara norma agama dan

Tadbit: Jurnal Manajemen Dakwah Vol. 10 No. 4 (2025) 409-428 415



Nierna Yayah Daryati, M. Taufiq Rahman & Yeni Huriani

pengalaman hidup umat.

Pendekatan dakwah sosiologis menempatkan keluarga tidak sekadar sebagai
objek dakwah, tetapi sebagai subjek sosial yang aktif menafsirkan dan
mempraktikkan nilai-nilai religius sesuai dengan kondisi sosial, budaya, dan
ekonomi yang dihadapi. Dengan mengintegrasikan konsep legitimasi moral
(Berger), otoritas simbolik (Bourdieu), dan relasi retorika—praktik (Edgell),
dakwah sosiologis memungkinkan pembacaan yang lebih kontekstual dan reflektif
terhadap dinamika keluarga Muslim. Sintesis teoretis ini menjadi fondasi analitis
bagi review kritis atas pemikiran Penny Edgell sekaligus membuka ruang adaptasi
kerangkanya dalam konteks Islam Indonesia.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Agama, Retorika Moral, dan Konstruksi Keluarga Ideal

Edgell menunjukkan bahwa jemaat keagamaan tidak hanya berfungsi sebagai
ruang ibadah, tetapi juga sebagai arena produksi makna moral tentang keluarga.
Melalui khotbah, kelas pendidikan keagamaan, program pembinaan keluarga, dan
aktivitas komunitas lainnya, institusi keagamaan secara sistematis menyampaikan
narasi normatif mengenai pernikahan, pembagian peran gender, dan pola
pengasuhan anak. Narasi-narasi ini tidak bersifat deskriptif semata, melainkan
preskriptif, karena menetapkan standar moral tertentu yang diidealkan oleh
komunitas keagamaan (Edgell, 2003: 165).

Dalam analisis Edgell, keluarga heteronormatif yang stabil, berbasis
pernikahan, dan ditopang oleh pembagian peran gender yang jelas diposisikan
sebagai representasi “keluarga baik”. Model ini bukan sekadar pilihan moral
individual, tetapi diproduksi sebagai norma kolektif yang mencerminkan nilai-nilai
teologis dan budaya dominan dalam komunitas jemaat. Dengan demikian, agama
berfungsi sebagai mekanisme legitimasi simbolik yang memberi bobot moral pada
bentuk keluarga tertentu, sekaligus mengarahkan aspirasi hidup umat.

Pentingnya analisis Edgell terletak pada penekanannya terhadap
kesenjangan antara retorika dan praktik. Meskipun jemaat secara institusional
mempromosikan ideal keluarga tertentu, praktik sosial anggota jemaat
menunjukkan keragaman pengalaman keluarga yang jauh lebih kompleks,
termasuk keluarga tunggal, keluarga dengan relasi gender yang lebih egaliter,
maupun keluarga yang tidak sepenuhnya sesuai dengan standar normatif yang
diajarkan. Namun demikian, Edgell menegaskan bahwa retorika institusional tetap
memiliki daya normatif yang kuat karena ia berfungsi sebagai kerangka evaluatif

416 Tadbit: Jurnal Manajemen Dakwah Vol. 10 No. 4 (2025) 409-428



Konstruksi Keluarga Ideal dalam Perspektif Manajemen Dakwah

yang memengaruhi cara individu menilai diri mereka sendiri dan orang lain dalam
komunitas keagamaan.

Dengan kata lain, meskipun praktik keluarga bersifat plural, narasi tentang
“keluarga baik” tetap bekerja sebagai ideal moral yang mengatur imajinasi sosial
umat. Dalam perspektif ini, agama tidak hanya mencerminkan realitas sosial, tetapi
secara aktif membentuk orientasi moral dan ekspektasi normatif tentang
kehidupan keluarga.

Sebagai arena produksi makna moral, institusi keagamaan bekerja melalui
bahasa normatif dan praktik ritual yang secara sistematis membingkai pernikahan,
relasi gender, dan pengasuhan sebagai kewajiban moral yang diidealkan, bukan
sekadar pilihan personal (Berger, 1967: 128). Melalui proses ini, keluarga ideal
dilembagakan sebagai bagian dari tatanan makna yang dilegitimasi secara religius.

Proses legitimasi tersebut berlangsung melalui kekuasaan simbolik, yakni
kemampuan bahasa dan simbol agama untuk menetapkan kategori “normal” dan
“menyimpang’ tanpa mekanisme koersif langsung (Bourdieu, 1991: 170). Dalam
konteks jemaat keagamaan, narasi tentang keluarga heteronormatif dan pembagian
peran gender yang jelas berfungsi sebagai standar moral kolektif yang
mengarahkan orientasi hidup umat.

Sebagaimana ditunjukkan dalam kajian agama dan kehidupan sehari-hari,
wacana normatif institusi keagamaan tetap memiliki daya regulatif meskipun
sering kali tidak sepenuhnya sejalan dengan praktik konkret keluarga umat, karena
ia bekerja sebagai kerangka evaluatif yang terinternalisasi (Ammerman, 2013: 2).
Hal ini menjelaskan mengapa kesenjangan antara retorika dan praktik tidak serta-
merta melemahkan kekuatan norma keagamaan.

Dalam perspektif agama sebagai aktor publik, produksi norma keluarga ideal
juga berfungsi untuk mempertahankan keteraturan moral komunitas dan identitas
kolektif umat, terutama di tengah perubahan sosial yang cepat (Casanova, 1994:
38). Dengan demikian, keluarga ideal tidak hanya berfungsi sebagai pedoman etis,
tetapi juga sebagai simbol stabilitas sosial dan religius.

Wacana keagamaan tentang keluarga ideal juga berkelindan dengan relasi
kuasa dan produksi norma gender. Melalui regulasi tubuh, seksualitas, dan peran
sosial, agama berkontribusi pada normalisasi relasi gender tertentu yang dipandang
sah secara moral (Foucault, 1978: 92; Connell, 2005: 71).

Temuan Edgell mengenai ketegangan antara norma ideal dan realitas sosial
sejalan dengan kajian tentang agama dan gender yang menunjukkan bahwa standar
keluarga ideal sering kali berhadapan dengan praktik keluarga yang lebih egaliter
dan beragam, tanpa kehilangan daya normatifnya sebagai ideal moral dominan

Tadbit: Jurnal Manajemen Dakwah Vol. 10 No. 4 (2025) 409-428 417



Nierna Yayah Daryati, M. Taufiq Rahman & Yeni Huriani

(Mahmood, 2005: 137).
Batas Moral dan Inklusi—Eksklusi Sosial

Pembentukan kategori keluarga “baik” dan “bermasalah” merupakan bagian dari
proses penarikan batas simbolik yang membedakan siapa yang dianggap layak
secara moral dalam komunitas sosial (Lamont & Molnar, 2002: 68). Dalam
konteks keagamaan, batas ini sering bekerja secara implisit melalui ekspektasi
sosial dan penilaian moral sehari-hari.Salah satu kontribusi utama Edgell adalah
penjelasannya tentang bagaimana definisi “keluarga baik” berfungsi sebagai
mekanisme pembentukan batas moral dalam komunitas keagamaan. Keluarga
yang sesuai dengan ideal religius cenderung memperoleh legitimasi, pengakuan,
dan akses yang lebih besar terhadap sumber daya simbolik komunitas, seperti
kepercayaan, status moral, dan partisipasi aktif dalam kehidupan jemaat.
Sebaliknya, keluarga yang menyimpang dari ideal tersebut seperti keluarga tunggal,
keluarga dengan relasi non-normatif, atau keluarga yang mengalami disfungsi
sering kali ditempatkan pada posisi marginal (Edgell, 2003: 167).

Dalam perspektif sosiologi agama, mekanisme ini menunjukkan bahwa
agama berperan aktif dalam membentuk stratifikasi moral di tingkat komunitas.
Keluarga tidak hanya diperlakukan sebagai unit sosial, tetapi juga sebagai simbol
moral yang merepresentasikan kepatuhan atau penyimpangan terhadap nilai-nilai
institusional. Melalui proses ini, institusi keagamaan menciptakan kategori-
kategori moral yang membedakan antara yang “layak”, “ideal”, dan “bermasalah”.

Edgell menegaskan bahwa batas moral ini sering kali bekerja secara implisit,
bukan melalui sanksi formal, melainkan melalui bahasa simbolik, ekspektasi sosial,
dan penilaian moral sehari-hari. Dengan demikian, kekuasaan agama dalam
mengatur kehidupan keluarga tidak selalu bersifat koersif, tetapi bekerja melalui
mekanisme kultural yang halus dan terinternalisasi. Temuan ini memperkaya
pemahaman tentang bagaimana agama beroperasi sebagai kekuatan sosial yang
membentuk tatanan moral komunitas, bukan hanya sebagai sistem kepercayaan
individual.

Dalam perspektif kekuasaan simbolik, proses inklusi dan eksklusi moral
dalam komunitas keagamaan berlangsung melalui mekanisme klasifikasi simbolik
yang membedakan antara yang dianggap sah dan tidak sah secara moral, tanpa
harus melalui sanksi formal (Bourdieu, 1991: 170). Kategori keluarga “baik” dan
“bermasalah” dengan demikian berfungsi sebagai instrumen simbolik yang
mereproduksi hierarki moral dalam komunitas.

Mekanisme ini sejalan dengan pemikiran Berger yang menegaskan bahwa

418 Tadbit: Jurnal Manajemen Dakwah Vol. 10 No. 4 (2025) 409-428



Konstruksi Keluarga Ideal dalam Perspektif Manajemen Dakwah

agama berperan dalam melegitimasi tatanan sosial dengan menyediakan kerangka
makna objektif yang digunakan untuk menilai kepatuhan dan penyimpangan
moral individu maupun kelompok (Berger, 1967: 128). Dalam konteks keluarga,
legitimasi ini menjadikan bentuk keluarga tertentu sebagai simbol moral yang
diidealkan secara kolektif.

Dalam kerangka agama sebagai aktor publik, pembentukan batas moral
tersebut juga berfungsi untuk menjaga keteraturan sosial dan identitas kolektif
komunitas, terutama dalam menghadapi pluralitas praktik keluarga dan perubahan
sosial yang cepat (Casanova, 1994: 38). Dengan demikian, eksklusi simbolik
terhadap keluarga non-normatif tidak semata bersifat personal, tetapi terkait
dengan logika pemeliharaan tatanan moral komunitas.

Kajian tentang agama dan kehidupan sehari-hari menunjukkan bahwa batas
moral keagamaan sering kali bekerja secara implisit melalui ekspektasi sosial dan
penilaian moral yang terinternalisasi, sehingga individu dan keluarga menyesuaikan
diri tanpa tekanan koersif yang terlihat (Ammerman, 2013: 2). Pola ini menjelaskan
mengapa marginalisasi moral dapat berlangsung secara halus namun
berkelanjutan.

Dalam konteks Indonesia, kajian tentang relasi agama, keluarga, dan gender
menunjukkan bahwa keluarga yang tidak sesuai dengan ideal normatif agama
seperti perempuan kepala keluarga atau bentuk keluarga yang tidak mengikuti
model keluarga inti (nuclear family), sering mengalami ambiguitas pengakuan sosial
dalam komunitas keagamaan, meskipun tidak secara formal dikecualikan
(Suryakusuma, 2011: 56). Temuan ini memperkuat argumen Edgell bahwa
stratifikasi moral keluarga merupakan fenomena struktural yang dimediasi oleh
institusi keagamaan.

Dalam konteks Islam Indonesia, kajian etnografis menunjukkan bahwa
keluarga Muslim yang tidak sepenuhnya sesuai dengan ideal normatif agama
seperti keluarga dengan perempuan sebagai pencari nafkah utama atau keluarga
yang mengalami disrupsi relasi gender sering kali menempati posisi ambigu dalam
komunitas keagamaan. Meskipun tidak secara formal dikecualikan, keluarga-
keluarga tersebut menghadapi bentuk marginalisasi simbolik melalui penilaian
moral implisit dan ekspektasi sosial yang berkelanjutan (Nurmila, 2011: 5).

Relevansi Teoretis bagi Sosiologi Agama

Pemikiran Edgell sejalan dengan pendekatan sosiologi agama yang melihat agama
sebagai institusi sosial yang beroperasi melalui praktik simbolik dan interaksi
sehari-hari. Dengan menempatkan keluarga sebagai locus analisis, Edgell

Tadbit: Jurnal Manajemen Dakwah Vol. 10 No. 4 (2025) 409-428 419



Nierna Yayah Daryati, M. Taufiq Rahman & Yeni Huriani

memperluas kajian agama dari ranah doktrinal dan ritual menuju ranah kehidupan
konkret, di mana nilai-nilai religius diwujudkan, dinegosiasikan, dan
diperdebatkan dalam praktik sosial.

Pendekatan ini memperkaya pemahaman tentang bagaimana agama
membentuk etika sosial, identitas kolektif, dan relasi kekuasaan dalam masyarakat
modern. Keluarga, dalam analisis Edgell, menjadi titikk temu antara struktur
institusional agama dan pengalaman hidup individu. Melalui keluarga, agama
memengaruhi cara individu memahami peran sosial mereka, menilai hubungan
interpersonal, dan membangun makna moral dalam kehidupan sehari-hari (Edgell,
2003: 170).

Secara teoretis, kontribusi Edgell terletak pada kemampuannya
menghubungkan level mikro (praktik keluarga dan pengalaman individu) dengan
level meso (institusi jemaat) dalam analisis sosiologi agama. Hal ini menjadikan
karyanya relevan tidak hanya bagi studi keluarga, tetapi juga bagi kajian yang lebih
luas tentang agama sebagai institusi moral dalam masyarakat modern.

Pendekatan yang menempatkan praktik kehidupan sehari-hari sebagai locus
analisis sejalan dengan tradisi sosiologi agama yang menekankan pentingnya
interaksi simbolik dalam pembentukan makna religius, di mana nilai-nilai agama
diwujudkan melalui tindakan konkret dan relasi sosial (Ammerman, 2013: 2).
Dalam kerangka ini, keluarga menjadi ruang utama artikulasi agama sebagai praktik
sosial, bukan sekadar sistem doktrin.

Pandangan tersebut juga beririsan dengan pemikiran Berger dan Luckmann
yang menegaskan bahwa realitas sosial, termasuk etika dan norma religius,
dibentuk melalui proses dialektis antara struktur institusional dan pengalaman
subjektif individu (Berger & Luckmann, 1966: 79). Dengan demikian, keluarga
berfungsi sebagai medium objektivasi dan internalisasi nilai-nilai agama dalam
kehidupan sehari-hari.

Dari sudut pandang agama sebagai institusi moral publik, Casanova
menekankan bahwa agama modern tetap berperan dalam membentuk etika sosial
dan identitas kolektif melalui institusi dan praktik sosial yang menjembatani ranah
privat dan publik (Casanova, 1994: 6). Hal ini memperkuat relevansi analisis Edgell
yang mengaitkan keluarga dengan pembentukan moralitas sosial di tingkat
komunitas.

Dalam konteks Indonesia, kajian sosiologi agama menunjukkan bahwa
praktik keagamaan umat Islam tidak dapat dilepaskan dari struktur sosial dan
pengalaman hidup sehari-hari, di mana keluarga berperan sebagai arena utama
negosiasi nilai antara ajaran agama dan tuntutan sosial modern (Hefner, 2011: 18).

420 Tadbit: Jurnal Manajemen Dakwah Vol. 10 No. 4 (2025) 409-428



Konstruksi Keluarga Ideal dalam Perspektif Manajemen Dakwah

Temuan ini menegaskan pentingnya pendekatan mikro—meso dalam membaca
dinamika agama dan keluarga.

Dalam konteks Indonesia, institusi keagamaan dan aktor dakwah berperan
penting dalam membingkai norma keluarga melalui penalaran publik dan wacana
moral yang beredar di ruang sosial (Bowen, 2003: 18). Namun, perkembangan
mutakhir Islam Indonesia menunjukkan adanya pergeseran dan kontestasi norma,
terutama terkait isu keluarga dan gender (van Bruinessen, 2013: 5).

Secara konseptual, pendekatan yang menghubungkan praktik keluarga
dengan struktur institusional agama juga sejalan dengan kritik terhadap reduksi
agama menjadi ranah doktrinal semata, serta dorongan untuk membaca agama
sebagai fenomena sosial yang hidup dalam relasi kekuasaan dan interaksi
keseharian (Turner, 2011: 3).

Dalam kehidupan sosial, keluarga juga berfungsi sebagai medium presentasi
moral di hadapan komunitas. Melalui praktik keseharian, individu dan keluarga
menampilkan  kepatuhan  terthadap norma yang diharapkan untuk
mempertahankan pengakuan sosial (Goffman, 1959: 22).

Catatan Komparatif: Keluarga Ideal, Agama, dan Konteks Islam Indonesia

Kajian antropologis tentang Islam Indonesia menunjukkan bahwa praktik
keagamaan selalu berkelindan dengan budaya lokal dan struktur sosial, sehingga
wacana keluarga ideal tidak pernah sepenuhnya seragam (Geertz, 1960: 35; Beatty,
1999: 44). Hal ini memperkuat argumen bahwa keluarga merupakan arena
negosiasi antara norma agama dan realitas sosial.

Temuan Penny Edgell mengenai konstruksi “keluarga ideal” dalam jemaat
Kristen lokal memiliki relevansi komparatif yang kuat ketika dibaca dalam konteks
Islam Indonesia. Meskipun berbeda secara teologis, institusi keagamaan Islam
seperti masjid, majelis taklim, dan organisasi keislaman juga berperan aktif dalam
membentuk narasi normatif tentang keluarga saleh, relasi gender, dan tanggung
jawab moral anggota keluarga. Seperti halnya dalam konteks jemaat yang dikaji
Edgell, definisi keluarga ideal dalam Islam Indonesia tidak hanya diproduksi
melalui teks normatif, tetapi juga melalui praktik dakwah, ceramah, dan aktivitas
sosial keagamaan yang berlangsung di tingkat komunitas.

Dalam konteks Indonesia, keluarga ideal sering dibingkai melalui narasi
harmonisasi peran gender, stabilitas rumah tangga, dan kepatuhan terhadap norma
religius. Narasi ini berfungsi sebagai standar moral yang memberi legitimasi sosial
pada bentuk keluarga tertentu, sekaligus secara implisit memarginalkan
pengalaman keluarga yang menyimpang dari ideal tersebut. Pola ini sejalan dengan

Tadbit: Jurnal Manajemen Dakwah Vol. 10 No. 4 (2025) 409-428 421



Nierna Yayah Daryati, M. Taufiq Rahman & Yeni Huriani

temuan Edgell bahwa agama bekerja melalui retorika moral untuk membangun
batas-batas simbolik antara keluarga yang dianggap “baik” dan “kurang ideal”
(Edgell, 2003: 165).

Namun demikian, sebagaimana ditunjukkan oleh kajian tentang praktik
sosial Muslim di Indonesia, terdapat jarak yang signifikan antara retorika normatif
dan realitas kehidupan keluarga. Perempuan Muslim Indonesia secara aktif
menegosiasikan peran domestik, ekonomi, dan sosial mereka dalam kerangka
religius yang ada, tanpa selalu menolak norma keagamaan secara terbuka. Pola
negosiasi ini menunjukkan bahwa keluarga dalam Islam Indonesia bukan entitas
statis, melainkan arena dinamis tempat nilai agama, budaya lokal, dan tuntutan
sosial modern saling berinteraksi (Nurmila, 2011: 3).

Dari perspektif sosiologi agama, perbandingan ini memperkuat argumen
Edgell bahwa institusi keagamaan tidak sekadar mencerminkan realitas keluarga,
tetapi turut memproduksi norma moral yang mengatur kehidupan sosial umat.
Dalam konteks Islam Indonesia, dakwah tentang keluarga ideal berfungsi sebagai
mekanisme regulasi moral yang membentuk ekspektasi sosial, sekaligus membuka
ruang negosiasi bagi aktor-aktor perempuan dan keluarga dalam praktik sehari-
hari. Dengan demikian, pendekatan Edgell memberikan kerangka analitis yang
berguna untuk membaca dinamika keluarga Muslim di Indonesia tanpa terjebak
pada dikotomi normatif antara tradisi dan modernitas.

Dalam kajian komparatif agama dan keluarga, institusi keagamaan dipahami
sebagai aktor kultural yang memproduksi narasi normatif tentang keluarga ideal
melalui praktik komunitas dan ritual keseharian, sehingga perbedaan teologis tidak
menghilangkan kesamaan mekanisme sosial pembentukan norma keluarga
(Casanova, 1994: 38). Perspektif ini memungkinkan pembacaan lintas konteks
antara jemaat Kristen yang dikaji Edgell dan komunitas Muslim Indonesia.

Dalam konteks Islam Indonesia, peran masjid, majelis taklim, dan organisasi
keislaman sebagai produsen norma keluarga saleh juga dipengaruhi oleh
konfigurasi otoritas keagamaan yang plural dan terfragmentasi, yang memperkaya
sekaligus mempersulit proses standardisasi norma keluarga ideal (Azra, 2006: 41).
Melalui dakwah dan praktik sosial, institusi-institusi ini membingkai harmoni
gender dan stabilitas keluarga sebagai ideal moral kolektif.

Kajian etnografis tentang Islam Indonesia menunjukkan bahwa narasi
normatif tersebut tidak diterima secara pasif, melainkan dinegosiasikan dalam
praktik keluarga sehari-hari, khususnya oleh perempuan yang menafsirkan ulang
peran domestik dan publik dalam kerangka religius yang ada (Hefner, 2011: 18).
Temuan ini menegaskan adanya jarak antara ideal normatif dan realitas sosial

422 Tadbit: Jurnal Manajemen Dakwah Vol. 10 No. 4 (2025) 409-428



Konstruksi Keluarga Ideal dalam Perspektif Manajemen Dakwah

keluarga Muslim.

Sejumlah kajian menegaskan bahwa perempuan Muslim Indonesia tidak
sekadar menjadi objek regulasi norma keluarga, tetapi juga aktor aktif yang
menegosiasikan nilai-nilai agama dalam kehidupan domestik dan publik (Hasyim,
20006: 63; Rinaldo, 2013: 7). Agensi ini sering bekerja melalui strategi moral yang
kompatibel dengan kerangka religius yang diakui.

Dari perspektif agama sebagai praktik keseharian, nilai-nilai religius tentang
keluarga beroperasi melalui interaksi simbolik dan ekspektasi sosial yang
membentuk batas-batas moral secara implisit, sehingga marginalisasi keluarga
non-ideal berlangsung secara halus namun berkelanjutan (Ammerman, 2013: 2).
Mekanisme ini paralel dengan temuan Edgell tentang daya regulatif retorika
keluarga ideal.

Secara konseptual, pembacaan komparatif ini sejalan dengan pendekatan
sosiologi agama yang menekankan bahwa keluarga merupakan arena utama tempat
agama, budaya lokal, dan modernitas saling berinteraksi dan dipertarungkan dalam
praktik sosial, bukan sekadar dalam teks normatif (Turner, 2011: 3).

Kritik Reflektif: Keterbatasan Kerangka Edgell dan Penguatan Perspektif
Dakwah Sosiologis

Kritik terhadap konsep keluarga ideal dalam Islam Indonesia menunjukkan bahwa
norma yang dilegitimasi secara agama kerap mengabaikan pengalaman perempuan
dan realitas sosial yang kompleks (Mulia, 2004: 41; Suryakusuma, 2011: 56). Kritik
ini penting untuk membaca dakwah keluarga secara lebih reflektif dan
kontekstual.

Meskipun analisis Penny Edgell memberikan kontribusi penting dalam
memahami bagaimana institusi keagamaan memproduksi definisi normatif
tentang keluarga ideal, penerapan kerangka tersebut ke dalam konteks Islam
khususnya Islam Indonesia memerlukan kajian kritis dan adaptasi konseptual.
Salah satu keterbatasan utama pendekatan Edgell terletak pada asumsi implisit
tentang posisi institusi keagamaan sebagai aktor normatif yang relatif terpusat dan
homogen. Dalam konteks jemaat Kristen lokal yang diteliti Edgell, otoritas moral
cenderung terinstitusionalisasi secara jelas melalui struktur gereja dan
kepemimpinan jemaat. Sebaliknya, dalam Islam Indonesia, otoritas keagamaan
bersifat lebih terfragmentasi dan plural, tersebar di antara ulama, dai, organisasi
keislaman, dan praktik keagamaan lokal.

Kondisi ini berdampak langsung pada cara narasi “keluarga ideal”
diproduksi dan dinegosiasikan. Dakwah Islam di Indonesia tidak berjalan melalui

Tadbit: Jurnal Manajemen Dakwah Vol. 10 No. 4 (2025) 409-428 423



Nierna Yayah Daryati, M. Taufiq Rahman & Yeni Huriani

satu pusat otoritas tunggal, melainkan melalui jaringan aktor dan ruang sosial yang
beragam, mulai dari mimbar masjid, pengajian keluarga, media digital, hingga
organisasi masyarakat. Akibatnya, konstruksi normatif tentang keluarga saleh tidak
selalu bersifat seragam, melainkan terbuka terhadap tafsir, negosiasi, dan bahkan
kontestasi. Dalam konteks ini, pendekatan Edgell yang menekankan konsistensi
retorika institusional perlu dilengkapi dengan analisis tentang pluralitas otoritas
dan praktik dakwah.

Selain itu, Edgell cenderung menempatkan institusi keagamaan sebagai
produsen utama batas moral, sementara agensi individu khususnya perempuan
lebih sering dikaji dalam kerangka kepatuhan atau penyimpangan terhadap norma
institusional. Dalam konteks Islam Indonesia, pendekatan semacam ini berisiko
mengaburkan dimensi agensi religius perempuan yang justru sering bekerja melalui
strategi adaptif dan negosiasi internal terhadap norma keagamaan. Perempuan
Muslim tidak selalu berada dalam posisi “diatur” oleh dakwah, tetapi juga berperan
sebagai subjek dakwah yang secara aktif menafsirkan, menyampaikan, dan
mempraktikkan nilai-nilai Islam dalam ruang keluarga dan komunitas.

Di sinilah perspektif dakwah sosiologis menjadi penting sebagai penguatan
analitis. Dakwah sosiologis memandang dakwah bukan semata sebagai aktivitas
penyampaian pesan normatif dari atas ke bawah, melainkan sebagai praksis sosial
yang berlangsung dalam interaksi sehari-hari, relasi kuasa, dan struktur sosial
tertentu. Dalam perspektif ini, dakwah tentang keluarga ideal tidak hanya
berfungsi sebagai instrumen regulasi moral, tetapi juga sebagai arena dialog,
negosiasi makna, dan transformasi sosial. Dakwah bekerja melalui pengalaman
hidup umat melalui praktik hukum keluarga, pendidikan anak, relasi ekonomi, dan
partisipasi sosial bukan hanya melalui retorika normatif.

Dengan menggunakan lensa dakwah sosiologis, keterbatasan pendekatan
Edgell dapat diatasi dengan menempatkan keluarga Muslim bukan sekadar sebagai
objek konstruksi moral institusi keagamaan, tetapi sebagai subjek sosial yang aktif
dalam memproduksi makna keagamaan. Dalam konteks ini, keluarga tidak hanya
menerima definisi tentang “keluarga baik”, tetapi juga mengartikulasikan ulang
nilai-nilai tersebut sesuai dengan kondisi sosial, budaya lokal, dan tantangan
kehidupan modern. Dakwah yang efektif dan berkeadilan gender justru
bergantung pada pengakuan terhadap proses-proses negosiasi ini.

Dengan demikian, kritik reflektif ini tidak menolak kontribusi Edgell,
melainkan menempatkannya secara dialogis dalam konteks Islam Indonesia.
Kerangka Edgell tetap relevan untuk memahami bagaimana agama membentuk
batas moral keluarga, tetapi perlu dilengkapi dengan perspektif dakwah sosiologis

424 Tadbit: Jurnal Manajemen Dakwah Vol. 10 No. 4 (2025) 409-428



Konstruksi Keluarga Ideal dalam Perspektif Manajemen Dakwah

yang lebih sensitif terhadap pluralitas otoritas, agensi perempuan, dan dinamika
sosial umat Islam. Pendekatan sintesis ini memungkinkan pembacaan yang lebih
kontekstual dan adil terhadap relasi antara agama, keluarga, dan transformasi sosial
di masyarakat Muslim.

Dalam kajian agama kontemporer, asumsi tentang institusi keagamaan
sebagai aktor normatif yang tunggal dan homogen telah banyak dikritik, terutama
dalam konteks masyarakat Muslim yang otoritas keagamaannya bersifat plural dan
terdistribusi (Asad, 2003: 25). Kondisi ini menuntut pendekatan analitis yang lebih
sensitif terhadap keragaman aktor, praktik, dan relasi kuasa dalam produksi norma
keagamaan.

Kajian tentang Islam Indonesia menunjukkan bahwa otoritas keagamaan
tidak terpusat, melainkan tersebar di antara ulama, dai, organisasi keislaman, dan
praktik religius lokal, sehingga proses standardisasi norma keluarga ideal selalu
terbuka terhadap tafsir dan kontestasi (Azra, 2006: 41). Konfigurasi ini membatasi
penerapan kerangka Edgell yang berangkat dari konteks jemaat dengan struktur
otoritas yang lebih terinstitusionalisasi.

Selain itu, pendekatan yang terlalu menekankan institusi berisiko
mengaburkan dimensi agensi religius, khususnya agensi perempuan, yang dalam
banyak konteks Islam justru bekerja melalui negosiasi internal terhadap norma,
bukan penolakan terbuka (Mahmood, 2005: 137). Temuan ini menunjukkan
bahwa perempuan Muslim tidak hanya menjadi objek regulasi dakwah, tetapi juga
subjek aktif dalam memproduksi dan mentransmisikan nilai-nilai keagamaan.

Dalam konteks Indonesia, studi etnografis tentang keluarga Muslim
memperlihatkan bahwa perempuan secara strategis menafsirkan ajaran agama
untuk merespons tuntutan ekonomi, pendidikan, dan relasi sosial modern, tanpa
harus keluar dari kerangka religius yang diakui komunitas (Nurmila, 2011: 4). Hal
ini menegaskan pentingnya membaca dakwah sebagai praksis sosial yang dialogis
dan kontekstual.

Oleh karena itu, penguatan perspektif dakwah sosiologis sejalan dengan
pendekatan yang melihat dakwah sebagai praktik komunikasi yang berlangsung
dalam relasi sosial konkret, bukan sekadar sebagai transmisi ajaran normatif dari
otoritas keagamaan kepada umat (Hefner, 2011: 18). Perspektif ini memungkinkan
analisis yang lebih adil terhadap dinamika keluarga Muslim sebagai subjek sosial
yang aktif dalam proses transformasi moral dan sosial.

Tadbit: Jurnal Manajemen Dakwah Vol. 10 No. 4 (2025) 409-428 425



Nierna Yayah Daryati, M. Taufiq Rahman & Yeni Huriani

PENUTUP

Artikel ini menegaskan bahwa pemikiran Penny Edgell memberikan kontribusi
teoretis yang penting bagi sosiologi agama dalam memahami bagaimana institusi
keagamaan memproduksi dan mereproduksi definisi normatif tentang keluarga
ideal melalui retorika, simbol, dan praktik komunitas. Dengan menempatkan
keluarga sebagai locus analisis, Edgell menunjukkan bahwa agama bekerja tidak
hanya sebagai sistem keyakinan, tetapi sebagai mekanisme institusional yang
membentuk kerangka evaluatif moral, batas simbolik, serta legitimasi sosial dalam
kehidupan sehari-hari umat. Temuan ini relevan untuk membaca dakwah keluarga
sebagai proses yang terstruktur dan berkelanjutan, bukan sekadar aktivitas
penyampaian pesan normatif.

Namun demikian, review kritis ini menunjukkan bahwa penerapan kerangka
Edgell dalam konteks Islam Indonesia memerlukan adaptasi konseptual. Berbeda
dengan konteks jemaat Kristen lokal yang menjadi basis analisis Edgell, praktik
dakwah Islam di Indonesia berlangsung dalam lanskap kelembagaan yang plural,
terfragmentasi, dan tidak terpusat pada satu otoritas tunggal. Kondisi ini
berdampak langsung pada cara norma keluarga ideal diproduksi, dikelola, dan
disirkulasikan melalui berbagai saluran dakwah, mulai dari masjid, majelis taklim,
organisasi keislaman, hingga media digital. Oleh karena itu, analisis tentang
keluarga dan dakwah perlu memperhitungkan dimensi manajerial dari dakwah
sebagai praktik institusional yang melibatkan perencanaan, pengorganisasian, dan
pengendalian wacana moral.

Artikel ini juga menegaskan pentingnya memperluas kerangka Edgell
dengan memberi perhatian lebih besar pada agensi religius individu, khususnya
perempuan Muslim. Dalam praktik dakwah keluarga di Indonesia, perempuan
tidak hanya menjadi objek pembinaan, tetapi juga aktor yang secara aktif
menafsirkan, mengelola, dan mempraktikkan nilai-nilai keagamaan dalam konteks
kehidupan keluarga yang kompleks. Dinamika ini menunjukkan bahwa
keberhasilan dakwah keluarga tidak hanya ditentukan oleh kekuatan norma yang
diproduksi, tetapi juga oleh kemampuan manajemen dakwah untuk merespons
pengalaman hidup umat secara dialogis dan kontekstual.

Berdasarkan temuan tersebut, artikel ini mengajukan perspektif dakwah
sosiologis sebagai penguatan konseptual bagi manajemen dakwah keluarga.
Dakwah sosiologis memandang dakwah sebagai praksis komunikasi sosial yang
berlangsung dalam relasi kuasa, struktur kelembagaan, dan interaksi keseharian
umat. Dalam perspektif ini, manajemen dakwah keluarga tidak hanya berfungsi

426 Tadbit: Jurnal Manajemen Dakwah Vol. 10 No. 4 (2025) 409-428



Konstruksi Keluarga Ideal dalam Perspektif Manajemen Dakwah

untuk menegakkan norma ideal, tetapi juga untuk mengelola ruang negosiasi
makna antara ajaran agama, budaya lokal, dan tuntutan sosial modern. Implikasi
ini penting bagi pengembangan strategi dakwah yang lebih reflektif, berkeadilan
gender, dan adaptif terhadap keragaman bentuk keluarga Muslim.

Secara keseluruhan, artikel ini berkontribusi pada pengembangan kajian
manajemen dakwah dengan memperluas pemahaman tentang peran kelembagaan
dakwah dalam konstruksi norma keluarga dan moralitas sosial. Penelitian
selanjutnya disarankan untuk mengkaji secara empiris bagaimana prinsip-prinsip
manajemen dakwah keluarga diterapkan dalam berbagai konteks komunitas
Muslim, serta bagaimana praktik tersebut memengaruhi penerimaan, resistensi,
dan transformasi norma keluarga di tingkat akar rumput.

DAFTAR PUSTAKA

Abdullah, 1. (2006). Konstruksi dan reproduksi kebudayaan. Y ogyakarta: Pustaka
Pelajar.

Ammerman, N. T. (2013). Sacred stories, spiritual tribes: Finding religion in everyday life.
Oxford: Oxford University Press.

Asad, T. (2003). Formations of the secular: Christianity, Islam, modernity. Stanford, CA:
Stanford University Press.

Azra, A. (2000). Islam in the Indonesian world: An account of institutional formation.
Bandung: Mizan.

Beatty, A. (1999). Varieties of |avanese religion: An anthropological account. Cambridge:
Cambridge University Press.

Berger, P. L. (1967). The sacred canopy: Elements of a sociological theory of religion. New
York, NY: Doubleday.

Berger, P. L., & Luckmann, T. (1966). The social construction of reality. New York,
NY: Anchor Books.

Bourdieu, P. (1991). Language and symbolic power. Cambridge, MA: Harvard
University Press.

Bowen, J. R. (2003). Islam, law, and equality in Indonesia: An anthropology of public
reasoning. Cambridge: Cambridge University Press.

Bruinessen, M. van (Ed.). (2013). Contemporary developments in Indonesian Islam:
Explaining the “conservative turn”. Singapore: ISEAS Publishing.

Casanova, J. (1994). Public religions in the modern world. Chicago, IL: University of
Chicago Press.

Cherlin, A. J. (2004). The deinstitutionalization of American martiage. Journal of
Marriage and Family, 66(4), 848—8061.

Tadbit: Jurnal Manajemen Dakwah Vol. 10 No. 4 (2025) 409-428 427



Nierna Yayah Daryati, M. Taufiq Rahman & Yeni Huriani

Connell, R. W. (2005). Masculinities (2nd ed.). Berkeley, CA: University of
California Press.

Edgell, P. (2003). In rhetoric and practice: Defining the “good family” in local
congregation. In M. Dillon (Ed.), Handbook of the sociology of religion (pp.
164—178). Cambridge: Cambridge University Press.

Foucault, M. (1978). The history of sexuality: Volume I: An introduction (R. Hurley,
Trans.). New York, NY: Pantheon Books.

Geertz, C. (1960). The religion of Java. Chicago, IL: University of Chicago Press.

Goffman, E. (1959). The presentation of self in everyday life. Garden City, NY:
Doubleday.

Hasyim, S. (2000). Understanding women in Isiam: An Indonesian perspective. Jakarta:
Solstice Publishing.

Hefner, R. W. (2011). Civil Islam: Muslims and democratization in Indonesia. Princeton,
NJ: Princeton University Press.

Lamont, M., & Molnar, V. (2002). The study of boundaries in the social sciences.
Annunal Review of Sociology, 28, 167-195.

Mahmood, S. (2005). Politics of piety: The Lslamic revival and the feminist subject.
Princeton, NJ: Princeton University Press.

McGuire, M. B. (2008). Lived religion: Faith and practice in everyday life. Oxford:
Oxford University Press.

Mulia, S. M. (2004). Islan menggugat poligami. Jakarta: Gramedia Pustaka Utama.

Nurmila, N. (2011). Wosmen, Islan and everyday life in Indonesia: Renegotiating pobhyganry.
London & New York: Routledge.

Rinaldo, R. (2013). Mobilizing piety: Islam and feminism in Indonesia. Oxford: Oxford
University Press.

Suryakusuma, J. (2011). Agama, seks, dan keknasaan. Jakarta: Komunitas Bambu.

Swidler, A. (1986). Culture in action: Symbols and strategies. American Sociological
Review, 51(2), 273—-286.

Turner, B. S. (2011). Religion and modern society. Cambridge: Cambridge University
Press.

428 Tadbit: Jurnal Manajemen Dakwah Vol. 10 No. 4 (2025) 409-428



