
 

 

Diterima: Oktober 2025. Disetujui: November 2025. Dipublikasikan: Desember 2025. 409 

 

 

 
 

 

 

Tadbir: Jurnal Manajemen Dakwah  
Volume 10, Nomor 4, 2025, 409-428 

DOI: 10.15575/tadbir.v10i4.53989 
Fakultas Dakwah dan Komunikasi, UIN Sunan Gunung Djati Bandung 

https://jurnal.fdk.uinsgd.ac.id/index.php/tadbir 

 

 Konstruksi Keluarga Ideal dalam Perspektif 
Manajemen Dakwah 

Nierna Yayah Daryati1*, M. Taufiq Rahman2 & Yeni Huriani3 

123UIN Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia 
*neirnayayahdaryati@gmail.com 

 
ABSTRAK  

Artikel ini merupakan review akademik kritis atas pemikiran Penny Edgell mengenai konstruksi “keluarga 
ideal” dalam wacana keagamaan, dengan menempatkannya dalam perspektif manajemen dakwah. Melalui 
pendekatan kajian pustaka analitis, artikel ini menganalisis bagaimana institusi keagamaan berfungsi sebagai 
aktor dakwah yang secara sistematis memproduksi, mengelola, dan mereproduksi norma keluarga ideal 
melalui retorika keagamaan, praktik komunitas, serta program pembinaan keluarga. Analisis menunjukkan 
bahwa dakwah keluarga tidak hanya bekerja sebagai transmisi ajaran normatif, tetapi sebagai proses manajerial 
yang membentuk kerangka moral, batas simbolik, dan standar evaluatif tentang keluarga “baik”, “normal”, 
dan “bermasalah”. Dengan mereview kerangka Edgell secara kritis, artikel ini mengidentifikasi keterbatasan 
pendekatan tersebut ketika diterapkan dalam konteks Islam Indonesia yang ditandai oleh pluralitas otoritas 
keagamaan dan keragaman praktik dakwah. Oleh karena itu, artikel ini mengajukan perspektif dakwah 
sosiologis sebagai penguatan konseptual dalam manajemen dakwah keluarga, yang memandang dakwah 
sebagai praksis komunikasi sosial yang dialogis, kontekstual, dan peka terhadap agensi perempuan serta 
dinamika keluarga Muslim. Artikel ini berkontribusi pada pengembangan kajian manajemen dakwah dengan 
memperluas pemahaman tentang peran kelembagaan dakwah dalam konstruksi norma keluarga dan moralitas 
sosial. 
Kata Kunci: Manajemen Dakwah, Dakwah Keluarga, Keluarga Ideal, Sosiologi Agama, Penny Edgell 

 
ABSTRACT  

This article presents a critical academic review of Penny Edgell’s analysis of the construction of the “ideal family” in religious 
discourse, examined through the perspective of da‘wah management. Employing an analytical literature review, this study explores 
how religious institutions operate as da‘wah actors that systematically produce, manage, and reproduce normative family ideals 
through religious rhetoric, community practices, and family-oriented programs. The analysis demonstrates that family da‘wah 
functions not merely as the transmission of doctrinal teachings, but as a managerial process that shapes moral frameworks, 
symbolic boundaries, and evaluative standards of “good,” “normal,” and “problematic” families. By critically engaging Edgell’s 
framework, this article highlights its limitations when applied to the Indonesian Muslim context, which is characterized by plural 
religious authorities and diverse da‘wah practices. Accordingly, the article proposes a sociological da‘wah perspective as a 
conceptual enhancement for family da‘wah management, one that views da‘wah as a dialogical and contextual social praxis 
attentive to women’s agency and the lived realities of Muslim families. This study contributes to da‘wah management scholarship 
by advancing a sociological understanding of how da‘wah institutions shape family norms and social morality. 
Keywords: Da‘wah Management, Family Da‘Wah, Ideal Family, Sociology Of Religion, Penny Edgell 

 

 

mailto:neirnayayahdaryati@gmail.com


Nierna Yayah Daryati, M. Taufiq Rahman & Yeni Huriani 

 

410 Tadbir: Jurnal Manajemen Dakwah Vol. 10 No. 4 (2025) 409-428 

 

 

 

PENDAHULUAN  

Kajian sosiologi agama kontemporer semakin menaruh perhatian pada bagaimana 
institusi keagamaan berinteraksi dengan dinamika kehidupan sehari-hari, 
khususnya dalam membentuk nilai moral yang mengatur relasi keluarga, gender, 
dan tahapan kehidupan (life course), karena agama beroperasi melalui praktik sosial 
dan narasi moral yang tertanam dalam pengalaman hidup umat sehari-hari juga 
melalui interaksinya dengan struktur sosial dan ruang publik (Ammerman, 2013: 
2; Casanova, 1994: 6). 

Pendekatan sosiologi agama kontemporer menekankan bahwa agama hadir 
dan bekerja terutama dalam praktik kehidupan sehari-hari, bukan semata dalam 
doktrin dan ritus formal. Dalam konteks ini, keluarga menjadi ruang utama di 
mana nilai-nilai religius dihidupi, dinegosiasikan, dan diberi makna dalam interaksi 
sosial konkret (McGuire, 2008: 12; Ammerman, 2013: 2). 

Dalam perspektif sosiologi agama, institusi keagamaan dipahami sebagai 
mekanisme sosial yang mengonstruksi dan memelihara tatanan makna moral 
dalam kehidupan sehari-hari, termasuk dalam pengaturan relasi keluarga, peran 
gender, dan siklus kehidupan, melalui proses objektivasi dan legitimasi simbolik 
(Berger, 1967:128). 

Perhatian ini menjadi semakin relevan di masyarakat religius seperti 
Indonesia, di mana agama tidak hanya berfungsi sebagai sistem kepercayaan 
personal, tetapi juga sebagai sumber otoritas moral yang memengaruhi praktik 
sosial, struktur keluarga, dan ekspektasi normatif dalam kehidupan bermasyarakat. 
Dalam konteks ini, keluarga tidak lagi dipahami sekadar sebagai unit privat, 
melainkan sebagai arena sosial tempat nilai-nilai religius dinegosiasikan, 
dilegitimasi, dan dipraktikkan secara konkret melalui interaksi antara institusi 
keagamaan dan kehidupan sehari-hari umat (Casanova, 1994: 6). 

Dalam masyarakat Muslim Indonesia, diskursus tentang keluarga ideal 
seperti konsep keluarga sakinah, relasi gender harmonis, serta pembagian peran 
domestik dan publik perempuan, diproduksi dan disirkulasikan secara intens 
melalui institusi keagamaan, termasuk masjid, majelis taklim, dan organisasi 
keislaman, yang berfungsi sebagai otoritas moral dan kultural dalam membentuk 
norma kehidupan keluarga Muslim (Azra, 2006: 41).  

Dalam masyarakat religius seperti Indonesia, agama tidak hanya berfungsi 
sebagai sistem keyakinan personal, tetapi juga sebagai sumber otoritas moral 
publik yang dijalankan melalui pengelolaan institusional dakwah oleh berbagai 
aktor dan lembaga keagamaan (Casanova, 1994: 6). Melalui perencanaan, 



Konstruksi Keluarga Ideal dalam Perspektif Manajemen Dakwah 

 

Tadbir: Jurnal Manajemen Dakwah Vol. 10 No. 4 (2025) 409-428 411 

 

 

 
 

 

 

pengorganisasian, dan pelaksanaan program dakwah seperti khutbah, pengajian 
keluarga, majelis taklim, dan pembinaan umat institusi dakwah berperan aktif 
dalam memproduksi dan mendistribusikan norma-norma sosial yang dilegitimasi 
secara religius, termasuk definisi tentang keluarga ideal (Azra, 2006: 41). 

Dalam kerangka ini, dakwah tidak hanya bekerja sebagai transmisi ajaran 
normatif, tetapi sebagai mekanisme institusional yang mengelola wacana moral 
dan mengarahkan orientasi hidup umat melalui praktik sosial yang berulang 
(Berger, 1967: 128). Oleh karena itu, keluarga tidak lagi dipahami semata sebagai 
unit privat, melainkan sebagai arena strategis dakwah tempat nilai-nilai religius 
diproduksi, dinegosiasikan, dan dilegitimasi secara kelembagaan dalam kehidupan 
sehari-hari masyarakat Muslim (Hefner, 2011: 18). 

Dengan demikian, kajian tentang keluarga dalam perspektif dakwah tidak 
dapat dilepaskan dari analisis manajemen dakwah sebagai mekanisme institusional 
yang membentuk orientasi moral, ekspektasi gender, dan standar kehidupan 
keluarga Muslim. 

Konsep keluarga ideal tidak berdiri di luar konteks sosial, melainkan 
merupakan hasil konstruksi kultural yang terus direproduksi melalui simbol, 
bahasa, dan strategi moral yang dilegitimasi secara sosial (Swidler, 1986: 279). 
Dalam masyarakat modern, konstruksi ini sering kali tampil sebagai norma moral 
yang tampak alamiah, meskipun sesungguhnya bersifat historis dan kontekstual 
(Cherlin, 2004: 850). 

Dakwah keluarga tidak hanya menyampaikan ajaran normatif, tetapi juga 
membentuk kerangka moral yang menentukan apa yang dianggap sebagai keluarga 
“baik”, “normal”, dan “bermasalah”. Melalui bahasa dan simbol keagamaan, 
agama beroperasi sebagai sumber otoritas simbolik yang melegitimasi kategori-
kategori moral tersebut tanpa paksaan langsung (Bourdieu, 1991: 170). Proses ini 
memungkinkan nilai-nilai religius terobjektifikasi sebagai tatanan moral yang 
tampak alamiah dalam kehidupan sosial keluarga (Berger, 1967: 128). Pada saat 
yang sama, kerangka normatif yang diproduksi institusi keagamaan kerap 
berhadapan dengan keragaman praktik keluarga umat, sehingga menciptakan 
ketegangan berkelanjutan antara ideal moral dan realitas sosial keluarga Muslim 
(Edgell, 2003: 164). 

Dalam konteks teoretis inilah kontribusi Penny Edgell menjadi signifikan. 
Dalam bab “In Rhetoric and Practice: Defining the ‘Good Family’ in Local Congregation”, 
Edgell menunjukkan bahwa definisi tentang “keluarga yang baik” tidak hadir 
secara netral atau alamiah, melainkan dibentuk melalui retorika institusional dan 
praktik sosial di tingkat jemaat lokal. Keluarga ideal diproduksi sebagai konstruksi 



Nierna Yayah Daryati, M. Taufiq Rahman & Yeni Huriani 

 

412 Tadbir: Jurnal Manajemen Dakwah Vol. 10 No. 4 (2025) 409-428 

 

 

 

moral yang menggabungkan nilai teologis, norma budaya, dan kepentingan 
institusional, serta berfungsi sebagai standar normatif yang mengatur legitimasi 
sosial berbagai bentuk keluarga (Edgell, 2003: 164). Melalui analisis empiris, Edgell 
menegaskan bahwa wacana keagamaan tentang keluarga tidak sekadar 
merefleksikan doktrin agama, tetapi juga secara aktif membentuk batas-batas 
moral komunitas. 

Lebih jauh, Edgell mengungkap adanya jarak antara retorika normatif 
institusi keagamaan dan praktik kehidupan keluarga anggota jemaat. Meskipun 
institusi keagamaan mempromosikan model keluarga tertentu sebagai ideal moral, 
realitas sosial menunjukkan keragaman pengalaman keluarga yang tidak selalu 
selaras dengan standar normatif tersebut (Edgell, 2003: 164). Namun demikian, 
retorika tentang “keluarga baik” tetap memiliki daya regulatif yang kuat karena 
bekerja sebagai kekuasaan simbolik yang membentuk kerangka evaluatif moral 
tanpa paksaan langsung (Bourdieu, 1991: 170). Dalam kerangka sosiologi agama, 
mekanisme ini memungkinkan nilai-nilai religius dilegitimasi sebagai tatanan moral 
objektif yang digunakan untuk menilai kepatuhan moral, legitimasi sosial, dan 
identitas keagamaan individu maupun keluarga (Berger, 1967: 128). 

Relevansi analisis Edgell menjadi semakin penting ketika dikaji dalam 
konteks masyarakat Muslim seperti Indonesia, di mana wacana keagamaan tentang 
keluarga juga memainkan peran sentral dalam pembentukan norma sosial. Namun, 
kajian sosiologi agama di Indonesia masih relatif didominasi oleh pendekatan 
normatif-teologis atau deskriptif-sosiologis yang belum secara memadai mengkaji 
bagaimana definisi keluarga ideal diproduksi melalui praktik institusional 
keagamaan sehari-hari. Dengan kata lain, masih terdapat keterbatasan kajian yang 
menelaah keluarga sebagai konstruksi moral yang dibentuk melalui interaksi antara 
retorika dakwah, praktik komunitas, dan pengalaman hidup umat. 

Di sinilah letak research gap yang ingin dijembatani oleh artikel ini. Meskipun 
karya Edgell berangkat dari konteks jemaat Kristen di Amerika Serikat, kerangka 
analitis yang ia tawarkan belum banyak direview secara kritis dan dikontekstualkan 
dalam diskursus sosiologi agama di masyarakat Muslim, khususnya Indonesia. 
Padahal, pendekatan Edgell memiliki potensi besar untuk memperkaya kajian 
tentang agama dan keluarga di konteks Islam, terutama dalam membaca 
bagaimana institusi keagamaan memproduksi norma keluarga ideal sekaligus 
menghadapi keragaman praktik sosial umat. 

Berdasarkan problematisasi tersebut, artikel ini bertujuan mereview secara 
kritis argumen utama Penny Edgell, sekaligus menempatkannya dalam diskursus 
sosiologi agama yang lebih luas dengan mempertimbangkan relevansinya bagi 



Konstruksi Keluarga Ideal dalam Perspektif Manajemen Dakwah 

 

Tadbir: Jurnal Manajemen Dakwah Vol. 10 No. 4 (2025) 409-428 413 

 

 

 
 

 

 

konteks Indonesia dan Islam. Dengan demikian, review ini tidak hanya berfungsi 
sebagai ringkasan akademik, tetapi juga sebagai upaya reflektif untuk memperluas 
pemanfaatan kerangka Edgell dalam memahami relasi antara agama, keluarga, dan 
moralitas sosial di masyarakat plural dan religius seperti Indonesia. 

Kajian sosiologi agama menegaskan bahwa agama tidak dapat dipahami 
hanya sebagai sistem keyakinan privat, melainkan sebagai institusi sosial yang 
secara aktif membentuk norma moral dan tatanan kehidupan sehari-hari umatnya 
(Berger, 1967: 128). Dalam kerangka ini, keluarga menjadi salah satu arena utama 
di mana nilai-nilai religius diproduksi, dilegitimasi, dan direproduksi melalui 
praktik sosial yang berulang. 

Sejalan dengan itu, Casanova menunjukkan bahwa agama modern tetap 
memiliki daya regulatif dalam ruang publik melalui produksi makna moral yang 
mengatur kehidupan sosial, termasuk dalam ranah keluarga dan relasi gender 
(Casanova, 1994: 6). Dengan demikian, diskursus keagamaan tentang keluarga 
tidak bersifat netral, melainkan mengandung dimensi kekuasaan simbolik yang 
menentukan standar moral tertentu sebagai ideal. 

Penny Edgell secara spesifik memperlihatkan bahwa definisi tentang 
“keluarga yang baik” dibentuk melalui retorika institusional dan praktik 
keagamaan di tingkat komunitas, sehingga keluarga ideal tampil sebagai konstruksi 
moral yang dilegitimasi secara kolektif (Edgell, 2003: 164). Konstruksi ini 
berfungsi sebagai kerangka evaluatif yang mengatur cara komunitas keagamaan 
menilai kepatuhan moral individu dan keluarga. 

Dalam konteks masyarakat religius, bahasa dan simbol keagamaan memiliki 
kekuatan simbolik untuk menormalisasi nilai tertentu tanpa paksaan langsung, 
sehingga norma keluarga ideal diterima sebagai kebenaran moral yang seolah-olah 
alamiah (Bourdieu, 1991: 170). Mekanisme inilah yang membuat wacana keluarga 
ideal tetap berpengaruh meskipun realitas praktik keluarga sangat beragam. 

Di Indonesia, kajian tentang keluarga Muslim menunjukkan bahwa wacana 
keagamaan mengenai keluarga sakinah dan peran gender ideal sering kali 
berhadapan dengan praktik sosial yang lebih kompleks, di mana perempuan dan 
keluarga melakukan negosiasi aktif terhadap norma religius yang dominan 
(Nurmila, 2011: 3). Temuan ini memperkuat relevansi pendekatan Edgell untuk 
dibaca secara kritis dan kontekstual dalam diskursus sosiologi agama Islam. 

Meskipun kajian tentang agama dan keluarga telah berkembang luas, 
sebagian besar studi masih cenderung menempatkan keluarga sebagai objek 
normatif ajaran agama, bukan sebagai konstruksi sosial yang dibentuk melalui 
praktik institusional dan relasi kekuasaan simbolik (Asad, 2003: 25). Pendekatan 



Nierna Yayah Daryati, M. Taufiq Rahman & Yeni Huriani 

 

414 Tadbir: Jurnal Manajemen Dakwah Vol. 10 No. 4 (2025) 409-428 

 

 

 

semacam ini sering kali mengabaikan proses bagaimana norma keluarga 
diproduksi, dinegosiasikan, dan dipertahankan dalam kehidupan sosial umat 
beragama. 

Dalam konteks studi Islam di Indonesia, kajian tentang keluarga dan dakwah 
masih dominan berorientasi pada preskripsi teologis mengenai keluarga ideal, 
sementara analisis kritis terhadap praktik dakwah sebagai proses komunikasi sosial 
relatif terbatas (Abdullah, 2017: 21). Akibatnya, hubungan antara wacana 
keagamaan, institusi dakwah, dan pembentukan standar moral keluarga belum 
sepenuhnya dibaca dalam kerangka sosiologi agama yang reflektif. 

Di tingkat global, sejumlah sosiolog agama menekankan bahwa kajian 
agama kontemporer perlu lebih serius menelaah bagaimana institusi keagamaan 
beroperasi di level mikro kehidupan sehari-hari, termasuk dalam pembentukan 
identitas keluarga dan relasi gender, bukan hanya pada level doktrin dan ideologi 
(Ammerman, 2013: 2). Celah inilah yang menjadikan pemikiran Penny Edgell 
relevan untuk direview secara kritis dan dikontekstualkan, sekaligus menunjukkan 
keterbatasan penerapannya tanpa adaptasi pada konteks masyarakat Muslim 
seperti Indonesia.  

LANDASAN TEORETIS 

Landasan teoretis artikel ini berpijak pada tradisi sosiologi agama yang 
memandang agama sebagai institusi sosial yang berperan aktif dalam membentuk 
tatanan moral, identitas sosial, dan praktik kehidupan sehari-hari. Dalam 
perspektif ini, agama tidak direduksi sebagai sistem keyakinan individual, 
melainkan sebagai struktur makna yang dilegitimasi secara sosial dan beroperasi 
melalui bahasa, simbol, serta praktik institusional (Berger, 1967: 128). Pendekatan 
ini memungkinkan analisis terhadap bagaimana norma keagamaan tentang 
keluarga diproduksi, dipertahankan, dan dinegosiasikan dalam kehidupan sosial 
umat. 

Dalam kerangka struktural, agama juga dipahami sebagai sumber otoritas 
moral publik yang memiliki daya regulatif dalam mengatur kehidupan sosial, 
termasuk dalam ranah keluarga dan relasi gender (Casanova, 1994: 6). Melalui 
institusi keagamaan, agama membangun standar normatif tentang pernikahan, 
pembagian peran gender, dan tahapan kehidupan, yang kemudian diinternalisasi 
sebagai pedoman moral dalam kehidupan keluarga. Dengan demikian, keluarga 
tidak lagi dipahami semata sebagai unit privat, melainkan sebagai arena sosial 
tempat norma religius dilembagakan dan diuji dalam praktik sehari-hari. 



Konstruksi Keluarga Ideal dalam Perspektif Manajemen Dakwah 

 

Tadbir: Jurnal Manajemen Dakwah Vol. 10 No. 4 (2025) 409-428 415 

 

 

 
 

 

 

Konsep otoritas simbolik menjadi pijakan penting untuk menjelaskan 
bagaimana norma keluarga ideal memperoleh daya regulatifnya. Bourdieu 
menegaskan bahwa bahasa dan simbol keagamaan memiliki kekuatan untuk 
menetapkan kategori moral tanpa paksaan langsung, karena nilai-nilai tersebut 
diterima sebagai sah dan alamiah oleh komunitas (Bourdieu, 1991: 170). Dalam 
konteks dakwah keluarga, otoritas simbolik bekerja melalui khotbah, ceramah, dan 
pengajaran keagamaan yang mendefinisikan apa yang dianggap sebagai keluarga 
“baik”, “normal”, dan “bermasalah”. Mekanisme ini menjelaskan mengapa 
wacana keluarga ideal tetap berpengaruh meskipun realitas praktik keluarga umat 
sangat beragam. 

Kerangka teoretis tersebut menemukan elaborasi empiris yang kuat dalam 
pemikiran Penny Edgell. Edgell memandang institusi keagamaan sebagai arena 
produksi makna moral, di mana definisi tentang “keluarga baik” dibentuk melalui 
interaksi antara retorika normatif dan praktik sosial komunitas (Edgell, 2003: 164). 
Keluarga ideal berfungsi sebagai kerangka evaluatif yang mengatur legitimasi sosial 
dan identitas keagamaan individu maupun keluarga. Meskipun terdapat jarak 
antara ideal normatif yang dipromosikan institusi keagamaan dan praktik 
kehidupan keluarga anggota jemaat, wacana tentang keluarga ideal tetap memiliki 
daya regulatif yang kuat karena bekerja sebagai standar moral yang terinternalisasi 
(Edgell, 2003: 165). 

Dalam konteks Islam Indonesia, produksi norma keluarga berlangsung 
melalui institusi keagamaan yang bersifat plural dan terfragmentasi, seperti masjid, 
majelis taklim, dan organisasi keislaman. Institusi-institusi ini berperan sebagai 
otoritas moral yang membingkai konsep keluarga sakinah, relasi gender harmonis, 
serta peran domestik dan publik perempuan sebagai ideal normatif kehidupan 
keluarga Muslim (Azra, 2006: 41). Kondisi ini menegaskan bahwa keluarga Muslim 
Indonesia merupakan arena dinamis tempat norma ideal agama dan realitas sosial 
berinteraksi, bernegosiasi, dan terkadang berketegangan. 

Dakwah Sosiologis sebagai Sintesis Teoretis 
Berdasarkan kerangka tersebut, artikel ini mengajukan dakwah sosiologis 

sebagai sintesis teoretis untuk membaca relasi antara agama, keluarga, dan 
moralitas sosial. Dakwah sosiologis memandang dakwah bukan semata sebagai 
transmisi ajaran normatif dari institusi keagamaan kepada umat, melainkan sebagai 
praksis komunikasi sosial yang memproduksi makna, membentuk batas moral, 
dan membuka ruang negosiasi nilai dalam kehidupan sehari-hari keluarga. Dalam 
perspektif ini, dakwah tentang keluarga ideal tidak hanya berfungsi sebagai 
instrumen regulasi moral, tetapi juga sebagai arena dialog antara norma agama dan 



Nierna Yayah Daryati, M. Taufiq Rahman & Yeni Huriani 

 

416 Tadbir: Jurnal Manajemen Dakwah Vol. 10 No. 4 (2025) 409-428 

 

 

 

pengalaman hidup umat. 
Pendekatan dakwah sosiologis menempatkan keluarga tidak sekadar sebagai 

objek dakwah, tetapi sebagai subjek sosial yang aktif menafsirkan dan 
mempraktikkan nilai-nilai religius sesuai dengan kondisi sosial, budaya, dan 
ekonomi yang dihadapi. Dengan mengintegrasikan konsep legitimasi moral 
(Berger), otoritas simbolik (Bourdieu), dan relasi retorika–praktik (Edgell), 
dakwah sosiologis memungkinkan pembacaan yang lebih kontekstual dan reflektif 
terhadap dinamika keluarga Muslim. Sintesis teoretis ini menjadi fondasi analitis 
bagi review kritis atas pemikiran Penny Edgell sekaligus membuka ruang adaptasi 
kerangkanya dalam konteks Islam Indonesia. 

HASIL DAN PEMBAHASAN  

Agama, Retorika Moral, dan Konstruksi Keluarga Ideal 

Edgell menunjukkan bahwa jemaat keagamaan tidak hanya berfungsi sebagai 
ruang ibadah, tetapi juga sebagai arena produksi makna moral tentang keluarga. 
Melalui khotbah, kelas pendidikan keagamaan, program pembinaan keluarga, dan 
aktivitas komunitas lainnya, institusi keagamaan secara sistematis menyampaikan 
narasi normatif mengenai pernikahan, pembagian peran gender, dan pola 
pengasuhan anak. Narasi-narasi ini tidak bersifat deskriptif semata, melainkan 
preskriptif, karena menetapkan standar moral tertentu yang diidealkan oleh 
komunitas keagamaan (Edgell, 2003: 165). 

Dalam analisis Edgell, keluarga heteronormatif yang stabil, berbasis 
pernikahan, dan ditopang oleh pembagian peran gender yang jelas diposisikan 
sebagai representasi “keluarga baik”. Model ini bukan sekadar pilihan moral 
individual, tetapi diproduksi sebagai norma kolektif yang mencerminkan nilai-nilai 
teologis dan budaya dominan dalam komunitas jemaat. Dengan demikian, agama 
berfungsi sebagai mekanisme legitimasi simbolik yang memberi bobot moral pada 
bentuk keluarga tertentu, sekaligus mengarahkan aspirasi hidup umat. 

Pentingnya analisis Edgell terletak pada penekanannya terhadap 
kesenjangan antara retorika dan praktik. Meskipun jemaat secara institusional 
mempromosikan ideal keluarga tertentu, praktik sosial anggota jemaat 
menunjukkan keragaman pengalaman keluarga yang jauh lebih kompleks, 
termasuk keluarga tunggal, keluarga dengan relasi gender yang lebih egaliter, 
maupun keluarga yang tidak sepenuhnya sesuai dengan standar normatif yang 
diajarkan. Namun demikian, Edgell menegaskan bahwa retorika institusional tetap 
memiliki daya normatif yang kuat karena ia berfungsi sebagai kerangka evaluatif 



Konstruksi Keluarga Ideal dalam Perspektif Manajemen Dakwah 

 

Tadbir: Jurnal Manajemen Dakwah Vol. 10 No. 4 (2025) 409-428 417 

 

 

 
 

 

 

yang memengaruhi cara individu menilai diri mereka sendiri dan orang lain dalam 
komunitas keagamaan. 

Dengan kata lain, meskipun praktik keluarga bersifat plural, narasi tentang 
“keluarga baik” tetap bekerja sebagai ideal moral yang mengatur imajinasi sosial 
umat. Dalam perspektif ini, agama tidak hanya mencerminkan realitas sosial, tetapi 
secara aktif membentuk orientasi moral dan ekspektasi normatif tentang 
kehidupan keluarga. 

Sebagai arena produksi makna moral, institusi keagamaan bekerja melalui 
bahasa normatif dan praktik ritual yang secara sistematis membingkai pernikahan, 
relasi gender, dan pengasuhan sebagai kewajiban moral yang diidealkan, bukan 
sekadar pilihan personal (Berger, 1967: 128). Melalui proses ini, keluarga ideal 
dilembagakan sebagai bagian dari tatanan makna yang dilegitimasi secara religius. 

Proses legitimasi tersebut berlangsung melalui kekuasaan simbolik, yakni 
kemampuan bahasa dan simbol agama untuk menetapkan kategori “normal” dan 
“menyimpang” tanpa mekanisme koersif langsung (Bourdieu, 1991: 170). Dalam 
konteks jemaat keagamaan, narasi tentang keluarga heteronormatif dan pembagian 
peran gender yang jelas berfungsi sebagai standar moral kolektif yang 
mengarahkan orientasi hidup umat. 

Sebagaimana ditunjukkan dalam kajian agama dan kehidupan sehari-hari, 
wacana normatif institusi keagamaan tetap memiliki daya regulatif meskipun 
sering kali tidak sepenuhnya sejalan dengan praktik konkret keluarga umat, karena 
ia bekerja sebagai kerangka evaluatif yang terinternalisasi (Ammerman, 2013: 2). 
Hal ini menjelaskan mengapa kesenjangan antara retorika dan praktik tidak serta-
merta melemahkan kekuatan norma keagamaan. 

Dalam perspektif agama sebagai aktor publik, produksi norma keluarga ideal 
juga berfungsi untuk mempertahankan keteraturan moral komunitas dan identitas 
kolektif umat, terutama di tengah perubahan sosial yang cepat (Casanova, 1994: 
38). Dengan demikian, keluarga ideal tidak hanya berfungsi sebagai pedoman etis, 
tetapi juga sebagai simbol stabilitas sosial dan religius. 

Wacana keagamaan tentang keluarga ideal juga berkelindan dengan relasi 
kuasa dan produksi norma gender. Melalui regulasi tubuh, seksualitas, dan peran 
sosial, agama berkontribusi pada normalisasi relasi gender tertentu yang dipandang 
sah secara moral (Foucault, 1978: 92; Connell, 2005: 71). 

Temuan Edgell mengenai ketegangan antara norma ideal dan realitas sosial 
sejalan dengan kajian tentang agama dan gender yang menunjukkan bahwa standar 
keluarga ideal sering kali berhadapan dengan praktik keluarga yang lebih egaliter 
dan beragam, tanpa kehilangan daya normatifnya sebagai ideal moral dominan 



Nierna Yayah Daryati, M. Taufiq Rahman & Yeni Huriani 

 

418 Tadbir: Jurnal Manajemen Dakwah Vol. 10 No. 4 (2025) 409-428 

 

 

 

(Mahmood, 2005: 137). 

Batas Moral dan Inklusi–Eksklusi Sosial 

Pembentukan kategori keluarga “baik” dan “bermasalah” merupakan bagian dari 
proses penarikan batas simbolik yang membedakan siapa yang dianggap layak 
secara moral dalam komunitas sosial (Lamont & Molnár, 2002: 68). Dalam 
konteks keagamaan, batas ini sering bekerja secara implisit melalui ekspektasi 
sosial dan penilaian moral sehari-hari.Salah satu kontribusi utama Edgell adalah 
penjelasannya tentang bagaimana definisi “keluarga baik” berfungsi sebagai 
mekanisme pembentukan batas moral dalam komunitas keagamaan. Keluarga 
yang sesuai dengan ideal religius cenderung memperoleh legitimasi, pengakuan, 
dan akses yang lebih besar terhadap sumber daya simbolik komunitas, seperti 
kepercayaan, status moral, dan partisipasi aktif dalam kehidupan jemaat. 
Sebaliknya, keluarga yang menyimpang dari ideal tersebut seperti keluarga tunggal, 
keluarga dengan relasi non-normatif, atau keluarga yang mengalami disfungsi 
sering kali ditempatkan pada posisi marginal (Edgell, 2003: 167). 

Dalam perspektif sosiologi agama, mekanisme ini menunjukkan bahwa 
agama berperan aktif dalam membentuk stratifikasi moral di tingkat komunitas. 
Keluarga tidak hanya diperlakukan sebagai unit sosial, tetapi juga sebagai simbol 
moral yang merepresentasikan kepatuhan atau penyimpangan terhadap nilai-nilai 
institusional. Melalui proses ini, institusi keagamaan menciptakan kategori-
kategori moral yang membedakan antara yang “layak”, “ideal”, dan “bermasalah”. 

Edgell menegaskan bahwa batas moral ini sering kali bekerja secara implisit, 
bukan melalui sanksi formal, melainkan melalui bahasa simbolik, ekspektasi sosial, 
dan penilaian moral sehari-hari. Dengan demikian, kekuasaan agama dalam 
mengatur kehidupan keluarga tidak selalu bersifat koersif, tetapi bekerja melalui 
mekanisme kultural yang halus dan terinternalisasi. Temuan ini memperkaya 
pemahaman tentang bagaimana agama beroperasi sebagai kekuatan sosial yang 
membentuk tatanan moral komunitas, bukan hanya sebagai sistem kepercayaan 
individual. 

Dalam perspektif kekuasaan simbolik, proses inklusi dan eksklusi moral 
dalam komunitas keagamaan berlangsung melalui mekanisme klasifikasi simbolik 
yang membedakan antara yang dianggap sah dan tidak sah secara moral, tanpa 
harus melalui sanksi formal (Bourdieu, 1991: 170). Kategori keluarga “baik” dan 
“bermasalah” dengan demikian berfungsi sebagai instrumen simbolik yang 
mereproduksi hierarki moral dalam komunitas. 

Mekanisme ini sejalan dengan pemikiran Berger yang menegaskan bahwa 



Konstruksi Keluarga Ideal dalam Perspektif Manajemen Dakwah 

 

Tadbir: Jurnal Manajemen Dakwah Vol. 10 No. 4 (2025) 409-428 419 

 

 

 
 

 

 

agama berperan dalam melegitimasi tatanan sosial dengan menyediakan kerangka 
makna objektif yang digunakan untuk menilai kepatuhan dan penyimpangan 
moral individu maupun kelompok (Berger, 1967: 128). Dalam konteks keluarga, 
legitimasi ini menjadikan bentuk keluarga tertentu sebagai simbol moral yang 
diidealkan secara kolektif. 

Dalam kerangka agama sebagai aktor publik, pembentukan batas moral 
tersebut juga berfungsi untuk menjaga keteraturan sosial dan identitas kolektif 
komunitas, terutama dalam menghadapi pluralitas praktik keluarga dan perubahan 
sosial yang cepat (Casanova, 1994: 38). Dengan demikian, eksklusi simbolik 
terhadap keluarga non-normatif tidak semata bersifat personal, tetapi terkait 
dengan logika pemeliharaan tatanan moral komunitas. 

Kajian tentang agama dan kehidupan sehari-hari menunjukkan bahwa batas 
moral keagamaan sering kali bekerja secara implisit melalui ekspektasi sosial dan 
penilaian moral yang terinternalisasi, sehingga individu dan keluarga menyesuaikan 
diri tanpa tekanan koersif yang terlihat (Ammerman, 2013: 2). Pola ini menjelaskan 
mengapa marginalisasi moral dapat berlangsung secara halus namun 
berkelanjutan. 

Dalam konteks Indonesia, kajian tentang relasi agama, keluarga, dan gender 
menunjukkan bahwa keluarga yang tidak sesuai dengan ideal normatif agama 
seperti perempuan kepala keluarga atau bentuk keluarga yang tidak mengikuti 
model keluarga inti (nuclear family), sering mengalami ambiguitas pengakuan sosial 
dalam komunitas keagamaan, meskipun tidak secara formal dikecualikan 
(Suryakusuma, 2011: 56). Temuan ini memperkuat argumen Edgell bahwa 
stratifikasi moral keluarga merupakan fenomena struktural yang dimediasi oleh 
institusi keagamaan. 

Dalam konteks Islam Indonesia, kajian etnografis menunjukkan bahwa 
keluarga Muslim yang tidak sepenuhnya sesuai dengan ideal normatif agama 
seperti keluarga dengan perempuan sebagai pencari nafkah utama atau keluarga 
yang mengalami disrupsi relasi gender sering kali menempati posisi ambigu dalam 
komunitas keagamaan. Meskipun tidak secara formal dikecualikan, keluarga-
keluarga tersebut menghadapi bentuk marginalisasi simbolik melalui penilaian 
moral implisit dan ekspektasi sosial yang berkelanjutan (Nurmila, 2011: 5). 

Relevansi Teoretis bagi Sosiologi Agama 

Pemikiran Edgell sejalan dengan pendekatan sosiologi agama yang melihat agama 
sebagai institusi sosial yang beroperasi melalui praktik simbolik dan interaksi 
sehari-hari. Dengan menempatkan keluarga sebagai locus analisis, Edgell 



Nierna Yayah Daryati, M. Taufiq Rahman & Yeni Huriani 

 

420 Tadbir: Jurnal Manajemen Dakwah Vol. 10 No. 4 (2025) 409-428 

 

 

 

memperluas kajian agama dari ranah doktrinal dan ritual menuju ranah kehidupan 
konkret, di mana nilai-nilai religius diwujudkan, dinegosiasikan, dan 
diperdebatkan dalam praktik sosial. 

Pendekatan ini memperkaya pemahaman tentang bagaimana agama 
membentuk etika sosial, identitas kolektif, dan relasi kekuasaan dalam masyarakat 
modern. Keluarga, dalam analisis Edgell, menjadi titik temu antara struktur 
institusional agama dan pengalaman hidup individu. Melalui keluarga, agama 
memengaruhi cara individu memahami peran sosial mereka, menilai hubungan 
interpersonal, dan membangun makna moral dalam kehidupan sehari-hari (Edgell, 
2003: 170). 

Secara teoretis, kontribusi Edgell terletak pada kemampuannya 
menghubungkan level mikro (praktik keluarga dan pengalaman individu) dengan 
level meso (institusi jemaat) dalam analisis sosiologi agama. Hal ini menjadikan 
karyanya relevan tidak hanya bagi studi keluarga, tetapi juga bagi kajian yang lebih 
luas tentang agama sebagai institusi moral dalam masyarakat modern. 

Pendekatan yang menempatkan praktik kehidupan sehari-hari sebagai locus 
analisis sejalan dengan tradisi sosiologi agama yang menekankan pentingnya 
interaksi simbolik dalam pembentukan makna religius, di mana nilai-nilai agama 
diwujudkan melalui tindakan konkret dan relasi sosial (Ammerman, 2013: 2). 
Dalam kerangka ini, keluarga menjadi ruang utama artikulasi agama sebagai praktik 
sosial, bukan sekadar sistem doktrin. 

Pandangan tersebut juga beririsan dengan pemikiran Berger dan Luckmann 
yang menegaskan bahwa realitas sosial, termasuk etika dan norma religius, 
dibentuk melalui proses dialektis antara struktur institusional dan pengalaman 
subjektif individu (Berger & Luckmann, 1966: 79). Dengan demikian, keluarga 
berfungsi sebagai medium objektivasi dan internalisasi nilai-nilai agama dalam 
kehidupan sehari-hari. 

Dari sudut pandang agama sebagai institusi moral publik, Casanova 
menekankan bahwa agama modern tetap berperan dalam membentuk etika sosial 
dan identitas kolektif melalui institusi dan praktik sosial yang menjembatani ranah 
privat dan publik (Casanova, 1994: 6). Hal ini memperkuat relevansi analisis Edgell 
yang mengaitkan keluarga dengan pembentukan moralitas sosial di tingkat 
komunitas. 

Dalam konteks Indonesia, kajian sosiologi agama menunjukkan bahwa 
praktik keagamaan umat Islam tidak dapat dilepaskan dari struktur sosial dan 
pengalaman hidup sehari-hari, di mana keluarga berperan sebagai arena utama 
negosiasi nilai antara ajaran agama dan tuntutan sosial modern (Hefner, 2011: 18). 



Konstruksi Keluarga Ideal dalam Perspektif Manajemen Dakwah 

 

Tadbir: Jurnal Manajemen Dakwah Vol. 10 No. 4 (2025) 409-428 421 

 

 

 
 

 

 

Temuan ini menegaskan pentingnya pendekatan mikro–meso dalam membaca 
dinamika agama dan keluarga. 

Dalam konteks Indonesia, institusi keagamaan dan aktor dakwah berperan 
penting dalam membingkai norma keluarga melalui penalaran publik dan wacana 
moral yang beredar di ruang sosial (Bowen, 2003: 18). Namun, perkembangan 
mutakhir Islam Indonesia menunjukkan adanya pergeseran dan kontestasi norma, 
terutama terkait isu keluarga dan gender (van Bruinessen, 2013: 5). 

Secara konseptual, pendekatan yang menghubungkan praktik keluarga 
dengan struktur institusional agama juga sejalan dengan kritik terhadap reduksi 
agama menjadi ranah doktrinal semata, serta dorongan untuk membaca agama 
sebagai fenomena sosial yang hidup dalam relasi kekuasaan dan interaksi 
keseharian (Turner, 2011: 3). 

Dalam kehidupan sosial, keluarga juga berfungsi sebagai medium presentasi 
moral di hadapan komunitas. Melalui praktik keseharian, individu dan keluarga 
menampilkan kepatuhan terhadap norma yang diharapkan untuk 
mempertahankan pengakuan sosial (Goffman, 1959: 22). 

Catatan Komparatif: Keluarga Ideal, Agama, dan Konteks Islam Indonesia 

Kajian antropologis tentang Islam Indonesia menunjukkan bahwa praktik 
keagamaan selalu berkelindan dengan budaya lokal dan struktur sosial, sehingga 
wacana keluarga ideal tidak pernah sepenuhnya seragam (Geertz, 1960: 35; Beatty, 
1999: 44). Hal ini memperkuat argumen bahwa keluarga merupakan arena 
negosiasi antara norma agama dan realitas sosial. 

Temuan Penny Edgell mengenai konstruksi “keluarga ideal” dalam jemaat 
Kristen lokal memiliki relevansi komparatif yang kuat ketika dibaca dalam konteks 
Islam Indonesia. Meskipun berbeda secara teologis, institusi keagamaan Islam 
seperti masjid, majelis taklim, dan organisasi keislaman juga berperan aktif dalam 
membentuk narasi normatif tentang keluarga saleh, relasi gender, dan tanggung 
jawab moral anggota keluarga. Seperti halnya dalam konteks jemaat yang dikaji 
Edgell, definisi keluarga ideal dalam Islam Indonesia tidak hanya diproduksi 
melalui teks normatif, tetapi juga melalui praktik dakwah, ceramah, dan aktivitas 
sosial keagamaan yang berlangsung di tingkat komunitas. 

Dalam konteks Indonesia, keluarga ideal sering dibingkai melalui narasi 
harmonisasi peran gender, stabilitas rumah tangga, dan kepatuhan terhadap norma 
religius. Narasi ini berfungsi sebagai standar moral yang memberi legitimasi sosial 
pada bentuk keluarga tertentu, sekaligus secara implisit memarginalkan 
pengalaman keluarga yang menyimpang dari ideal tersebut. Pola ini sejalan dengan 



Nierna Yayah Daryati, M. Taufiq Rahman & Yeni Huriani 

 

422 Tadbir: Jurnal Manajemen Dakwah Vol. 10 No. 4 (2025) 409-428 

 

 

 

temuan Edgell bahwa agama bekerja melalui retorika moral untuk membangun 
batas-batas simbolik antara keluarga yang dianggap “baik” dan “kurang ideal” 
(Edgell, 2003: 165). 

Namun demikian, sebagaimana ditunjukkan oleh kajian tentang praktik 
sosial Muslim di Indonesia, terdapat jarak yang signifikan antara retorika normatif 
dan realitas kehidupan keluarga. Perempuan Muslim Indonesia secara aktif 
menegosiasikan peran domestik, ekonomi, dan sosial mereka dalam kerangka 
religius yang ada, tanpa selalu menolak norma keagamaan secara terbuka. Pola 
negosiasi ini menunjukkan bahwa keluarga dalam Islam Indonesia bukan entitas 
statis, melainkan arena dinamis tempat nilai agama, budaya lokal, dan tuntutan 
sosial modern saling berinteraksi (Nurmila, 2011: 3). 

Dari perspektif sosiologi agama, perbandingan ini memperkuat argumen 
Edgell bahwa institusi keagamaan tidak sekadar mencerminkan realitas keluarga, 
tetapi turut memproduksi norma moral yang mengatur kehidupan sosial umat. 
Dalam konteks Islam Indonesia, dakwah tentang keluarga ideal berfungsi sebagai 
mekanisme regulasi moral yang membentuk ekspektasi sosial, sekaligus membuka 
ruang negosiasi bagi aktor-aktor perempuan dan keluarga dalam praktik sehari-
hari. Dengan demikian, pendekatan Edgell memberikan kerangka analitis yang 
berguna untuk membaca dinamika keluarga Muslim di Indonesia tanpa terjebak 
pada dikotomi normatif antara tradisi dan modernitas. 

Dalam kajian komparatif agama dan keluarga, institusi keagamaan dipahami 
sebagai aktor kultural yang memproduksi narasi normatif tentang keluarga ideal 
melalui praktik komunitas dan ritual keseharian, sehingga perbedaan teologis tidak 
menghilangkan kesamaan mekanisme sosial pembentukan norma keluarga 
(Casanova, 1994: 38). Perspektif ini memungkinkan pembacaan lintas konteks 
antara jemaat Kristen yang dikaji Edgell dan komunitas Muslim Indonesia. 

Dalam konteks Islam Indonesia, peran masjid, majelis taklim, dan organisasi 
keislaman sebagai produsen norma keluarga saleh juga dipengaruhi oleh 
konfigurasi otoritas keagamaan yang plural dan terfragmentasi, yang memperkaya 
sekaligus mempersulit proses standardisasi norma keluarga ideal (Azra, 2006: 41). 
Melalui dakwah dan praktik sosial, institusi-institusi ini membingkai harmoni 
gender dan stabilitas keluarga sebagai ideal moral kolektif. 

Kajian etnografis tentang Islam Indonesia menunjukkan bahwa narasi 
normatif tersebut tidak diterima secara pasif, melainkan dinegosiasikan dalam 
praktik keluarga sehari-hari, khususnya oleh perempuan yang menafsirkan ulang 
peran domestik dan publik dalam kerangka religius yang ada (Hefner, 2011: 18). 
Temuan ini menegaskan adanya jarak antara ideal normatif dan realitas sosial 



Konstruksi Keluarga Ideal dalam Perspektif Manajemen Dakwah 

 

Tadbir: Jurnal Manajemen Dakwah Vol. 10 No. 4 (2025) 409-428 423 

 

 

 
 

 

 

keluarga Muslim. 
Sejumlah kajian menegaskan bahwa perempuan Muslim Indonesia tidak 

sekadar menjadi objek regulasi norma keluarga, tetapi juga aktor aktif yang 
menegosiasikan nilai-nilai agama dalam kehidupan domestik dan publik (Hasyim, 
2006: 63; Rinaldo, 2013: 7). Agensi ini sering bekerja melalui strategi moral yang 
kompatibel dengan kerangka religius yang diakui. 

Dari perspektif agama sebagai praktik keseharian, nilai-nilai religius tentang 
keluarga beroperasi melalui interaksi simbolik dan ekspektasi sosial yang 
membentuk batas-batas moral secara implisit, sehingga marginalisasi keluarga 
non-ideal berlangsung secara halus namun berkelanjutan (Ammerman, 2013: 2). 
Mekanisme ini paralel dengan temuan Edgell tentang daya regulatif retorika 
keluarga ideal. 

Secara konseptual, pembacaan komparatif ini sejalan dengan pendekatan 
sosiologi agama yang menekankan bahwa keluarga merupakan arena utama tempat 
agama, budaya lokal, dan modernitas saling berinteraksi dan dipertarungkan dalam 
praktik sosial, bukan sekadar dalam teks normatif (Turner, 2011: 3). 

Kritik Reflektif: Keterbatasan Kerangka Edgell dan Penguatan Perspektif 
Dakwah Sosiologis 

Kritik terhadap konsep keluarga ideal dalam Islam Indonesia menunjukkan bahwa 
norma yang dilegitimasi secara agama kerap mengabaikan pengalaman perempuan 
dan realitas sosial yang kompleks (Mulia, 2004: 41; Suryakusuma, 2011: 56). Kritik 
ini penting untuk membaca dakwah keluarga secara lebih reflektif dan 
kontekstual. 

Meskipun analisis Penny Edgell memberikan kontribusi penting dalam 
memahami bagaimana institusi keagamaan memproduksi definisi normatif 
tentang keluarga ideal, penerapan kerangka tersebut ke dalam konteks Islam 
khususnya Islam Indonesia memerlukan kajian kritis dan adaptasi konseptual. 
Salah satu keterbatasan utama pendekatan Edgell terletak pada asumsi implisit 
tentang posisi institusi keagamaan sebagai aktor normatif yang relatif terpusat dan 
homogen. Dalam konteks jemaat Kristen lokal yang diteliti Edgell, otoritas moral 
cenderung terinstitusionalisasi secara jelas melalui struktur gereja dan 
kepemimpinan jemaat. Sebaliknya, dalam Islam Indonesia, otoritas keagamaan 
bersifat lebih terfragmentasi dan plural, tersebar di antara ulama, dai, organisasi 
keislaman, dan praktik keagamaan lokal. 

Kondisi ini berdampak langsung pada cara narasi “keluarga ideal” 
diproduksi dan dinegosiasikan. Dakwah Islam di Indonesia tidak berjalan melalui 



Nierna Yayah Daryati, M. Taufiq Rahman & Yeni Huriani 

 

424 Tadbir: Jurnal Manajemen Dakwah Vol. 10 No. 4 (2025) 409-428 

 

 

 

satu pusat otoritas tunggal, melainkan melalui jaringan aktor dan ruang sosial yang 
beragam, mulai dari mimbar masjid, pengajian keluarga, media digital, hingga 
organisasi masyarakat. Akibatnya, konstruksi normatif tentang keluarga saleh tidak 
selalu bersifat seragam, melainkan terbuka terhadap tafsir, negosiasi, dan bahkan 
kontestasi. Dalam konteks ini, pendekatan Edgell yang menekankan konsistensi 
retorika institusional perlu dilengkapi dengan analisis tentang pluralitas otoritas 
dan praktik dakwah. 

Selain itu, Edgell cenderung menempatkan institusi keagamaan sebagai 
produsen utama batas moral, sementara agensi individu khususnya perempuan 
lebih sering dikaji dalam kerangka kepatuhan atau penyimpangan terhadap norma 
institusional. Dalam konteks Islam Indonesia, pendekatan semacam ini berisiko 
mengaburkan dimensi agensi religius perempuan yang justru sering bekerja melalui 
strategi adaptif dan negosiasi internal terhadap norma keagamaan. Perempuan 
Muslim tidak selalu berada dalam posisi “diatur” oleh dakwah, tetapi juga berperan 
sebagai subjek dakwah yang secara aktif menafsirkan, menyampaikan, dan 
mempraktikkan nilai-nilai Islam dalam ruang keluarga dan komunitas. 

Di sinilah perspektif dakwah sosiologis menjadi penting sebagai penguatan 
analitis. Dakwah sosiologis memandang dakwah bukan semata sebagai aktivitas 
penyampaian pesan normatif dari atas ke bawah, melainkan sebagai praksis sosial 
yang berlangsung dalam interaksi sehari-hari, relasi kuasa, dan struktur sosial 
tertentu. Dalam perspektif ini, dakwah tentang keluarga ideal tidak hanya 
berfungsi sebagai instrumen regulasi moral, tetapi juga sebagai arena dialog, 
negosiasi makna, dan transformasi sosial. Dakwah bekerja melalui pengalaman 
hidup umat melalui praktik hukum keluarga, pendidikan anak, relasi ekonomi, dan 
partisipasi sosial bukan hanya melalui retorika normatif. 

Dengan menggunakan lensa dakwah sosiologis, keterbatasan pendekatan 
Edgell dapat diatasi dengan menempatkan keluarga Muslim bukan sekadar sebagai 
objek konstruksi moral institusi keagamaan, tetapi sebagai subjek sosial yang aktif 
dalam memproduksi makna keagamaan. Dalam konteks ini, keluarga tidak hanya 
menerima definisi tentang “keluarga baik”, tetapi juga mengartikulasikan ulang 
nilai-nilai tersebut sesuai dengan kondisi sosial, budaya lokal, dan tantangan 
kehidupan modern. Dakwah yang efektif dan berkeadilan gender justru 
bergantung pada pengakuan terhadap proses-proses negosiasi ini. 

Dengan demikian, kritik reflektif ini tidak menolak kontribusi Edgell, 
melainkan menempatkannya secara dialogis dalam konteks Islam Indonesia. 
Kerangka Edgell tetap relevan untuk memahami bagaimana agama membentuk 
batas moral keluarga, tetapi perlu dilengkapi dengan perspektif dakwah sosiologis 



Konstruksi Keluarga Ideal dalam Perspektif Manajemen Dakwah 

 

Tadbir: Jurnal Manajemen Dakwah Vol. 10 No. 4 (2025) 409-428 425 

 

 

 
 

 

 

yang lebih sensitif terhadap pluralitas otoritas, agensi perempuan, dan dinamika 
sosial umat Islam. Pendekatan sintesis ini memungkinkan pembacaan yang lebih 
kontekstual dan adil terhadap relasi antara agama, keluarga, dan transformasi sosial 
di masyarakat Muslim. 

Dalam kajian agama kontemporer, asumsi tentang institusi keagamaan 
sebagai aktor normatif yang tunggal dan homogen telah banyak dikritik, terutama 
dalam konteks masyarakat Muslim yang otoritas keagamaannya bersifat plural dan 
terdistribusi (Asad, 2003: 25). Kondisi ini menuntut pendekatan analitis yang lebih 
sensitif terhadap keragaman aktor, praktik, dan relasi kuasa dalam produksi norma 
keagamaan. 

Kajian tentang Islam Indonesia menunjukkan bahwa otoritas keagamaan 
tidak terpusat, melainkan tersebar di antara ulama, dai, organisasi keislaman, dan 
praktik religius lokal, sehingga proses standardisasi norma keluarga ideal selalu 
terbuka terhadap tafsir dan kontestasi (Azra, 2006: 41). Konfigurasi ini membatasi 
penerapan kerangka Edgell yang berangkat dari konteks jemaat dengan struktur 
otoritas yang lebih terinstitusionalisasi. 

Selain itu, pendekatan yang terlalu menekankan institusi berisiko 
mengaburkan dimensi agensi religius, khususnya agensi perempuan, yang dalam 
banyak konteks Islam justru bekerja melalui negosiasi internal terhadap norma, 
bukan penolakan terbuka (Mahmood, 2005: 137). Temuan ini menunjukkan 
bahwa perempuan Muslim tidak hanya menjadi objek regulasi dakwah, tetapi juga 
subjek aktif dalam memproduksi dan mentransmisikan nilai-nilai keagamaan. 

Dalam konteks Indonesia, studi etnografis tentang keluarga Muslim 
memperlihatkan bahwa perempuan secara strategis menafsirkan ajaran agama 
untuk merespons tuntutan ekonomi, pendidikan, dan relasi sosial modern, tanpa 
harus keluar dari kerangka religius yang diakui komunitas (Nurmila, 2011: 4). Hal 
ini menegaskan pentingnya membaca dakwah sebagai praksis sosial yang dialogis 
dan kontekstual. 

Oleh karena itu, penguatan perspektif dakwah sosiologis sejalan dengan 
pendekatan yang melihat dakwah sebagai praktik komunikasi yang berlangsung 
dalam relasi sosial konkret, bukan sekadar sebagai transmisi ajaran normatif dari 
otoritas keagamaan kepada umat (Hefner, 2011: 18). Perspektif ini memungkinkan 
analisis yang lebih adil terhadap dinamika keluarga Muslim sebagai subjek sosial 
yang aktif dalam proses transformasi moral dan sosial. 

 



Nierna Yayah Daryati, M. Taufiq Rahman & Yeni Huriani 

 

426 Tadbir: Jurnal Manajemen Dakwah Vol. 10 No. 4 (2025) 409-428 

 

 

 

PENUTUP  

Artikel ini menegaskan bahwa pemikiran Penny Edgell memberikan kontribusi 
teoretis yang penting bagi sosiologi agama dalam memahami bagaimana institusi 
keagamaan memproduksi dan mereproduksi definisi normatif tentang keluarga 
ideal melalui retorika, simbol, dan praktik komunitas. Dengan menempatkan 
keluarga sebagai locus analisis, Edgell menunjukkan bahwa agama bekerja tidak 
hanya sebagai sistem keyakinan, tetapi sebagai mekanisme institusional yang 
membentuk kerangka evaluatif moral, batas simbolik, serta legitimasi sosial dalam 
kehidupan sehari-hari umat. Temuan ini relevan untuk membaca dakwah keluarga 
sebagai proses yang terstruktur dan berkelanjutan, bukan sekadar aktivitas 
penyampaian pesan normatif. 

Namun demikian, review kritis ini menunjukkan bahwa penerapan kerangka 
Edgell dalam konteks Islam Indonesia memerlukan adaptasi konseptual. Berbeda 
dengan konteks jemaat Kristen lokal yang menjadi basis analisis Edgell, praktik 
dakwah Islam di Indonesia berlangsung dalam lanskap kelembagaan yang plural, 
terfragmentasi, dan tidak terpusat pada satu otoritas tunggal. Kondisi ini 
berdampak langsung pada cara norma keluarga ideal diproduksi, dikelola, dan 
disirkulasikan melalui berbagai saluran dakwah, mulai dari masjid, majelis taklim, 
organisasi keislaman, hingga media digital. Oleh karena itu, analisis tentang 
keluarga dan dakwah perlu memperhitungkan dimensi manajerial dari dakwah 
sebagai praktik institusional yang melibatkan perencanaan, pengorganisasian, dan 
pengendalian wacana moral. 

Artikel ini juga menegaskan pentingnya memperluas kerangka Edgell 
dengan memberi perhatian lebih besar pada agensi religius individu, khususnya 
perempuan Muslim. Dalam praktik dakwah keluarga di Indonesia, perempuan 
tidak hanya menjadi objek pembinaan, tetapi juga aktor yang secara aktif 
menafsirkan, mengelola, dan mempraktikkan nilai-nilai keagamaan dalam konteks 
kehidupan keluarga yang kompleks. Dinamika ini menunjukkan bahwa 
keberhasilan dakwah keluarga tidak hanya ditentukan oleh kekuatan norma yang 
diproduksi, tetapi juga oleh kemampuan manajemen dakwah untuk merespons 
pengalaman hidup umat secara dialogis dan kontekstual. 

Berdasarkan temuan tersebut, artikel ini mengajukan perspektif dakwah 
sosiologis sebagai penguatan konseptual bagi manajemen dakwah keluarga. 
Dakwah sosiologis memandang dakwah sebagai praksis komunikasi sosial yang 
berlangsung dalam relasi kuasa, struktur kelembagaan, dan interaksi keseharian 
umat. Dalam perspektif ini, manajemen dakwah keluarga tidak hanya berfungsi 



Konstruksi Keluarga Ideal dalam Perspektif Manajemen Dakwah 

 

Tadbir: Jurnal Manajemen Dakwah Vol. 10 No. 4 (2025) 409-428 427 

 

 

 
 

 

 

untuk menegakkan norma ideal, tetapi juga untuk mengelola ruang negosiasi 
makna antara ajaran agama, budaya lokal, dan tuntutan sosial modern. Implikasi 
ini penting bagi pengembangan strategi dakwah yang lebih reflektif, berkeadilan 
gender, dan adaptif terhadap keragaman bentuk keluarga Muslim. 

Secara keseluruhan, artikel ini berkontribusi pada pengembangan kajian 
manajemen dakwah dengan memperluas pemahaman tentang peran kelembagaan 
dakwah dalam konstruksi norma keluarga dan moralitas sosial. Penelitian 
selanjutnya disarankan untuk mengkaji secara empiris bagaimana prinsip-prinsip 
manajemen dakwah keluarga diterapkan dalam berbagai konteks komunitas 
Muslim, serta bagaimana praktik tersebut memengaruhi penerimaan, resistensi, 
dan transformasi norma keluarga di tingkat akar rumput. 

DAFTAR PUSTAKA 

Abdullah, I. (2006). Konstruksi dan reproduksi kebudayaan. Yogyakarta: Pustaka  
Pelajar. 

Ammerman, N. T. (2013). Sacred stories, spiritual tribes: Finding religion in everyday life.  
Oxford: Oxford University Press. 

Asad, T. (2003). Formations of the secular: Christianity, Islam, modernity. Stanford, CA:  
Stanford University Press. 

Azra, A. (2006). Islam in the Indonesian world: An account of institutional formation.  
Bandung: Mizan. 

Beatty, A. (1999). Varieties of Javanese religion: An anthropological account. Cambridge:  
Cambridge University Press. 

Berger, P. L. (1967). The sacred canopy: Elements of a sociological theory of religion. New  
York, NY: Doubleday. 

Berger, P. L., & Luckmann, T. (1966). The social construction of reality. New York,  
NY: Anchor Books. 

Bourdieu, P. (1991). Language and symbolic power. Cambridge, MA: Harvard  
University Press. 

Bowen, J. R. (2003). Islam, law, and equality in Indonesia: An anthropology of public  
reasoning. Cambridge: Cambridge University Press. 

Bruinessen, M. van (Ed.). (2013). Contemporary developments in Indonesian Islam:  
Explaining the “conservative turn”. Singapore: ISEAS Publishing. 

Casanova, J. (1994). Public religions in the modern world. Chicago, IL: University of  
Chicago Press. 

Cherlin, A. J. (2004). The deinstitutionalization of American marriage. Journal of  
Marriage and Family, 66(4), 848–861. 



Nierna Yayah Daryati, M. Taufiq Rahman & Yeni Huriani 

 

428 Tadbir: Jurnal Manajemen Dakwah Vol. 10 No. 4 (2025) 409-428 

 

 

 

Connell, R. W. (2005). Masculinities (2nd ed.). Berkeley, CA: University of  
California Press. 

Edgell, P. (2003). In rhetoric and practice: Defining the “good family” in local  
congregation. In M. Dillon (Ed.), Handbook of the sociology of religion (pp.  
164–178). Cambridge: Cambridge University Press. 

Foucault, M. (1978). The history of sexuality: Volume I: An introduction (R. Hurley,  
Trans.). New York, NY: Pantheon Books. 

Geertz, C. (1960). The religion of Java. Chicago, IL: University of Chicago Press. 
Goffman, E. (1959). The presentation of self in everyday life. Garden City, NY:  

Doubleday. 
Hasyim, S. (2006). Understanding women in Islam: An Indonesian perspective. Jakarta:  

Solstice Publishing. 
Hefner, R. W. (2011). Civil Islam: Muslims and democratization in Indonesia. Princeton,  

NJ: Princeton University Press. 
Lamont, M., & Molnár, V. (2002). The study of boundaries in the social sciences.  

Annual Review of Sociology, 28, 167–195. 
Mahmood, S. (2005). Politics of piety: The Islamic revival and the feminist subject.  

Princeton, NJ: Princeton University Press. 
McGuire, M. B. (2008). Lived religion: Faith and practice in everyday life. Oxford:  

Oxford University Press. 
Mulia, S. M. (2004). Islam menggugat poligami. Jakarta: Gramedia Pustaka Utama. 
Nurmila, N. (2011). Women, Islam and everyday life in Indonesia: Renegotiating polygamy.  

London & New York: Routledge. 
Rinaldo, R. (2013). Mobilizing piety: Islam and feminism in Indonesia. Oxford: Oxford  

University Press. 
Suryakusuma, J. (2011). Agama, seks, dan kekuasaan. Jakarta: Komunitas Bambu. 
Swidler, A. (1986). Culture in action: Symbols and strategies. American Sociological  

Review, 51(2), 273–286. 
Turner, B. S. (2011). Religion and modern society. Cambridge: Cambridge University  

Press. 
 

  


